Seccion

Reseﬂas

Mauricio Beuchot 2005, Interculturalidad y derechos humanos, Universidad
Nacional Auténoma de México-Siglo XX1, México.

a revista espanola El Pais Semanal de la se-

gunda semana de marzo pasado (num. 1642,

16/03/2008: 15) muestra una impresionante foto-
grafia de Marianna Day Massey en la que un nino juega
con un carrito en el borde de un lavabo. Del grifo sale
un chorro de agua que refresca su cuerpo. Los colores
denuncian un contexto de pobreza: el desgaste de las
paredes en las que se empotra la bafiera que este peque-
o se hainventado en un ambiente de calor extremo, las
huellas de unas manos pintadas sobre dichas paredes,
la suciedad generalizada, o incluso la misma cara infan-
til. La tranquilidad que refleja el moreno rostro de la
fotografia no engana a quienes estamos familiarizados
con las imagenes de la miseria y la marginacion. Mas
impresionante atin resulta constatar que se trata de un
nifio aborigen de uno de los paises mas desarrollados
del planeta, situado en el tercer puesto de desarrollo
humano de la Organizacion de las Naciones Unidas:
Australia. La triste realidad de marginacion que viven
2.4% de los 20 millones de australianos, quienes habitan
esas tierras desde hace 50 mil afos, llevo recientemente
aKevin Rudd, primer ministro de ese pais por el Partido
Laborista, a pronunciar una disculpa pablica por el
abandono historico en que se encuentran los aborigenes:
“Pedimos perdon”, dijo.

Innumerables situaciones parecidas, y atn mas
drasticas, se pueden encontrar en distintos puntos
del orbe. Silos conflictos existen desde los origenes
de la especie humana, aquellos que conciernen a
las diferencias étnicas han sido reconocidos —o,
por lo menos, hemos cobrado mas clara conciencia
de los mismos— s6lo en el altimo tramo del siglo
XX. Discutidos en el ambito de la filosofia politica
y ciencias afines, a la luz de recrudecidas y muchas
veces violentas disputas entre grupos, los conflictos
de aquella indole tocan las mas sensibles fibras de la
humanidad toda: el ansia de justicia e igualdad y los
valores de la libertad y los derechos humanos.

Minorias y mayorias, en efecto, se han enfrentado cada
vez mas por serios problemas y grandes temas: la identi-
dad nacional y la autodeterminacion nacional o regional;
la demarcacion de las fronteras del Estado, que lleva a
establecer quiénes estan dentro y fuera de las mismas;
los derechos lingiiisticos, la representacion politica, el
curriculum educativo, las reivindicaciones territoriales,
la politica de inmigracion y naturalizacion, los simbolos
nacionales, la religion oficial... Sin dejar de mencionar,
desde luego, la redistribucion de los recursos entre los
mas desfavorecidos que, en muchos casos, son las mino-
rias nacionales y los grupos étnicos minoritarios.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 197



Inés Castro Apreza

El multiculturalismo es un hecho irrebatible y ex-
tendido, ciertamente; significa la coexistencia de varias
comunidades culturales, es decir, naciones, pueblos
o etnias dentro de una comunidad politica mayor: el
estado multicultural. Para tener una idea de su dimen-
sion mundial diremos que, aproximadamente, los 184
Estados independientes del mundo contienen mas de
600 grupos de lenguas vivas y 5000 grupos étnicos. Como
dice el filosofo-politico canadiense Will Kymlicka,
en su obra Ciudadania Multicultural (1996): “encontrar
respuestas moralmente defendibles y politicamente
viables a las cuestiones arriba apuntadas constituye el
principal desafio al que se enfrentan las democracias
en la actualidad”.

Por ello hablar del multiculturalismo per se no lleva
muy lejos si no se plantea, simultaneamente, la intercul-
turalidad como desideratum, esto es, el programa politico
al lado del factum, del hecho. El mas reciente libro de
Mauricio Beuchot, Interculturalidad y derechos humanos,
se inserta precisamente en la discusion académica
—siempre con claras consecuencias politicas— acerca
del multiculturalismo en las sociedades modernas, tema
enlazado, como el titulo lo indica en este caso, con el
de los derechos humanos. ¢Qué se puede hacer cuando
hay conflictos en la comprension y valoracion de los
derechos humanos en una sociedad multicultural? Tal
es la pregunta orientadora, la perspectiva, de esta obra
que se decanta por la interculturalidad, una reflexion
tilosofica que pretendo recuperar a la luz de casos
concretos, complementandola en todo caso con una
parte de la propuesta elaborada por Kymlicka desde la
filosofia politica. Beuchot nos aporta el marco filosofico
general para abordar la cuestion de la multiculturali-
dad/interculturalidad, mientras que Kymlicka ayuda a
ubicar niveles y dimensiones politicos que es necesario
tomar en cuenta en el momento de reconocer algunos
de los derechos (si no todos) mas importantes.

Dentro de laabundante literatura existente respecto
al multiculturalismo, la novedad de la perspectiva de
Beuchot estriba en su propuesta explicita, central, sobre

Resenas

lahermenéutica como instrumento interpretativo para
afrontar las problematicas que plantea el multicultura-
lismo. La hermenéutica como arte de la interpretacion
nos puede ayudar a valorar los conflictos actuales en la
medida en que es la mediadora entre la argumentacion
y la aceptacion (como dice Ricoeur); pero no se trata
de cualquier hermenéutica, no se trata de optar por el
univocismo (el modelo universal) o el equivocismo (el
relativismo cultural). En cambio: una hermenéutica
analogica —dice Beuchot— nos permitira rescatar la
diferencia sin perder, al mismo tiempo, la semejanza
o confluencia que permita y posibilite la universaliza-
cion; “nos ayudara a salvaguardar lo mas posible las
diferencias culturales, las ideas del bien, o de la calidad
de vida y de los proyectos sociales, pero sin perder la
capacidad de integrarlos en la unidad o universalidad.
Esta hermenéutica busca una universalidad matizada,
diferenciaday compleja, pero universalidad al fin, lo cual
evita que los derechos humanos pierdan su vocacion de
universalidad, su estatuto de derechos fundamentales”.
Para ello la hermenéutica analogica puede usar los dos
aspectos de la analogia: la analogia de atribucion y la
analogia de proporcionalidad. Esta altima da apertura,
permisividad y extension; por su parte, la analogia de
atribucion pone una cuestion en primera instancia,
en primer lugar, coloca un principio obtenido por su
aproximacion a la verdad.

Este presupuesto de Beuchot, la diversidad cultural
al lado de la universalidad de los derechos humanos,
no es nuevo sino mas bien es el nacleo compartido
de diversas preocupaciones tedricas y politicas en el
mundo moderno, asi como de las reflexiones filosoficas
quelas acompanan. Y es que nadie puede —nadie debe-
ria— rehusar hablar del universalismo en los derechos
humanos; hacerlo lleva a un nimio relativismo, que es
un sinsentido desde el punto de vista de la ética y la
justicia. No obstante, la interpretacion multicultural de
los derechos humanos es una cuestion compleja. Cierta-
mente una cultura puede no conocer o no comprender
—y atn rechazar— los derechos humanos universales.

198 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Resenas

Beuchot sostiene que estos tltimos pueden ser diferen-
temente entendidos o valorados en contextos culturales
diversos. Precisamente es en este momento que surge
la crisis, la cual, segtin nos muestra la experiencia re-
ciente, puede llegar a ser de grandes proporciones. Y es
entonces cuando necesitamos tener una hermenéutica
delas culturas que “nos permita tanto aprender de ellas
como criticarlas, esto es, tanto juzgar favorablemente
ciertos aspectos suyos como juzgar desfavorablemente
otros™. No hay por qué aceptar o rechazar en bloque una
cultura determinada. Con elloy mediante ello se tratade
reconocer dos principios: el de la igualdad de derechos
para todos y el de la mayor permisividad respecto a las
diferencias culturales.

De la reflexion filosofica Beuchot pasa a la nece-
saria propuesta politica: entre el multiculturalismo y
el asimilacionismo propone el pluralismo cultural. Y
entre el liberalismo individualista y el igualitarismo
comunitarista sugiere un analogismo politico-juridico,
que permita las diferencias sin lesionar la igualdad. El
pluralismo cultural es respetuoso del bien particular y
del bien comtm; el pluralismo cultural significa eso, el
respeto de los simbolos del otro, aunque también, como
insisti arriba, supone la critica de estos. En otras pala-
bras, “no se pueden permitir las diferencias culturales
que vayan en contra de laigualdad, del bien comun y de
los derechos humanos; sin embargo, si deben permitirse
(v hasta favorecerse) las diferencias que enriquezcan
convenientemente el acervo cultural del todo social.
Hay una tension dialéctica entre el univocismo de la
igualdad y el equivocismo de la diferencia, que solo
puede ser reducida y manejada mediante una postura
analogista, proporcional, por eso se habla —dice Beu-
chot— deun pluralismo cultural analogico”. En suma, la
nocion de racionalidad, que tiene un papel fundamental
en este pluralismo cultural analogico, no puede ser tan
universal que no permita diversidad, ni tan relativa a
contextos que permita injusticias.

Naturalmente que para todo este proceso hermenéu-
tico es menester un conjunto de elementos o principios

Inés Castro Apreza

morales que se compartan, algunos de los cuales estan
sujetos al dialogo y otros no, tales como el respeto a la
vida, la veracidad y el razonamiento. Beuchot habla de
hurgar en la naturaleza humana buscando lo que es
esencialmente indispensable para la vida de la persona
(del “hombre”, escribe el autor). Senala la importancia
de estudiar y entender las distintas culturas, asi como
también de ponerlas a dialogar sobre la base de aquél
minimo compartido, que no puede ni debe ser puesto
en duda por nadie.

Al adentrarse en América Latina, la reflexion filo-
sofica de Beuchot, claramente interesado en hacer ésta
desde nuestro asidero territorial, empieza a cobrar una
familiaridad inconfundible. Y ello porque ciertamente
no es preciso remitirnos a contextos geograficamente
remotos de nuestro planeta Tierra para entender a qué
se refiere el autor cuando habla de multiculturalismo y
del conflicto entre comprensiones y practicas distintas
respecto de los derechos humanos. En este capitulo, el
filosofo mexicano mira hacia el pasado —dice— parare-
cuperar toda una tradicion de reflexion y defensa de los
derechos humanos que nos ilumine el presente. Dicha
tradicion se remonta a la defensa de indigenas y negros
que hiciera Bartolomé de Las Casas, a las convicciones
antiesclavistas de Tomas de Mercado, Julian Garcés y
Juan Ramirez, ala defensa de los derechos ala educacion
y al trabajo para todos los indios de Vasco de Quiroga, a
las formulaciones iniciales del derecho agrario indigena
de Alonso de la Vera Cruz, y a las reflexiones sobre la
justicia distributiva de Juan Zapata y Sandoval, entre
muchos otros ejemplos.

Al mismo tiempo, Beuchot imagina el futuro para
hablar de cémo debe ser la defensa de los derechos huma-
nos. Asireconoce que la violacion sistematica e impune
de éstos es lo que ha configurado nuestra realidad. Por
eso, afirma el autor, la filosofia que se haga sobre ellos
debe ser una filosofia de resistencia, “capaz de aducir ar-
gumentos para detener esa practica y actitud violatoria,
conculcadora”. Como reconoce el autor, en América
Latina podemos tener, ciertamente, buenas leyes, pero

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 199



Inés Castro Apreza

en la practica se incumplen. Solo hay que observar la
situacion de los pueblos indios, realidad de la que extrae
su compromiso por trabajar tedrica y practicamente en
defensa de los derechos de éstos, y tema éste que me
permitiré retomar lineas abajo alaluz de las propuestas
aqui comentadas.

Al pensar su propuesta politica aplicada a América
Latina, Beuchot encuentra también algunos antece-
dentes de pluralismo cultural en la historia de nuestros
paises, como laidea de Vasco de Quiroga de un mestizaje
cultural y politico, con autoridades indigenas, aunque
subordinadas alas espanolas; 0 en Bernardino de Saha-
gan, quien referia la necesidad de compartir autoridad y
poder. En términos del actual contexto latinoamericano,
el pluralismo cultural plantearia la posibilidad de que
los derechos de dos culturas, como la indigena y la oc-
cidental, pudieran influirse mutuamente al aportar cada
una elementos valiosos a la otra y criticar o eliminar lo
nocivo. Tal planteamiento iria claramente mas allade lo
que propusieron Quiroga o Sahagtin, ya que una cultura
no puede, no debe, sobreponerse a otra. El dialogo de-
beria llevar a reconocimientos claros y acuerdos sobre
lo mejor y lo peor, lo bueno y lo nocivo parala vida y la
convivencia pacifica que una y otra aportan.

Siempre estaria presente, en todo caso, “el caracter
de universal y de paradigma que tienen los derechos
humanos, los cuales sirven de norma y limite para los
otros derechos, tanto occidentales como indigenas”.

Paso ahora a confrontar o comparar la fundamen-
tacion filosofica de los derechos humanos con otras
visiones igualmente preocupadas por los problemas
arriba mencionados, que se vinculan con la multicul-
turalidad. Constituye éste un intento por aproximar
las perspectivas teoricas a situaciones concretas, algo
a lo que también Beuchot se refiere al establecer que
“al reflexionar sobre los derechos humanos, no pode-
mos desconocer las estructuras sociales, economicas
y politicas en las que se realizan™. La especificidad
de las experiencias historicas y étnicas particulares
puede ayudarnos a observar mejor la importancia de

Resenas

las propuestas elaboradas desde diferentes visiones
disciplinarias, a identificar sus alcances.

Al respecto, cabe recordar como en la perspectiva
politico-liberal de Will Kylimcka, en la misma obra ya
citada, nos muestra que si bien hay diversas respuestas
a la problematica que a la humanidad entera plantea
el multiculturalismo (tantas como enfoques teoricos
y disciplinarios existen), éstas pueden confluir en
una serie basica de cuestiones, tales como el interés
simultaneo por la universalidad y la diferencia, la pre-
servacion de derechos para todos y todas, la defensa de
la diversidad cultural. En su obra Ciudadania cultural,
el filosofo-politico canadiense se plantea clarificar los
fundamentos basicos de un enfoque liberal del problema
de los derechos de las minorias, complementando, asi,
los principios tradicionales de los derechos humanos
con una teoria de los derechos de las minorias. El autor
parte de que los derechos humanos como los conocemos
tienen, en realidad, limites, reconociendo con todo su
naturaleza paradigmatica y su caracter modélico.

Kymlicka afirma que los derechos de las minorias
no pueden subsumirse bajo la categoria de derechos
humanos, ya que existen cuestiones que éstos no pueden
resolver. Asi, por ejemplo, entre muchos otros proble-
mas no resolubles vendrian a figurar los siguientes:
¢Qué lenguas deberian aceptarse en los parlamentos,
burocracias y tribunales? ¢Se deberian trazar fronteras
internas tendentes a lograr que las minorias culturales
formen una mayoria dentro de una region local? ¢ Debe-
ria devolver poderes gubernamentales el nivel central
aniveles locales o regionales controlados por minorias
concretas? (Deberian distribuirse los organismos poli-
ticos de acuerdo con un principio de proporcionalidad
nacional o étnica? Para decirlo domésticamente: ¢los
pueblos indios deberian poder ejercer su autonomia y
autogobierno en los Estados nacionales latinoamerica-
nos? {Deberian los libros de texto gratuitos en México
ser traducidos a los idiomas indigenas? ¢(Deberian ser
modificados los contenidos, cuando se difundan en
espanol o lo hagan en el idioma respectivo entre la

200 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Resenas

poblacion indigena? Estas y otras problematicas reve-
lan que, por ejemplo, desde el derecho a la libertad de
expresion no puede derivarse cual debiera ser la politica
lingtiistica adecuada a cada contexto multicultural;
tampoco permite concluir cual debe ser el trazado de
las fronteras politicas de un Estado o como debieran
distribuirse competencias y poderes entre los distintos
niveles de gobierno, etcétera. Se trata, en definitiva,
como muestran los ejemplos citados, de poner de mani-
fiesto la vulnerabilidad ante cierto orden de injusticias
que enfrentan las minorias culturales, situaciones no
resolubles desde la estricta aplicacion de los derechos
humanos.

Enlaaproximacion de respuestas posibles aaquellos
problemas, Kymlicka distingue entre Estados multi-
nacionales y Estados poliétnicos, evitando hablar de
estados multiculturales en general. La diferencia entre
unos y otros resulta significativa, ya que las minorias de
los primeros alude a la incorporacion de culturas que
anteriormente posefan autogobierno y estaban concen-
tradas territorialmente en un Estado mayor; mientras
que los segundos se refieren ala inmigracion individual
y familiar que se produce hacia un Estado determinado
conformando un mosaico constituido por distintos
grupos de diverso origen étnico. En ambos casos esta-
mos en presencia de situaciones de multiculturalismo
y diversidad cultural, no obstante unay otra demandan
respuestas distintas ante las demandas diversas que
son planteadas por, en un caso, las minorias culturales
y, en el otro, los grupos étnicos. De esta categorizacion
diferenciada deriva la distincion entre derechos de
autogobierno paralas minorias nacionales; derechos es-
peciales de representacion, tales como escanos, cuotas o
porcentajes tanto para minorias como para grupos étni-
cos en lasinstituciones del Estado nacional; y derechos
politicos como apoyos financieros y proteccion legal
para determinadas practicas de unas y otros. Derechos
especiales que nos llevan a la ciudadania multicultural
o ciudadania diferenciada por la pertenencia a determinado
grupo (el planteamiento de Iris Marion Young).

Inés Castro Apreza

Con el fin de discutir particularmente el gran tema
delosderechos colectivos versus derechos individuales,
tan ala orden del dia en los tltimos afios, Kymlicka dis-
tingue entre las llamadas “protecciones externas” y las
“restricciones internas” para concluir que los liberales
pueden estar de acuerdo con “algunas” de las primeras,
perono asi aceptar las segundas (el liberal debe aqui ser
“escéptico”, dice). Y es que las protecciones externas se
refieren a aquellos derechos que deben y pueden tener
las minorias frente a los Estados nacionales, mientras
que las restricciones internas son las medidas a las que
recurren estas mismas minorias frente a su propia pobla-
cion para evitar el desorden, el desacato a las costumbres
y tradiciones, las rupturas con el deber ser que marca la
culturalocal. Cuestiones todas ellas que no nos resultan
en absoluto ajenas en Latinoamérica.

Vale la pena insistir en el hecho de que al colocar
una vision frente a otra me interesa acercarme a la
especificidad de cada experiencia multicultural y de lo
que ésta politicamente implica.

Las estrategias politicas: mediacion y didlogo... ésin coercion?

Estéclaro que enlaperspectiva de Beuchot, y de algunama-
neraenladeKymlicka, la persuasion por medio de solidos
argumentos que atnen universalidad con particularismo
se realiza a través de un dialogo asentado en aquellos ele-
mentos comunes que todos los seres humanos comparten.
Alcanzar esos “compromisos responsables” frente a los
conflictos —que no consensos definitivos ni plenamente
satisfactorios— tiene necesariamente que pasar por el cara
acaradelos actores involucrados. Como dice Beuchot: “la
diafilosofia nos ayudara a juzgar los valores de los otros a
partir del juicio que tengamos de los nuestros (y también
escuchando el juicio que les merecen a los otros)™. Yo
imagino que en cualquier caso en este didlogo, como en
cualquier otro, siempre se requeriran ademas una serie
minima de condiciones que lo hagan posible.

¢Como se llevaria a cabo ese dialogo en la arena poli-
tica concreta? Para que sea posible tiene que haber ante

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

201



Inés Castro Apreza

todo un arbitraje... Pero ¢quién lo asumiria? ¢Seria “el
filosofo” (Beuchot, 2005: p 28)? ¢Seria “la conciencia” esa
instancia de apelacion (Ihid, p. 53)? Una segunda cuestion
vinculada a ello puede plantearse ast: ¢Como se garanti-
zaria el reconocimiento a dicho arbitro por parte de los
contendientes en un caso determinado? Sin pretender
plantear dilemas ad infinitum que nos lleven siempre a
callejones sin salida, podemos adelantar cue todas las
experiencias de mediacion hasta ahora existentes segu-
ramente arrojaran luz frente a estas y otras cuestiones, a
fin de que el dialogo sea posible, viable, fructifero, justo.

Un mundo nuevo, una sociedad diferente, en la que
se convive y se aprende de la diversidad cultural y en
la que se respeta las diferencias culturales al primar
los derechos universales, pero al salvaguardar también
los derechos de las minorias y grupos étnicos; requiere
programas politicos urgentes, concretos y elaborados
desde los agentes involucrados bajo parametros uni-
versales minimos y maximos (segtn los casos que se
afronten). No creo, como de alguna manera sugieren
David Miller, en su obra Sobre la nacionalidad, y el mismo
Kymlicka, que haya conflictos irresolubles, ni siquiera
aquellos que nos parecen mas extremos, como israelies
y palestinos, o hutus y tutsis, etcétera. Su resolucion si
supone, como dice Beuchot, un proceso educativo largo.
Me temo, sin embargo, que en muchos de esos casos y
situaciones especificas el necesario didlogo entre los
agentes involucrados solo se avizora posible si existe
alguna dosis de coercion. No se trata, sin embargo, de
recurrir a la violencia; menos atn a la institucional
ejercida desde los Estados nacionales en cuyo nombre
se perpetran violaciones alos derechos humanos y delas
minorias en particular. La hermenéutica es exactamente
contraria a la violencia, afirma categorico Beuchot. Sin
embargo, algtin tipo de coercion seria necesario imponer
sobre los poderes politicos mas grandes (los imperios),
tanto como sobre los poderes politicos mas pequetios
del orbe (los comunitarios, los tribales). Ambos extre-
mos siempre luchan por preservar intereses particulares
en nombre de una universalidad que una y otra vez se

Resenas

evidencia falsa, enganosa e hipocrita. No veo de qué
otra manera los Estados nacionales y sus instituciones
se sentarian a dialogar con minorias culturales en paises
determinados. No veo como en particular el Estado
mexicano se sentaria a revisar nuevamente los Acuerdos
de San Andrés sinun arbitro internacional y un minimo
de coercion.

El quid de esta cuestion es que seguiria haciendo
falta ese arbitro con estatura moral, preferentemente
reconocido y aceptado por los contendientes en dispu-
ta; arbitro que no puede ser en ningn caso el Estado
nacional y sus instituciones. En dicho arbitraje podrian
participar filosofos y cientificos, ciertamente, pero po-
ner a dialogar a israelies y palestinos, a hutus y tutsis,
a servios y kosovares, etcétera, no parece posible sin
la intervencion de un arbitro nuevo que establezca las
condiciones del encuentro y el dialogo. En tal sentido,
es una pena que figuras de arbitraje internacional tan
importantes como la ONU hayan decaido tan signifi-
cativamente desde fines del siglo XX, en buena medida
dada su dudosa y parcial actuacion en apoyo de los
grandes poderes.

Los casos concretos

El analisis de casos concretos y situaciones especificas nos
puede ayudar a seguir aterrizando mejor las reflexiones
y propuestas que de ellos pueden derivarse. Con una
experiencia etnografica de varios afios, habitando en un
contexto multicultural como el que representa el estado
de Chiapas, donde también han primado olvidos e injus-
ticias hacialos mas pobres, los indigenas; reconozco, sin
duda, lavalidez tanto como la utilidad de la perspectiva
filosofica, asicomo también de la politico-liberal citadas.
Ello atin cuando entre los mismos indigenas igualmente
existen numerosas diferencias que nos impiden hablar
de ellos como pueblos (y que, me temo, les impide a ellos
mismos reconocerse como tales, al menos en el sentido
del Convenio 169 de la Organizacion Internacional del
Trabajo). De aqui que mi recomendacion primaria

202 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Resenas

para casi cualquier perspectiva tedrica es el necesario
ir y venir de las reflexiones teoricas a los conflictos y
situaciones concretos y viceversa.

Asi quisiera desarrollar el caso que he propuesto.
En el supuesto concreto de Chiapas, habria en primer
lugar que observar las diferentes dimensiones que
la cuestion de la multiculturalidad presenta. Asi, un
inexcusable punto de partida lo constituye el hecho
que la Republica Mexicana es un estado multicultural
en si mismo, donde Chiapas a su vez, representa una de
las entidades del mismo con mayor poblacion indigena
(una tercera parte de sus habitantes aproximadamente).
Mas alla de la autoidentificacion de ésta como “pueblo”,
una asuncion que desde mi punto de vista resulta cues-
tionable excepto quizés entre determinados grupos
politicos (como por ejemplo los municipios auténomos
zapatistas), lo cierto es que resulta también necesario
subrayar como esta poblacion indigena alberga en su
seno importantes diferencias de todo tipo: religiosas,
culturales, politicas, economicas... diferencias todas
que se hace preciso atender al momento de referirnos
a la denominada “cuestion indigena” y los derechos
indigenas. Es por esto que, de la misma manera que los
derechos humanos son el paradigma y que existe una
serie de principios minimos cuya presencia es necesaria
en cualquier mesa de didlogo entre el Estado nacional y
las minorias culturales en €l presentes, también resulta
no menos importante tomar en consideracion la necesi-
dad de la presencia de estos principios minimos entre
los grupos que conforman aquellas minorias.

Pensemos en situaciones conflictivas especificas que
han ocurrido en Chiapas. La masacre de Acteal, sobre la
que, a los diez anos de haberse producido, se reavivo la
polémica acerca de sus causas y origenes, representa en
mi opini6n la conjuncion de diversas violencias, prime-
ramente la institucional del Estado nacional. Con todo
lo complejo que resulta este caso, claramente nos lleva
de modo inmediato a la cuestion de las minorias indi-
genas frente al Estado mexicano y la importancia de los
derechos indigenas como el autogobiernoy el control del

Inés Castro Apreza

propio territorio. Otros casos especificos, en cambio, nos
ilustran lo segundo que quiero mostrar y para cuya mejor
comprension nos ayuda la perspectiva de Kymlicka.

Las expulsiones indigenas de San Juan Chamula
realizadas desde 1974 por motivos politicos y religiosos,
los conflictos entre distintos grupos expresados en el
marco de una misma comunidad o un territorio compar-
tido (dentro de un mismo grupo étnico, por cierto, pero
con distinta filiacion politica), representan un conjunto
de casos que deben ser observados atendiendo a la di-
ferencia establecida por Kymlicka entre “protecciones
externas” y “restricciones internas”. Traducidos estas
altimas al ambito local, diriamos que en las situaciones
conflictivas antes citadas no se respetan las opciones
religiosas ni politicas que divergen de las mayoritarias
enun mismo territorio. La cuestion que plantean dichos
casos es: ¢Como hacer posibles, politicamente viables,
intereses y derechos de las minorias existentes dentro
de las mismas minorias culturales, en ese territorio com-
partido? Son casos que representan una de las mejores
oportunidades para dar o, mejor dicho, aproximar respues-
tas tentativas a los grandes problemas contemporaneos,
si se quiere sujetas a revision de cara a nuevas evidencias
y problemas. Si bien hay ya respuestas domésticas a
aquella pregunta, en general éstas podrian estar caracte-
rizadas por la polarizacion (en la academia, tanto como
en las organizaciones politicas y en los mismos centros
de derechos humanos). Al respecto es sintomatico como
con gran facilidad los analisis politicos en Chiapas han
sido calificados desde 1974, sin mayor argumento, como
“zapatistas” o “antizapatistas”. De aqui que la propuesta
de una hermenéutica analogica y atn la perspectiva
liberal de los derechos de las minorias podrian no dejar
satisfechos a muchos de quienes priman su posicion e
intereses politicos en cada paso que dan en el proceso de
conocimiento, algo legitimo, por lo demas, en la arena
politica (y no difiero aqui en la defensa que Beuchot
hace de la falacia naturalista).

Y, sin embargo, muchos estamos interesados en
destrabar los problemas, tanto entre las minorias na-

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 203



Inés Castro Apreza

cionales con el Estado nacional respectivo, como entre
los grupos que conforman estas minorias nacionales. Lo
urgente en nuestro tiempo es encontrar alguna forma
de mediacion para ambos niveles, asi como el punto
entre la universalidad y la particularidad, entre el pre-
dominio de los derechos humanos que tocan el fondo de
la naturaleza humana y las culturas diferenciadas que
—subrayo— enriquecen a la humanidad toda siempre
querespeten los derechos de las minorias y los derechos
de las mujeres.

Mientras figuramos para ello el arbitraje moral y
politico, preferentemente aceptado por los conten-
dientes, lo que queda claro, en cualquier caso, es que no
basta con pedir “perdon” para respetar las diferencias
culturales y superar las injusticias historicas cometidas
contra los mas débiles. En todo caso, nuevamente, el
“respeto” frente a la diversidad cultural tendria que ser
redimensionado a la luz de la justicia en dos tiempos
y bajo dos dimensiones. Es decir, no debe suponer tan
s6lo la aceptacion de la validez tanto como la riqueza
(frecuentemente pasada por alto) de las diferencias
culturales, traducidas al lenguaje de los derechos de
las minorias, sino también y fundamentalmente debe
incluir el disefio y la aplicacion de medidas politicas

Resenas

concretas que hagan viable el desarrollo humano de
los pobres, los oprimidos y marginados del planeta
(incluyendo a las mujeres). Hecho esto, ha de revisarse
cuidadosamente (uso la voz pasiva a proposito, pero
pensando en aquel arbitro) el estado concreto de los
derechos de las mujeres, asi como el de los derechos
econdmicos, religiosos y politicos de las minorias, es
decir, de las minorias existentes dentro de las minorias
nacionales. Solo asi el principio de la vida, la justicia, la
igualdad, la libertad y otros tantos derechos cobrarian
realmente sentido como elementos consustantivos a la
naturaleza humana, una perspectiva de la Ilustracion que
ha sido sobradamente criticada.

Ellibro de Mauricio Beuchot, sin embargo, nos per-
mite retomar dicho pensamiento desde una nueva luz
y constituye por ello un buen comienzo para repensar
nuestras certezas y, en particular, aquellos juicios que
formulamos con un caracter demasiado fijo e inamovi-
ble, esos... nuestros pre-juicios.

Inés Castro Apreza
Integrante del Cuerpo Académico Politica, Diferencia y Fronteras
CESMECA-UNICACH.

204 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027





