Tematica

SAN LA MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE LOS DIOSES Y EL ABANDONO

Walter Alberto Calzato

Resumen: En este articulo analizo la praxis devocional del culto a
San LaMuerte enla provincia de Buenos Aires (Argentina). Interpre-
to como los devotos entablan su relacion con el santo y cémo la tra-
ducen en sus consideraciones sobre el mds alld. Ellos encuentran, en la
vida cotidiana y en el sentido comiin los pardmetros para entender su
devocion, lo que les permite encontrar su propio sentido. La experien-
cia religiosa, definida por autores ¢ informantes, nos da un punto de
referencia pard entender como es, en el fondo, esta devocion.

Palabras clave: San La Muerte, existencida, orfandad, vida coti-
diana, sentido comuin, escatologia, desescatologizacion, experiencia
religiosa, finitud.

Enviado a dictamen: 19 de febrero de 2008.
Aprobacion: 31 de mayo de 2008.

Walter Alberto Calzato, licenciado en Ciencias Antropologicas por la Univer-
sidad de Buenos Aires, Casa de Formacion Santa Veronica, hermanas Clarisas
Capuchinas, Cuautitlan Izcalli, Estado de México. Temas de investigacion:
religiosidad popular, teologia; correo electronico: wealzato@yahoo.com.ar.

Abstract: This paper is about the devotional praxis of the San La
Muerte popular cult in Argentina. There are two ideas used as basis
to analyze this popular cult: one is the concept of orphanhood, and
the other one is finitude. They both are related to the saint and its
considerations about the concept of After Life. The context where the
devotional praxis on San La Muerte is analyzed refers to everyday life
and to the context of the people”s common sense linked to the meaning
of religious experience.

Key words: San LaMuerte, life, orphanhood, everyday’s life, normal
behavior, scatology, religious experience and finitude.

Introduccion

1 presente trabajo posee dos objetivos basicos:

el primero es tratar de definir una concepcion

del fenomeno religioso partiendo de un modelo

acerca de la situacion existencial del hombre y de la

cultura. Encontrar el hilo de Ariadna en la experien-

cia devocional es, sabemos, sumamente dificil; cada

definicion es un nuevo intento donde se juegan, en un

mismo cedazo, la praxis general del culto, las vivencias

de cada uno de los devotos y la experiencia de vida del
propio antropologo.

Lejos se encuentra la busqueda de una definicion a

ultranza. Nadalo es en el terreno religioso. De lo menos

que podemos hablar en cuanto a experiencia religiosa es

26 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

de univocidad. Se pretende una orientacion, un nuevo
juego, una nueva manera de aprehender algo que con-
tinuamente se nos escapa y que, a través de nuestras
metodologias y enfoques, tratamos de llevar al terreno
de la comprension.

Como segundo objetivo quiero llevar estas nociones
acerca de la experiencia religiosa al terreno de la reli-
giosidad popular, dilucidar cual es su horizonte, donde
se deposita ese saber, cual es su transformacion y los
parametros que los devotos manejan de manera concreta
pararesolver sus cuestiones en la vida de todos los dias,
es decir, como se concretiza eso que solemos llamar
lo sagrado. Aqui, el lente de nuestra vision disminuye
sensiblemente y se concentra, como modelo o estudio
de caso, en la devocion popular a San La Muerte.

Orfandad

Para definir el significado de la experiencia religiosa parto
del siguiente marco, que se ampliara alo largo del presen-
tearticulo: la absoluta finitud existencial del hombre yla
buasqueda que lo lleva a preguntarse, dentro del ambito
de lo sagrado, sobre el sentido de la vida, del mundo, su
devenir y el significado de la muerte (Chapp, 1991). Este
planteamiento conlleva tres puntos esenciales:

a) La definicion, por parte de Martin Heidegger,
acerca de la existencia.

b) El aporte de Rodolfo Kusch a los planteamientos
de Heidegger

c) Las definiciones sobre la experiencia religiosa que
brinda la teologia, tanto catolica como protestante.

Existencia

La posicion de Heidegger puede ser definida de la
siguiente manera. El Da-sein o ser ahi nos habla de la
condicion del hombre en el mundo; condicion que no
fue definida correctamente por la metafisica occiden-
tal. Esto se denomina “olvido del ser”, es decir, que la

Walter Alberto Calzato

pregunta por el ser no ha sido una cuestion primordial
en los sistemas filosoficos de occidente. Esta ontolo-
gia fundamental ha sido reemplazada por ontologias
particulares, como las ciencias experimentales y po-
sitivas. Pero, segiin Heidegger, la cuestion del ser no
es un problema de verticalidad, es un error buscar la
trascendencia fuera del hombre o fuera de este mundo.
Por eso, el “ser ahi” es el mundo de la vida, el mundo
cotidiano material, el suelo que pisan nuestros pies,
donde resolvemos —o tratamos de hacerlo— todos
nuestros pesares, que pueden ser definidos como el
mundo de lo cotidiano. De todas maneras, el vivir en
lain-autenticidad del ser, en este olvido de la pregunta
fundamental, hace que surjan de manera irremediable
el miedo y la angustia. Segtin Heidegger el hombre es
el anico ente privilegiado que puede “pensar el ser”. De
esta manera deber indagar y pensar sobre su propio ser
y su existir; de lo contrario se cae en la in-autenticidad
del ser, el olvido de si mismo, el evadirse a cuestiones
que no se refieren a la pregunta sobre nosotros mismos.
Occidente, a través de Platon, Aristoteles, Descartes o
Nietzsche, plante6 un modelo distinto (ontologias par-
ticulares) que se alejo de la pregunta acerca de nuestra
propia existencia, que es la ontologia fundamental. Por
otro lado, como “seres para la muerte”, la existencia nos
determinay configura el accionar de nuestras vidas. Por
eso, y asociado profundamente con el Da-sein, el hombre
ha sido arrojado a este mundo, que permanece antes y
después de nosotros, sin habernos responsabilizado
previamente. Esto genera el miedo profundo al devenir.
Auncue Heidegger no dejo inconcluso este punto de vis-
ta, dado que ofrecio una salida a esta situacion, nos cen-
tramos en la definicion de angustia, que el filosofo supo
trazar con una profundidad meritoria, donde se atisba
a San Agustin, San Pablo y Pascal, como parametros de
pensamiento (Steiner,1999). Esta busqueda del sentido
de la vida, de nuestro existir y de nuestra condicion
nos lleva, inexorablemente, al terreno religioso, donde
se acomodan y persisten las preguntas mas profundas
acerca de nuestra condicion y existencia.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

27



SAN La MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE LOS DIOSES Y EL ABANDONO

Estar ahi, nomas

Uno de los pocos antropologos argentinos que transito
los planteamientos hermenéuticos de Martin Heidegger
fue Rodolfo Kusch (1922-1979). Este antropologo-filosofo
define la cultura del siguiente modo:

El concepto de cultura esta tomado aqui en otro sen-
tido que el corriente (...) Cultura no es solo el acervo
espiritual que el grupo brinda a cada uno y que es
aportado por la tradicion, sino ademas es el baluarte
simbolico en el cual uno se refugia para defender la
significacion de su existencia. Culturaimplica una de-
fensa existencial frente alo nuevo, porque si careciera
uno de ella no tendria elementos para hacer frente a
una novedad incomprensible (Kusch, 1991:14).

Esta definicion nos permite aventurarnos en otro
concepto de este antropologo: suelo. Se trata de instalar
la existencia. Para eso se necesita un punto de apoyo
gravitatorio para poder situar una forma de vida. Este
suelo, o molde, se traduce primero como un fundamento
o punto de apoyo espiritual, como arraigo de toda cultura,
dado que se recurre a ella en los momentos mas criticos
del vivir, cuando necesitamos saber que pertenecemos a
un suelo que nosidentifica y da sentido a nuestro existir.
Un comentarista lo define:

Como hemos visto, el horizonte simbdlico y el suelo son
las dos dimensiones que estructuran un espacio cuyo
¢je es el sujeto cultural. El suelo-molde simbolico que
hace posible la instalacion de una vida (...) es el desde donde
irreductible de una comunidad. Sin suelono hay arraigo,
alavez que sin arraigo no hay reclamo por lo propio. Es asi
que cuando se pierde el suelo, también se pierde el funda-
mento que da gravidez al existir (Gazques, 1989: 37).

Aunque por razones de espacio es imposible abarcar al-
gunos topicos de Kusch de sumo interés para el presente
trabajo, las nociones de cultura y de suelo nos permiten,

Tematica

primero, situarnos en la perspectiva existencial, luego
“instalar” las definiciones de “experiencia religiosa” y
por tltimo aventurar una interpretacion del culto a San
La Muerte bajo estas perspectivas.

Este autor estuvo durante muchos afios en territorio
boliviano y peruano, trabajando en religiosidad popu-
lar. Planteo la necesidad de considerar el pensamiento
americano como propio, a diferencia del europeo occi-
dental. Sus consideraciones son de suma importancia
para entender el pensamiento popular desde el punto
de vista del “puro existir”. La nocion de “ser” involucra
a las historias oficiales e institucionales. Ser que se
desarrolla en la historia positiva. El “estar”, en cambio,
transcurre en otro plano de la existencia y es propio
de América. El “estar” de la cultura americana, segtin
Kusch, es el trascurrir en el puro vivir, el asumirse
como ser finito, el aceptar la infinitud, el no desespe-
rar, el saber que los dioses pueden estar con nosotros
o no. Es entender que lo tragico es una condicion de la
existencia que puede aparecer en cualquier instante.
Por eso las etnias americanas concentran su atencion
en los dioses y en la seguridad que los mismos pueden
suministrar. En esta oscilacion se entiende la actitud
del pensamiento americano frente al agresivo pensa-
miento burgués occidental que opera sobre la nocion
de transformacion, centrandose en el futuro, evadiendo
las preguntas fundamentales acerca de la existencia y
asentando ésta sobre elementos (objetos, cosas, ideas)
que se encuentran fuera del propio existir (Kusch, 1975,
1976,1986).

Experiencia religiosa

Paul Tillich (1972) denomina a la experiencia religiosa
como la “preocupacion tltima”. Lo religioso no permite
otra preocupacion, todas las demas quedan relegadas.
No hay lugar para otra situacion, abarca la totalidad de
la existencia. Esto significa que no podemos esconder-
nos de ella, no podemos dejarla para después, o incluirla
enuna parte dividida de nuestra alma. En otros escritos

28 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

este autor la denomina como “el coraje de existir”, que
hace dela preocupacion religiosa una cuestion infinita,
incondicional, total, que indica el caracter existencial
de loreligioso. Frente a la pregunta por el contenido de
esta preocupacion altima, este autor responde que es
aquello que determina nuestro ser o no ser en el sentido
de realidad humana. Cuando el hombre se preocupa por
el significado de su existencia se enfrenta con su ser
para la muerte tal como hemos visto en Heidegger. De
aqui que la preocupacion religiosa hace que las demas
categorias particulares y accidentales se encuentren
minimizados por el destino altimo.

Para Walter Kasper (1986) es necesario, en primer
lugar, partir de una idea general de experiencia para
mostrar como ésta se abre a la vida cotidiana de los
hombres. El primer problema es el caracter multifa-
cético del término. No es univoco. Incluso las ciencias
naturales utilizan el término, supuestamente de manera
objetiva, aunque las mismas ciencias han demostrado
que el positivismo antimetafisico es una metafisica
de lo positivo. Nos queda la subjetividad. Pero es tan
peligrosa como la primera idea. Se corre el peligro de
hacer una proyeccion del propio mundo, reduciendo la
experiencia a cuestiones personales. Hasta los misticos
desconfiaron de ella:

La experiencia abarca ambas cosas: el encuentro
objetivo y la impresion subjetiva. Es el resultado del
juego de la realidad objetiva y el trato subjetivo con el
entorno. La experiencia es el choque con la realidad y
la interpretacion de ese choque en palabras, imagenes,
simbolos y conceptos (Kasper, 1986: 106).

Pero esta experiencia es el producto de una historici-
dad que no se presenta en las percepciones del presente.
Es el producto de nuestro pasado. Por eso, Aristoteles
la relacionaba con la memoria. Es a través del lenguaje
donde aprendemos, percibimos y entendemos nuestro
presente. Es el recuerdo de la experiencia pasada lo que
nos ayuda a entender y configurar nuestra experiencia
del presente. Esta dialéctica entre pasado, presente y
futuro indica que no vivimos de experiencias inmediatas

Walter Alberto Calzato

y cerradas; éstas son fecundas cuando la misma reali-
dad de nuestro quehacer nos enfrenta a situaciones de
cambio inesperado, cuando se rompen nuestros planes.
Cuando la experiencia de la propia finitud nos abarca
totalmente aparece de lleno la experiencia religiosa.
Pero ésta puede definirse como la experiencia con nuestra
experiencid; es, en ultimo término, el trato con la finitud.
Experiencia que no es inmediata, sino mediata, dado
que la hacemos con las restantes experiencias de vida,
lo que llevamos de nuestra historia, de nuestro pasado.
De esta manera, y por su caracter, se convierte en la
experiencia fundamental, tnica. Tal es el caso de la
conversion paulina (disclosure situation) o situacion de
descubrimiento y cambio.!

San La Muerte: consideraciones generales

El culto a San La Muerte se desarrolla en las provincias
de Corrientes, Formosa, Chaco, Santa Fe, Gran Buenos
Aires (Moron, Claypole, Wilde, Villa Dominico, Lafe-
rrere, José C. Paz, General Rodriguez, Grand Bourg)
y Capital Federal (Calzato, 2005¢). En la provincia de
Corrientes posee dos formas iconograficas: la mas co-
mun es una figura esquelética que porta una guadana,
y puede ser de yeso, madera o metal. En este caso se le
denomina, entre otras formas, como Sefor de la Buena
Muerte, San Esqueleto, etcétera (figura 1). La segunda
version es una pequena figura, por lo general construida
en madera, con un rey con su corona sentado, y ala cual
se denomina San Justo, San Bernardo o San Paciencia
(figura 2). El material utilizado para la confeccion de
imagenes en algunos casos es hueso. Actualmente se
ven en santerias imagenes de considerable tamano
realizadas con yeso. En la provincia de Buenos Aires
y Capital Federal prevalece la imagen esquelética con
guadaria. Cada santuario se encuentra a cargo de una
“Cuidadoray duena del santo”, que cumple un rol social
muy importante entre los allegados al culto y que en la
mayor parte de los casos ejerce funciones de sanacion
espiritual y videncia.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 29



SAN LA MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE LOS DIOSES Y EL ABANDONO

Por lo general, las fiestas del santo se realizan entre
los dias 15 y 20 de agosto de cada afio. Cada santuario
posee su modalidad de festejo, pero normalmente se
conmemora el cumpleatios del santo con asado, haile,
procesion y rezo del Rosario.

La forma devocional basica consiste en pedidos de
salud, amory trabajo. Otra forma devocional es utilizar
al santo para hacer dafios como procurar accidentes,
divorcios, enfermedades o muertes. No parece, hasta
lo visto, que éstas practicas se den en la provincia de
Buenos Aires. La informacion proviene de diversos
informantes en la provincia de Corrientes.

Una de las formas extremas de devocion consiste
enintroducir en la piel (abdomen, brazos o piernas) un
San La Muerte muy pequeno, hecho de hueso humano
(especificamente de “cristiano bautizado”), con el fin
de procurar una “buena muerte”; es decir para que el
santo proteja al devoto de una muerte violenta como
victima de balas o cuchillos. Esta practica la llevan a
cabo individuos privados de libertad, como reclusos,
o aquellos en libertad vinculados con actividades
delictivas. Se posee informacion de esta practica en
Corrientes, mientras que en Buenos Aires se utilizan
tatuajes para el mismo fin. De una u otra manera, este
tipo de devocion se acerca a lo visceral, pues se trata de
introducir en el propio cuerpo la deidad que se venera.
Este pacto genera una relacion mas con el santo que se
establece tomando como mediacion el propio cuerpo,
donde el nexo entre ambos (cuerpo/San La muerte) se
establece de por vida.

A diferencia de la umbanda y quimbanda, donde las
entidades pueden “incorporarse”, como es el caso de
Tranca Raa o el Tata Cabeiras, representantes de la
muerte en el pensamiento afro-catolico-brasilero, San
La Muerte no se incorpora a sus devotos.? Algunos
creyentes mencionan a San La Muerte como duefio de
las almas del cementerio, pero nunca en incorporacion.
La propia liturgia ritual atestigua el lugar que ocupa el
santo: rezo y bailes. En los encuentros comunitarios
desaparece todo accionar esotérico. Las duenas del

Tematica

santo (aquellas personas que cuidan y se encargan de
los santuarios durante todo el afio) se autodenominan
clarividentes o “médiums” (en un sentido limitado de
la definicion de Kardec, dado que se refieren al poder
de curar y no estrictamente de posesion) e intercesoras
entre los devotos, los clientes ocasionales y el santo.

Figura 1: Santuario del Hermano,
Claypole, provincia de Buenos Aires.

De caracter catolico por su estructura devocional
(rezo del Rosario, alusion a Jesucristo, vinculacion con
lapresencia continua de alguna veneracion mariana), San
La Muerte se caracteriza por su profunda a-historicidad
(no fue un santo que deposito sus pies en esta tierra, no
posee una historia humana de referencia) y su a-escatolo-
gia (pese ala presencia de la muerte, lo devotos no hacen
alusion a la vida en el mas alla, como una consecuencia
de entablar una relacion con la muerte). Esto lleva a los
devotos a construir alrededor del santo toda una inter-
pretacion acerca de la vida y su significado.

En escritos previos me referia la situacion marginal,
social y economica de los devotos de la provincia de Bue-
nos Aires (Calzato, 2006d). Esta investigacion comenzo
en enero de 2002 en la provincia de Corrientes y se pro-

30 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

longo hasta 2007 (altimas entrevistas) en la provincia
de Buenos Aires. Son los afios clave de la economia en
desastre, luego de la crisis y del abandono del poder del
ex presidente Fernando de la Ria. Pude comprobar, a
través del trabajo de campo, la profunda depresion del
conurbado bonaerense. San La Muerte tuvo, y tiene
desde esa fecha, una considerable cantidad de devotos
en aumento que piden y solicitan una explicacion a
tanta desventura.

Como una experiencia proxima
(caracter devocional)

En trabajos anteriores hablamos sobre la necesidad de
ubicar el culto a San La Muerte dentro de un par dico-
tomico.” Entendemos que toda experiencia religiosa
se concentra en una dualidad cerca/lejos. Lo lejos, en
este caso, serian las instituciones que pretenden re-
presentarnos; se incluyen religiones oficiales donde la
santidad cobra un sentido lejano, donde las liturgia y la
ética se interponen entre el devoto y el santo. Lo cerca
es aquella experiencia religiosa donde el devoto entabla
con el santo una relacion de proximidad. Es “su santo”,
con el cual se enoja, puede castigarlo, lo convierte en
su protector personal: se ubica dentro una esfera de
experiencia proxima (Calzato y Cirio, 2003). San La
Muerte, lejos de ser la parca que nos viene a buscar
(clasica figura medieval) es el santo amigo y protector.
No es un fin, sino un principio. Es el amigo que cuida
a la familia; “El negro” o “El Flaco”, ése que cuida a los
devotos mientras transitan una noche oscura ala vuelta
del trabajo. Es el que acaricia a sus fieles cuando le rezan.
Es el santo de la proximidad. Todo se concentra en él.
Hasta el momento de la muerte, el santo resguarda,
cuida y protege, y se comunica por medio de suefios y
avisos. Por lo general, las condiciones de marginalidad
social y economica en la cual se desarrolla el culto a
San La Muerte permiten ahondar esa relacion de los
devotos con respecto a su santo, debido al abandono
de las instituciones oficiales.

Walter Alberto Calzato

Elacercamiento de los devotos inicia, porlo general,
luego de una experiencia limite, como una enfermedad,
soledad o una situacion que requiera una poderosa ayuda
para su solucion. Usualmente esta experiencia se da en
todo terreno religioso. Pero en el caso de San La Muerte
la practica devocional, desde un principio y durante el
proceso de la misma, se transforma de modo profundo
y se convierte en una intima relacion con el santo. En
las devociones marianas podemos ejemplificar esta
relacion con el término de “horizontalidad”. Aunque la
experiencia mariana no deja de ser profunda, entiendo
que no ofrece cambios por parte del devoto. Incluso
muchas veces los marcos de la devocion se estructuran
institucionalmente, cuando la devocion mariana pasa a
representar una situacion patriotica determinada, como
en México, Argentina o Nicaragua.

Pero, ¢Qué ocurre con los devotos respecto a San
La Muerte? La intimidad adquiere dimensiones pro-
fundamente diferentes. El pathos de la mayor parte de
los devotos transita, nada mas ni nada menos, que en
la relacion con la muerte y la violencia.

En una entrevista, dos devotas de la localidad de
Villa Dominico, provincia de Buenos Aires, lo explicaron
de la siguiente manera:

Graciela (G): Eso seria bueno que lo vea, a mi marido
lo asaltaron y le sacaron la moto y le gatillaron dos
veces y el tiro no salio, siempre lo llevaba en el bolsillo,
y hacia una semana que yo le venia diciendo que algo
leiba a pasar de noche, no me hace caso, que esla ver-
dad, después empez6 una semana antes que empezo a
ponerse el santo en el pecho para colgarselo, porque
yo lo hago en una bolsita roja.

Antropologo (A): (De qué material lo hace?

G: Plomo de bala y plomo comtmn.

A: Porque en Corriente se hace en hueso...

G: Yo le dije que si era para hacerlo... yo tenia, a mi
me habian traido para hacerlo si era que habia que
hacerlo, bueno que llegue aca [...] sino no que se vaya
[-..] como ven no lo sigo haciendo asi, mi marido lo

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 31



SAN LA MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE LOS DIOSES Y EL ABANDONO

32

tenia colgado aca cuando le gatillaron y no le salio el
tiro, dos tiros.

A: O sea que te protege de la muerte, la muerte vio-
lenta

G. S, Si.

A: Que no quiere decir que te proteja de la muerte
natural.

G:iClaro!

A: Me gustaria que me comente sus puntos de vista
sobre eso.

G: Claro. Mas bien que si es asi.

Susana (s): O sea, cuando es la muerte natural, es in-
evitable eso, ino? Pienso que asi como todos nacemos,
tenemos que morir; es la naturaleza, la ley de la vida,
perosi que te protege de todo lo malo que puede haber
a tu alrededor, todo lo malo, todo, todo, todo. No sé
como decirte, que yo me iba a trabajar y venia once y
media de la noche, me venia caminando desde alla y
en esa hora te encontras todo en la calle, jamas me ha
pasado nada; otra cosa, mientras estaba trabajando,
cada vez que iba a haber problemas era fija porque
una cosa que, me acariciaban la espalda ac4, en la
espalda y en el roce de la pierna, siempre fue asiy era
fija cada vez que pasaba algo malo, pero siempre me
cuidaba cosa de que yo no hacer nada perfecto, todo
bien era un aviso que iba a pasar y pasaba, porque
pasaba, pero siempre quedaba bien parada yo, porque
yo sabia que algo malo iba a pasar [...] como, como te
lo puedo explicar esto, no s¢.

()

G: Leexplico. Que yo tenga San La Muerte, para morir
tranquila me tienen que enterrar el santo, porque
dicen que cuando uno lo tiene no puede morir, se
puede morir uno, tanto que se aferra a la vida, esta
sufriendo, pero no se puede morir, la abuela de mi
hijo mas grande, ella lo tenia el San La Muerte en
Corrientes, y antes de fallecer lo dijeron que enterrara
al santo porque si no ni podia morir.

A:{Ah! enterrar el santo.

Tematica

G: S, hay que enterrarlo; entonces, después la persona
muera tranquila, descansa, pero primero hay que en-
terrarlo a €l (Graciela y Susana, provincia de Buenos
Aires, 15 de agosto de 2004).

Cuando hablamos de devociones marianas nos referi-
mos, retornando un poco a la definicion de experiencia
religiosa de Kasper, a unas coordenadas historicas que
legitiman la conducta y los discursos. Hablar de la
Virgen Maria es hablar de una experiencia religiosa del
pasado que se encuentra en una legitimidad historica
profunda que nos antecede. Cuando contemplamos una
imagen de la Virgen de la Medalla Milagrosa obran, en
nuestro cerebro, cientos de imagenes y conceptos que
nos ayudan a entender, si es que cabe la palabra, qué es
lo que tenemos enfrente, y no solamente por la imagen
y los relatos, sino porque una institucion como la Igle-
sia Catolica guarda en su seno, a modo de matriz, una
significacion de dicha imagen.

San La Muerte no tiene una historia que lo legitime
historica e institucionalmente. Ninguna institucion lo
guarda en su seno. Por eso muchos devotos lo ubican a
la diestra de Dios, como el poder de la muerte, sin mas;
incluso, en algunos casos, ala orden del mismo Jesucris-
to. Una oracion para el santo lo denomina como “Sefior
de la historia y del tiempo”.

Castigo y violencia

En un segundo caso analicé el concepto de castigo y vio-
lencia que se atribuye al santo en su circulo devocional
(Calzato, 2004a). La relacion con los devotos conlleva,
ademas de la proteccion, el cuidado que los fieles deben
tener; devoto que no cumple con sus promesas es cas-
tigado por el santo de una manera muy severa: puede
quitarle un familiar, alguna propiedad o enviarle una
enfermedad. “Al santo se le cumple” (Graciela, Villa
Dominico, provincia de Buenos Aires). El santo posee
los dos polos, la proteccion y el castigo. Esta dicotomia

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

en la religiosidad popular fue tratada por Michel Ma-
ffesoli (2005); este autor analiza como el pensamiento
alternativo, y especificamente el religioso popular,
conlleva siempre el bien y el mal como depositarios de
una realidad profunda. Mientras que en el pensamiento
Aristotélico-tomista prevalece el principio de no con-
tradiccion, nada puede existir diferente a si mismo, los
santos alternativos, los que no pertenecen a una esfera
de legitimidad, cargan en si tanto el bien como el mal.
Esto el autor lo atribuye, en este caso, a la pesada carga
institucional eclesiastica que se hered6 de la conquista
espanola en América. Constante antropologica que
se encuentra de la misma manera en el pensamiento
poético. Nada seria tan irreal, manifiesta el autor, sin
el equilibrio entre la bondad y la maldad.

El mas alla

Por ultimo hay que ver los conceptos de escatologia
clasica y la reconstruccion, por parte de los devotos
del concepto de muerte y el mas alla (Calzato, 2004b).
Comentaba, en este tltimo trabajo, que el conceptodela
muerte difiere de las definiciones clasicas escatologicas.*
Estas nociones estan ausentes, no les preocupa el mas
alla, sino el mds acd, la solucion a sus vidas y problemas.
Por eso hablé de a-escatologizacion, que los devotos de
dicho santo manifiestan continuamente a través de sus
discursos y practica devocional cotidiana.

Lucrecia es duena del santo del Templo de General
Rodriguez, provincia de Buenos Aires. Capacitada en
magia negra y ocultismo en Brasil, ejerce su liderazgo
como una de las cuidadoras del santo mas reconocidas
en el territorio argentino:

Antropologo (A): Muchos devotos, después de
escucharlos durante tantos afos, no me hablan del
mas alla.

Lucrecia (L): Yoestuve en el masalla. Yo en una opor-
tunidad, de esto te digo hace diez afios, yo le dije a €l
no sé qué habia pasado que yole pedia él, me acuerdo

Walter Alberto Calzato

que abrila puertay el dije: santito: ¢Vos estas conmigo
0o estas conmigo? Esas fueron mis palabras.

Viene mi sobrina en moto y me dice: —Tia, ¢{Vamos
a comprar un paste a la ruta?

Si, bueno, —le dije, pero no vamos por aca, vamos
a pegar la vuelta, le contesté.

En eso venia, habia llovido y venia un tractor de
frente, entonces, venia manejando un nene de
14 afios, porque el padre venia ebrio atras de ¢,
ensenandole a manejar. Entonces yo le dije a mi
sobrina, para la moto.

— ¢Por qué? —me pregunta mi sobrina.

—Para la moto —-le contesté—, porque éste nos va
aatropellar.

—No, tia.

—Nos va a atropellar, Laura —le dije.

—No tia, no puede ser.

—No termin6 de decir ella... que se nos tira el tractor
encima y el golpe a mi me mando abajo del tractor, yo
iba atras. A mi me mando, yo pasé por encima de mi
sobrina y cai abajo del tractor. Me arrastro cincuenta
metros. A ella la moto le quedo enganchada aca y la
rueda y el tractor, la rueda del tractor le paso por en-
cima a mi sobrina, aplastandola la moto. Yo lo tinico
que dije, yo llevaba una medalla de San La Muerte, y
dije: "Santito, yo no quiero morir asi’. Yo estaba toda
ensangrentada. La rueda del tractor me pellizco todo
este lado, todo [me senala parte de su cuerpo]. Esta
mano me la hundio, me la hundio, mientras tanto me
iba arrastrando. Cuando yo sali debajo del tractor,
hice unos metros y cai. De ahi no me acuerdo mas. Yo
lo anico que te digo, yo estuve muerta. Yo estuve alla
arriba y estaba ¢l al lado mio [el santo]. Y yo miraba a
mis hijos que me abrazaban. La vi a mi mama que me
tenia agarrada del [...]. Lo vi a mi hijo mayor que me
decia: “No te mueras mama. No te mueras. Por favor”.
A: Vos los veias como desde...

L: De muy alto. Yo estuve muerta.

A: &Y con quién estuviste alla?

L: Con €l. [Me sefiala la imagen de San La Muerte,

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

33



SAN LA MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE 10S DIOSES Y EL ABANDONO

que se encontraba en su santuario, donde se realizo
la entrevista]. Estuve con €, estuve con mi nieta, con
mi papa, con el hermano, con mi sobrino. Yo creo
que estuve muerta veinte minutos. Yo los miro a
cllos y miré a mi nieta, que me estiraba la mano. Yo
le dije: "'no Deniz’, yo no puedo darte la mano ahora;
yo tengo tus hermanitos ¢Me entendés? Yo tengo tus
hermanitos y los tengo que criar’. Alguien me toca el
hombro, me doy vuelta y mi padre me dijo: —"Anda
que te necesitan’ —me dijo—. Entonces, para mi yo
iba caminando, como te... entre nieve. Era todo blanco.
Miro asiy San La Muerte me pegd un empujon, un
golpe en la espalda. Que hasta hoy lo siento.

A: ¢Como lo viste a San La Muerte?

L: Asi [me sefiala una gran imagen del santo que se
encontraba en el santuario]. Grande asi con esa capa.
El me peg6 un golpe en la espalda, que hasta hoy
siento ese golpe, cuando se ve que yo bajo, vuelvo y
pego un grito, ya estaba llena de sangre, nariz, boca,
no me quebré, el tractor me paso por encima, yo no
tuve una quebradura.

A: ¢Su sobrina?

L: Tuvo trombosis en las piernas. Coagulos de sangre.
Yo también tuve coagulos de sangre. En brazos, pe-
chos, todo. Yo creo que ¢l me dio otra oportunidad.
Entonces me demostro que él estd conmigo. El me lo
demostro. Y nunca mas dije eso. Nunca mas. Nunca
mas. Yo sé quién es €él. Me dio una oportunidad. Yo
tenia que hacer mucho por las criaturas, por un mon-
ton de cosas. Porque no es mi hora todavia.

Pese a haberse encontrado en el mas alla, la resolucion
del discurso de Lucrecia se traduce en la necesidad de
llevar a cabo su trabajo en este mundo, en este suelo.
Con respecto a la vida en el més alla, Nilda, asidua
devota del templo de Claypole, en la provincia de Bue-
nos Aires, considera que ésta es la vida que nos toca vivir.
Si hay otra existencia ultraterrena, es la del almay la del
espiritu, pero la vida es ésta, después no hay otra:

Tematica

Para mi, el mundo es éste; después, lo que flota en
el aire es el alma y el espiritu [...] Pienso que el alma
se va al cielo, lo demas ya queda aca, lo demas ya se
termina. Hay una sola vida. Habra dos mundos, para
el alma. Yo soy catolica, pero hay un solo mundo; los
que se van, no vuelve ninguno. El mundo que vivimos
es éste (Leonilda, febrero 2004).

Discusion

I

Amodo de hipotesis: cuando la cohesion social se quie-
bra, el futuro y sus promesas se desvanecen; cuando el
abandono existencial y social se cierne urge lanecesidad
de encontrar una salida en el aqui. Se instala en nuestra
conciencia que en ese momento no podemos cruzar el
mar, por mas que lo deseemos. Nos urge encontrar una
salida. Pero éstano es univoca. No todas las experiencias
religiosas discurren sobre el mismo camino. El pueblo
de Israel comenzo con las ideas de inmortalidad del
alma luego de su exilio en Babilonia, en plena crisis,
cuando todas sus creencias se desvanecieron fuera de su
tierra. Por el contrario los creyentes del santo elaboran
su propia creencia sobre un accionar basado en el aca,
en la vida de todos los dias. El quiebre de la cohesion
social, en este caso, no permitiria concentrarse en las
retribuciones en el mas alla. No se encontraria un escape
hacia el paraiso como compensacion.

II

Todo el acontecer del hombre posee su término, su limi-
te, su finitud. Esta situacion de angustia se resuelve de
muchas maneras, nunca de manera univoca. La muerte
y el final acosan a cada hombre. Pero la actitud que
tomemos frente a esta desesperacion no es arbitraria;
una profunda estratigrafia es el peso que llevaa hombres
y sociedades a tomar una actitud especifica con lo que
nos acontece. Nuestras actitudes son el resultado de
una situacion biografica particular.

34 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

Los devotos del santo que nos ocupa reconstruyen
de manera cotidiana su relacion, en este caso personi-
ficando® a la muerte, alejando la idea de un mas allaala
propia muerte. Nos encontramos bajo dos pardmetros.
Un culto que venera a lamuerte, pero al mismo tiempo
le arranca suropaje escatologico. Su accion se concentra
en este mundo, en “este aqui” que nos toca en el reparto.
Por otro lado, pese a todo, pese a la situacion de crisis
profunda, existencial y social de angustia primera, los
devotos no piensan en un mas alld como recompensa
a esta vida. La ensonacion del paraiso, frente a los
infiernos cotidianos, es una de las mas fuertes tenta-
ciones. Pero a los devotos de San La Muerte parece no
importarles. Debemos tomar en cuenta que la nocion
de “suelo”, definida por Kusch, es necesario ubicarla
en su propia urdimbre: las condiciones sociales de ese
“suelo”, su historia, sus modos de supervivencia y su
accionar economico.

El “suelo” no nos viene solo, sino con el peso de
nuestras lecturas y reinterpretaciones, con lo que nos
ensenaron de €l. La historicidad de Kasper nos puede
ayudar a entender la interseccion entre un “suelo”, su
pasado, su presente y la experiencia proxima donde lee-
mos de qué se trata. En esta urdimbre nos movemos.

111

La religiosidad popular se caracteriza por una fuerte
motu propio con respecto a las instituciones oficiales
(Marzal, 2002). Posee su propia creatividad y anda sola
por el mundo. Establece sus propios tiempos, su propia
liturgia y su propio accionar. Le debe mucho a esas ins-
tituciones, pero sabe caminar sola (Gonzalez, 2002).

Los devotos de San La Muerte han sabido construir
su propio camino frente a los oscuros arbitrios institu-
cionales. Su énfasis es este mundo del sentido comtn
delavida cotidiana,” donde se transita y donde se busca
el hilo de Ariadna de nuestras vicisitudes.® El dolor de la
marginacion se resuelve en este mundo. En este caso
dolor y futuro no son compatibles. Creo que aqui es el
tnico lugar donde el principio de contradiccion cum-

Walter Alberto Calzato

ple su papel en terreno popular. De una u otra manera
Lucrecia sabe que su accionar debe desenvolverse en
este mundo. El mas alld ejercio su fascinacion, pero lo
encomendado debe resolverse aqui.

Podemos agregar que la a-historicidad del santo,
en el sentido de no haber transitado los caminos de la
hagiografia tradicional, invita a sus devotos a concen-
trarse en el dominio de este mundo. El antes y después
solo son adverhios de tiempo. Simi pasado se encuentra
quebrado, si mi presente se rompe a cada instante, el
futuro no puede ser distinto. La secularizacion propia de
lareligiosidad popular americana y el “desencanto” del
mundo, desde la revolucion industrial, hacen su propio
agosto. Esailegitimidad que no posee pasado ahonda el
presente. Ahonda este ser ahi, este ser en el mundo. Por lo
pronto, entonces, este mundo es lo Gnico que nos que-
da, este suelo, esta materialidad. Aqui lo sagrado toma
caracter de trama, donde los tejidos de la existencia se
entrecruzan, donde el poder de la muerte y su presencia
se dignan a hacerles compatiia y a no dejarlos solos. Este
ser aqui se traduce en el grito intimo de la existencia.
A diferencia del grito de Munch, que se adhiere a su
plasticidad y es solo superficie, el grito de los hombres
posee volumen y se desarrolla en un espacio.

Conclusion

Existe una finitud de la cual ninguno de nosotros puede
escapar. Este limite, este sentirnos arrojados nos lleva a
preguntarnos sobre el sentido de nuestra existencia. La
experiencia religiosa, la preocupacion ultima, al mismo
tiempo que ahonda este misterio nos procura algunas
explicaciones. Pero este caminar con la preocupacion
altima se desarrolla en un “suelo”, con caracteristicas
socio culturales particulares. Este “suelo” que ya se en-
cuentra construido cuando venimos al mundo y seguira
existiendo cuando nos vayamos condiciona nuestros
Ppasos y nos brinda atisbos para encontrar el hilo que
pueda desenvolver la madeja. Por eso las experiencias
religiosas no son univocas. Se suma el “suelo” cultural y

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 35



SAN LA MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE 10S DIOSES Y EL ABANDONO

nuestras propias experiencias, nuestra biografia. Ambas
se funden en el caminar.

De manera particular los devotos de San La Muerte,
quienes desarrollan su accion en la provincia de Buenos
Aires, asumen su experiencia religiosa aferrados a este
mundo que se encuentra bajo nuestros pies, nuestro
“suelo” que se asienta a su vez en una suerte de finitud
que nos condiciona. Asumen esta finitud, no le escapan.
Pese a todo, esta “superficie” es la que les brinda la
gravidez necesaria, de su equilibrio. Las tramas y sus
relaciones con el “otro” se fundamentan a través de
este “suelo”, tal como fue definido. Los devotos centran
su atencion en el mundo del mas aca. El quiebre de
su cohesion social, que acompania a la marginalidad
economica-social, los lleva a desdefar un paraiso lejano.
Tratan de solucionar sus avatares en el marco de su vida
cotidiana, donde prima el sentido comtin como terreno
de su experiencia. Este ahondamiento del presente, esta
necesidad de encontrar una solucion alos avatares de la
vida, este quiebre existencial que los devotos asumen
enteramente hace que el mas alla sea uno de esos parai-
sos perdidos y pierda su interés. Los devotos enfrentan
esta situacion construyendo una profunda relacion con
su santo, una relacion “cercana”. Se suple el abandono
existencial con un santo que no posee historia, que no
nos lleva a los cielos, que nos abandona en el momento
de la muerte, pero que posee la fuerza suficiente para
solucionar gran parte de los avatares que encontramos
en este “suelo”. El punto en cuestion es el entrecruce
entre una deidad ahistorica, a la que se niega su esca-
tologia, centrada en un presente, y el propio pasado del
devoto, su sintesis biografica, su vida, sus dolores y su
pesar. Es en esta interseccion donde se desenvuelve la
praxis devocional.

Las experiencias religiosas son el producto de una
objetividad precisa, hechos que nos ocurren, cosas,
momentos, incertidumbres que se quedan prendidas,
en lenguaje biblico, a nuestros rifiones (como la parte
mas profunda de nuestra personalidad) y por ello nos
sentimos arrojados en este mundo, en caida, que se

Tematica

instala con un pasado y un presente, cue se construye
cotidianamente. La “preocupacion altima” no existe
sola, no viene en nubes, coexiste con nuestros avatares
de todos los dias, el mundo que transitamos y al que,
a través de nuestras acciones y preguntas, tratamos de
encontrar un sentido. Cada uno a su manera: el devoto
con su santo, y el antropologo con sus escritos.

Notas

"El problema se suscita cuando intentamos definir qué
significa “conversion”. Hasta la década de 1980 se con-
sideraba la conversion, segtin el modelo de la experien-
cia paulina, como un cambio muy stbito del individuo,
dramatico, que transformaba totalmente su forma de
vida. Estas concepciones datan de las décadas sesenta
y setenta. Estos puntos de vista partian de una concep-
cion del individuo basada en la pasividad, con ciertas
caracteristicas psicologicas o sociales que lo inclinaban
a pertenecer a determinados movimientos religiosos.
A partir de 1980 esta concepcion cambia y se trata a la
conversion como un proceso de cambio desde lo inte-
raccional y procesual (Frigerio, 1993). No existe una de-
finicion univoca de conversion. Manuel Marzal la define
como un “complejo proceso por el cual cierta persona
abandona la religion en que se ha socializado y ha prac-
ticado con mas o menos fidelidad, para abrazar otra”
(2002: 509). Este autor estudia la conversion de los ca-
tolicos al evangelismo, analizando los pormenores pro-
pios de estos tltimos: tipos de contacto, proselitismo,
experiencia de sanidad, contacto con la Biblia, etcétera.
que la convierten en un fruto deseable para algunos ca-
tolicos. Desde el punto de vista teologico la experiencia
del apostol Pablo ya no se considera una conversion. Se-
gun Rivas (2001), es preferible hablar de vocacion, dado
que Pablo no renego6 de su condicion judia; considero
(¢o considero?) su accionar como una perfeccion o com-
prension correcta del judaismo al cristianismo. Por su
lado Fitzmyer (1975) prefiere hablar de una “revelacion”
y no de conversion debido a que primero esta revelacion

30 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

8]

w

dejo plasmada en Pablo “la unidad de accion de Dios”
(1981: 62), segundo, “le enseno el valor soteriologico de
la muerte y resurreccion del Jestus Mesias (1981: 63) y
tercero, “aquella vision dejo grabada en Pablo una nueva
concepcion de la historia de la salvacion” (1981: 64).

El concepto de mediunidad es definido por Alan Kardec,
fundador de la teoria espiritista, de la siguiente manera:
Toda persona que siente en cualquier grado la influen-
cia de los espiritus, es por esto mismo médium. Esta fa-
cultad es inherente al hombre y por consecuencia no es
un privilegio exclusivo; asi es que hay pocos entre los
que no se encuentran algunos rudimentos. Se puede
pues decir que casi todos somos médiums. Sin embargo,
en el uso, esta calificacion solo se aplica a aquellos cuya
facultad medianimica esta claramente caracterizada y
se conoce por los efectos patentes de cierta intensidad,
los que dependen de una organizacion mas o menos
sensitiva. También debemos notar que esta facultad no
se revela en todos de la misma manera; los médiums tie-
nen generalmente una actitud especial para tal o cual
orden de fenomenos y esto consiste que se hagan tan-
tas variedades como hay clases de manifestaciones. Los
principales son: los médiums de efectos fisicos, los mé-
diums sensitivos o impresionables, auditivos, parlantes,
videntes, sonambulos, curanderos, neumatografos y es-
cribientes o psicografos” (1969:123). De esta manera los
médiums pueden “incorporar” en sus cuerpos espiritus
o entidades. Es decir la entidad toma posesion del cuer-
po. No debe confundirse con la posesion exorcista. Esta
ocurre cuando la persona, sin ser médium, es tomada
por un espiritu de manera violenta, sin consentimiento
propio. Cuando hablo de “incorporacion” me refiero al
contacto y a la busqueda ex profeso de un médium o pai
(sacerdote afro). En este sentido, la liturgia de San La
muerte no incluye rituales o pedidos de posesion.

“El par dicotomico propuesto para la comprension de
la dindmica y la vitalidad de este culto, lejos-cerca, es
una construccion mediada por la intersubjetividad del
conjunto de los devotos del santo. Lo lejos es lo institu-
cional, pues no obtienen respuesta a sus demandas ma-

4

v}

o

~

Walter Alberto Calzato

teriales e inquietudes sobre lo absoluto, o por lo menos
no en la medida de sentirse satisfechos. Lo cerca, por el
contrario, son los santos, sus amigos, sus compareros
de morada, los seres sobrenaturales protectores siem-
pre, en los que los devotos pueden confiar plenamente
y efectuarles pedidos, con la certeza que la fe en ellos
impone para lograr la solucion de sus problemas. Asi, en
el cotidiano peligro que ocasiona la marginacion social
y econdmica, en el caso de los devotos provenientes de
los sectores subalternos, la muerte se convierte en una
entraiable compafiera que garantiza un buen decurso
de vida para llegar a una buena muerte, a una muerte
cristiana, no violenta. Como vimos, también integran el
culto personas de niveles economicos medios y medios
altos. En estos casos, el poder de atraccion que tiene la
Parca sobre ellos parece venir de la talla de sus profesio-
nes: médicos y abogados en su mayoria, profesiones en
la que el contacto y el comercio con la muerte y la vio-
lencia son frecuentes” (Calzato y Cirio, 2003: 339).

La Escatologia (del griego escathon o eschata) se refiere a las
altimas realidades del hombre, las que concierne a la vida
en el mas all4 o al destino de la humanidad. También in-
volucra el destino individual mas alla de la muerte.

Nieta fallecida unos afos atras.

Entiendo por “personificacion” el hecho de que a la
muerte los devotos le confieren una personalidad deter-
minada. Para la teologia catolica la muerte es un estado,
en cambio para los creyentes es un amigo, su protector,
quien ayuda o castiga.

“El sentido comun, por su parte, no tiene inclinaciones
teoricas. Se cifie completamente al mundo familiar de
las cosas relacionadas con nosotros. Las preguntas ulte-
riores estan confinadas por los intereses y preocupacio-
nes de la vida humana, por el éxito en la ejecucion de las
tareas cotidianas, por el descubrimiento de soluciones
inmediatas que resulten eficaces. En verdad, la norma
suprema del sentido comun es la restriccion de las pre-
guntas ulteriores al ambito de lo concreto y particular,
de lo inmediato y lo practico. Desarrollar el sentido co-
mun implica contener el impulso omnivoro de la inte-

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

37



SAN LA MUERTE (ARGENTINA). DEVOCION Y EXISTENCIA.
ENTRE LOS DIOSES Y EL ABANDONO

ligencia inquisitiva y desdefiar por impertinente, si no
tonta, cualquier pregunta cuya respuesta no produzca
una diferencia inmediatamente tangible (...) Al fin y al
cabo, la gente con sentido comtn esta muy ocupada:
tiene por delante todo el quehacer del mundo (Loner-
gan, 1999: 250).

“Con respecto a otros ambitos de realidad con una es-
tructura de sentido finita, el mundo de la vida cotidiana

=3

es la realidad primaria. Ya hemos examinado minucio-
samente por qué: el mundo de la vida es el ambito de
mis actos corporeos vivos: ofrece oposicion y exige un
esfuerzo para superarla. La realidad cotidiana me plan-
tea tareas y debo realizar mis planes dentro de ella. Me
permite triunfar o quedarme frustrado en mis intentos
de concretar mis objetivos. Mediante mis efectuaciones
me inserto en la realidad cotidiana y la modifico. Pue-
do verificar los resultados de mis actos como sucesos
dentro de un mundo intersubjetivo y por ende “objeti-
vo”. Puedo dejar que los verifiquen otros, separados del
proceso subjetivo generador, independientes de las cir-
cunstancias, de modo que la realidad cotidiana pueda
ser producida mediante mis actos. Comparto mi reali-
dad con otros hombres, con quienes tengo en comtn no
solo objetivos, sino también medios para la concepcion,
para la concrecion de estos ¢objetivos? Influyo en otros
hombres y estos en mi. Podemos actuar juntos. El mun-
do de la vida cotidiana es aquella realidad en la cual es
posible la comprension reciproca” (Kusch, 1991: 63).

Bibliografia

Calzato, Walter y Pablo Cirio, 2003, “Lo lejos y lo cer-
ca”, en Actas de I1I Jornadas de Patrimonio Intangible: “El
espacio cultural de los mitos, ritos, leyendas, celebraciones
y devociones”, Centro Cultural General San Martin,
Buenos Aires, Secretaria de Cultura de la Nacion,
agosto, pp. 330-342.

Calzato, Walter, 20044, “Escatologia y dimension social
(San La Muerte, Argentina)”, en Didlogo Antropoldgico,
revista digital del Posgrado en Antropologia de la Fa-

Tematica

cultad de Filosofia y Letras, Instituto de Investigacio-
nes Antropologicas, Universidad Nacional Auténoma
de México, nam. 9, noviembre, pp. 13-22.

—,2004h, “Tt no tienes marias que se van. El caso San La
Muerte (Argentina)”, en Actas de las sicte Jornadas Ro-
sarinas de Antropologia Sociocultural, 21y 22 de octubre,
version en disco compacto, Universidad Nacional de
Rosario, Facultad de Humanidades, Argentina.

—, 2005¢, “San La Muerte. Praxis y formas devocionales
(Provincia de Buenos Aires, Argentina)”, en Primer
Congreso Latinoamericano de Antropologia, 11 al 15
de julio, disco compacto, Rosario, Argentina.

—,2006d, “Después de todo, ¢Quién se come a los mons-
truos? (San La Muerte, Argentina)”, en revista Coexis-
tencia, Escuela Nacional de Antropologia e Historia,
nam. 4, pp. 33-45.

Chapp, Maria Ester, 1991, “La recuperacion de la expe-
riencia religiosa en el pensamiento sociopolitico”,
en Chapp, M. E,, Iglesias M. et al (coordinadores),
Religiosidad popular en Argentina, Centro editor de
América Latina, Buenos Aires, pp. 24-44.

Fitzmeyer, Joseph A, 1975, Teologia de San Pablo, Ediciones
Cristiandad, Madrid.

Frigerio, Alejandro, 1993, “Perspectivas actuales sobre con-
version, deconversion y davado de cerebros>”, en Frige-
rio, A, Carozzi M. J. Monica Tarducci (coordinadores),
Nuevos movimientos religiosos y ciencias sociales I, Centro
Editor de América Latina, Buenos Aires, pp. 46-80.

Gonzalez, Gazques, Gustavo, 1989, “Cultura” y “Sujeto
cultural”, en El pensamiento de Rodolfo Kusch, Kusch y el
pensar desde América, Azcuy, Eduardo (compilador),
Fundacion Garcia Cambeiro, Buenos Aires.

Gonzalez Martinez, José Luis, 2002, Fuerza y sentido. El
catolicismo popular al comienzo del siglo XXI, Ediciones
Dabar, México.

Kardec, Alan, 1969, Ellibro de los médiums, Kier, Buenos Aires.

Kasper, Walter, 1982, El Dios de Jesucristo, Sigueme, Sala-
manca

Kusch, Rodolfo, 1991, Esbozos de una antropologia filoséfica
americana, Castafieda, Buenos Aires.

38 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Tematica

—, 1975, La Negacion en el pensamiento popular, Cimarron,
Buenos Aires.

—, 1976, Geocultura del hombre americano, Fernando Cam-
beiro, Editor, Buenos Aires.

—, 1986, América profunda, Bonum, Buenos Aires.

Lonergan Bernard, 1999, Estudios sobre la comprension huma-
na, Sigueme, Salamanca.

Matffesoli, Michel, 2005, La Tajada del diablo. Compendio de
subversion posmoderna. Siglo XXI Editores, Buenos Aires.

Walter Alberto Calzato

Marzal, Manuel M., 2002, Tierra encantada. Tratado de an-
tropologia religiosa de América Latina, Trotta, Universi-
dad Pontificia de Peru.

Rivas, Luis Antonio, 2001, San Pablo. Su vida, sus cartas, su
Teologia, San Benito, Buenos Aires.

Steiner, George, 1999, Heidegger, Fondo de Cultura Econo-
mica, México.

Tillich, Paul, 1972, Teologia sistemdtica, larazény larevelacion.
Elser de Dios, vol.1, Libros del Nopal, Barcelona.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 39





