
7Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

Presentación

El área temática de este número de nuestra Revista 
LiminaR está dedicada a los cultos populares. 
Es evidente que en toda América Latina y pro-

bablemente en otros continentes, las expresiones de 
culto popular, como el de La Santa Muerte no sólo han 
proliferado en las últimas décadas, sino también se 
han diversificado. Estos cultos han hecho renacer, con 
nuevos significados, deidades y costumbres antiguas, 
junto con la creación de otras nuevas. La creatividad 
popular no tiene límites, particularmente ante las 
amenazas que real y simbólicamente atentan contra la 
existencia humana. 

Usamos el concepto de cultos populares como una 
dimensión cultural de sentido amplio, que abarca a 
aquellas expresiones sociales míticas y religiosas que 
están fuera de las estructuras jerarquizadas de las insti-
tuciones eclesiales. Las formas religiosas institucionali-
zadas fueron construidas originalmente sobre ideologías 
y espiritualidades populares que al paso de la historia 
han sido convertidas en dogmas y leyes de control y de 
dominio. En su artículo “Génesis y Estructura del Campo 
Religioso”, Pierre Bourdieu, plantea que la constitución 
de estancias específicamente habilitadas para la produc-
ción, reproducción o difusión de los bienes religiosos 
y su evolución, hacia una estructura más diferenciada, 
compleja y autónoma, se acompañan de procesos de 
sistematización y  movilización de las prácticas y  re-
presentaciones religiosas. A través de ellos se pasa del 
mito a la ideología religiosa, en una especie de sistema 
elaborado que vuelve coherente los pasos, del tabú y de 
la contaminación mágica al pecado, y del Dios castigador, 
arbitrario e imprevisible, al Dios justo y bueno, garante y 
protector del orden de la naturaleza y la sociedad.

Los cultos o religiones populares obedecen a una 
dinámica socio-cultural que a veces se opone a las 
religiones institucionalizadas pero que, con mucha 
frecuencia, aún con la condena institucional, se suman 

a las formas aceptadas oficialmente, sin problema en 
el imaginario de quienes las practican, y adquieren tal 
legitimidad social que, con frecuencia, han tenido que 
ser aceptadas por las autoridades eclesiales.

Por ejemplo, como han analizado Sylvia Marcos y 
otros autores, las prácticas religiosas dedicadas a la 
tierra, al agua, al sol y otras fuerzas naturales deifica-
das por las sociedades prehispánicas o por las culturas 
africanas, perviven como cultos populares integrados en 
forma visible u oculta, en las prácticas cristianas de los 
grupos indígenas actuales.  Los cultos a La  Santa Muer-
te o San La Muerte en varios países de América, el culto 
a Maximón en Guatemala, al Niño de las Suertes  o al 
narcotraficante Enrique Valverde o Malverde en el norte 
de México y otros muchos, son expresiones culturales 
actuales sobrepuestas al cristianismo. Su  popularidad 
actual se relaciona con la inseguridad acarreada por el 
capitalismo neoliberal para los sectores marginados o 
perseguidos en nuestros países.

Jung Mo Sung, por su parte, plantea que no podemos 
entender ninguna religión concretamente vivida en un 
determinado contexto histórico, sin tener en considera-
ción la experiencia o necesidad religiosa-espiritual que 
lo impulsó y le dio sentido. La praxis social se convierte 
gradualmente en el campo en el que, a través de la fe en 
un futuro utópico, terrenal o  mítico, las representacio-
nes simbólicas de la realidad vivida apuestan por el logro 
de un mejor destino para la humanidad. Un ejemplo de 
ello nos lo ofrece Nenuca, misionera de la Teología de 
la Liberación de Brasil, quien dejando atrás la idea de 
alcanzar la justicia y la vida eterna en el cielo, plantea-
ba,  según su biógrafo Castel Vecchi, que Jesús vino a 
traernos la vida plena en este mundo y a liberarnos de la 
muerte; como él, entonces, tenemos que ir a los hombres, 
sobre todo a aquéllos más profundamente sumergidos 
en las tinieblas de la muerte para anunciarles el Sol de 
la Vida, aquí en la tierra.



8 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

P r e s e n t a c i ó n

Las utopías por un mundo satisfactorio y de felicidad 
celeste o terrenal, se han sucedido una y otra vez, de 
modo definitivo y seguro al interior de la historia de las 
religiones; pero los sufrimientos y angustias concretas 
de las mayorías van quedando sin respuesta y sin su de-
bido valor, a causa misma de  la pequeñez humana o de 
su destiempo ante la evolución cósmica.  Esto causa cri-
sis existenciales en la sociedad, frustraciones personales 
o, en el mejor de los casos, sufrimientos que se asumen 
religiosamente como dolores del parto en función de 
la esperanza, ante la llegada del nuevo sistema mundo. 
Pero, como dice Habermas, el renovado optimismo en 
la salvación divina obstruye el futuro como fuente de 
inquietud: podemos estar tranquilos en el futuro, pues 
él ya está garantizado o puede caer en el sacrificialismo 
de izquierda, lo que es decir en la exigencia de sacrificios 
para acceder a un mundo sin sacrificios.

El problema, como lo plantea Jun Mo Sung, es que la 
historia no camina de acuerdo a las promesas religiosas 
o a ciertas interpretaciones de los textos religiosos, ni 
de acuerdo con nuestros mejores deseos. Las crisis irre-
mediablemente alcanzan a todas las personas, aún a las 
que confían en las teologías y metanarrativas sobre la 
salvación celestial o en la liberación en este mundo. El 
cambio en la historia no viene de un argumento racional 
e inmanente a la historia. Con la modernidad, el sujeto 
de cambio deja de ser Dios para muchos creyentes, y 
a medida que el mercado y la ganancia se generalizan 
como parámetros legitimados por el sistema, la acción 
liberadora se privatiza, se traslada a la acción individual 
y directa de los humanos, y la religión pasa a ser consi-
derada como un asunto “privadísimo” por la mayoría de 
los ciudadanos. Los especialistas en el tema reafirman 
que son las dinámicas económicas, políticas y sociales las 
que actúan en forma determinante en la construcción de 
la espiritualidad, los imaginarios y las representaciones 
míticas y religiosas. Las crisis de reflexión y de esperanza 
provienen de la constatación de que las promesas divi-
nas o los esfuerzos para reestablecer el equilibrio con la 
naturaleza, como sucede en las religiones indígenas, no 

son suficientes ante el sufrimiento concreto de sectores 
cada vez más amplios de la población.

Varios caminos han explorado las teologías y las 
prácticas religiosas en su afán de solventar la crisis 
moderna y posmoderna de credibilidad. Algunas han 
desviado el foco del problema hacia la multiculturalidad, 
ya sea redescubriendo y revalorando la diversidad místi-
ca y religiosa de negros, indígenas, orientales, etcétera, o 
tratando de recuperar elementos religiosos del pasado, a 
veces desde posiciones fundamentalistas. Al analizar el 
discurso esencialista de la “identidad maya”, basado en 
la recuperación de la religión y la espiritualidad ideali-
zadas de los mayas prehispánicos e impulsado, muchas 
veces, por organizaciones internacionales y ONG, Mario 
Roberto Morales opina que se trata de una oferta de 
consumos simbólicos masificados por la globalización 
y los efectos de la evangelización protestante en las 
comunidades. 

Otras posiciones reafirman las expectativas en la 
utopía de salvación como ha sucedido con los cris-
tianismos al abrir la posibilidad de diversificación y 
proliferación de sectas, o al reimpulsar la validez de 
la voluntad divina revelada en la tradición bíblica, ya 
sea desde el conservadurismo tradicional o abriendo 
nuevos campos a las teologías que buscan la liberación 
de los pobres y los oprimidos, como la Teología de la 
Liberación y la Teología India.

En realidad existen otras muchas respuestas nacidas 
de la actual crisis de credibilidad.  Ubicamos, entre ellas, 
a los recientes cultos populares por sus características 
transgresoras e innovadoras, pues al mismo tiempo que 
trasponen las estructuras eclesiales y sus utopías institu-
cionalizadas —rebasadas por la realidad individualista, 
violenta y deshumanizada que reproducimos, vivimos 
y confrontamos cotidianamente—, los cultos populares 
intentan alcanzar —directamente o través de poderosas 
y nuevas mediaciones— soluciones a los problemas eco-
nómicos, sociales y políticos inmediatos. Para ello se crean 
deidades transgresoras apropiadas a la misma realidad 
como la muerte santificada, que por su poder incuestiona-



9Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

P r e s e n t a c i ó n

ble puede ser la mejor aliada en las acciones transgresoras 
a ciertas legalidades y normatividades relacionadas con el 
narcotráfico, por ejemplo, la prostitución, el robo, el tráfico 
de personas, etcétera; y puede, además, convertirse en 
fuente de seguridad en los caminos difíciles como sucede 
durante la migración. La Santa Muerte proporciona, a 
sus devotos, auxilio en los momentos difíciles: la muerte, 
la búsqueda de trabajo y la ejecución de venganzas de 
las que muchas veces ella misma se encarga. Sus poderes 
sobrenaturales resultan equiparables a los parámetros de 
individuación, competencia, enriquecimiento, corrupción, 
venganza y muerte que prevalecen sobre el sentido común 
y los derechos humanos individuales y colectivos. 

Este número de LiminaR nos proporciona elementos 
empíricos y reflexiones de construcción conceptual y de 
enriquecimiento teórico sobre la religiosidad popular 
cuyas expresiones, en la realidad concreta, se encuentran 
sobrepuestas entre ellas y sobre lo institucional. Las reli-
giosidades populares son múltiples y complejas, difíciles 
de comprender en toda su diversidad, dimensiones y 
significados. Los investigadores y trabajadores sociales 
tenemos la gran responsabilidad de conocer los procesos 
sociales, a fin de explicar, prever y responder adecuada y 
críticamente a los desafíos de las nuevas coyunturas. 

En ese sentido Pilar Castells, en su artículo “La Santa 
Muerte y la cultura de los derechos humanos”, sostiene 
que el culto a La Santa, al operar sobre fundamentos 
éticos ambivalentes y bajo la responsabilidad individual, 
hace que el colectivo humano deje de ser el núcleo de 
su culto, pues las peticiones que se le hacen se dirigen 
contra el o los que se consideran enemigos, soslayando 
posiciones solidarias e igualitarias y, consecuentemente, 
inhibiendo la construcción de una cultura de derechos 
humanos, al legitimar la aptitud social hacia la violencia, 
el control social a través del temor y las jerarquías como 
fuente de las relaciones desiguales. 

Walter Calzato analiza la praxis del culto a San La 
Muerte en Argentina, haciendo énfasis en la relación entre 
la devoción y la existencia. Plantea que cuando la cohesión 
social se quiebra, el futuro y sus promesas se desvanecen; 

cuando el abandono existencial y social se ciernen en una 
persona, surge la urgencia de encontrar una salida pronta 
estableciendo una profunda relación con el santo, que 
posee la fuerza suficiente para solucionar gran parte de 
los avatares que suceden en este “suelo”.

Felipe Gaytán en su artículo “Santa entre los Maldi-
tos” nos habla de las formas diferentes y complejas del 
culto a la Santa Muerte como símbolo de la fragilidad 
de la vida y la necesidad de reivindicarla. Dice que la 
muerte tiene diferentes sentidos: uno es el de entender 
la vida como una tragedia y un destino imposible de 
evadir; otro, el de la percepción de incertidumbres en 
un mundo de cambios rápidos, ante los cuales La Santa 
Muerte cataliza miedos y angustias. Un tercer sentido 
es el de inclusión, justicia y hermandad que los malditos 
han encontrado para ellos en su culto.

Judith Katia Perdigón en su artículo “Una Relación 
Simbiótica entre La Santa Muerte y el Niño de Las Suer-
tes” nos muestra la superposición de La Santa sobre la 
imagen del Niño de las Suertes, representación iconográ-
fica del Niño Dios que reposa sobre un cráneo a manera 
de almohada. Esta imagen, retomada y resignificada  por 
los creyentes de La Santa Muerte, acopla lo esencial del 
cristianismo a las condiciones socio culturales margina-
les. El culto se actualiza según las nuevas necesidades y es 
capaz de crear moda. Al nacer al seno del pueblo, lo sitúa 
como parte de la religiosidad popular que se constituye 
en identidades colectivas locales o regionales. 

En su sección abierta LiminaR presenta en este núme-
ro cinco contribuciones. Norma Esther García analiza el 
cuento “Tres días y un Cenicero” de Juan José Arreola en 
su artículo “La Venus de los Nabos o una Visión Artística 
del Mundo Fundada en el Fingimiento, la Simulación y el 
Artificio”; cuento al que no se le ha dado mucha atención 
por considerarlo un relato autobiográfico.

Jorge Magaña y Belkis G. Rojas escriben sobre “El 
paisaje cultural como detonante dinámico de patrimo-
nialización” en Vega de Paz, Cantabria, España, donde 
los discursos  sobre la construcción del mito identitario 
paceño ocultan la enajenación ocasionada por la patri-



10 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

P r e s e n t a c i ó n

monialización del paisaje que, obedeciendo a intereses 
capitalistas-neoliberales, propician desaparición y 
exterminio cultural de ese pueblo.

Rafael Miranda en “Castoriadis y el regreso de lo 
religioso” ilustra el lugar que las cuestiones religiosas 
tienen en la campaña electoral actual en Estados Unidos 
y aborda el papel que, bajo el reclamo de la ética, han 
jugado los representantes del pensamiento posmoderno, 
introduciendo la relación instituyente-instituido que 
supone el fenómeno religioso.

Luis Sánchez, desde una visión psicológica, plantea 
en su artículo “Apuntes para una Necrología de la Muer-
te”, la necesidad de otorgarle un nuevo sentido a la vida 
y a la muerte, ya que en la sociedad actual la muerte es la 
escapatoria única en un mundo que ha mercantilizado 
las relaciones y privilegia la acumulación del capital 
como única posibilidad de realización. Cita a Buda y 
concluye que la muerte bien puede convertirse en mo-
tor de vida si, desde su tumba, la llamamos a resucitar, 
otorgándole un sentido renovador al sistema,  tanto 
desde la ética como desde la cultura.

Marin Roblero, al analizar la religiosidad de los La-
candones de Nahá, de Ocosingo, Chiapas, hace énfasis 

en las transformaciones del espacio ecológico y socio-
cultural. Encuentra que las creencias religiosas intro-
ducidas por misioneros cristianos en 1944 propiciaron 
en esa comunidad la transformación de la interrelación 
hombre-naturaleza, con consecuencias desastrosas para 
el entorno biótico de la selva. No obstante, plantea el au-
tor, se conservan elementos de la cosmovisión tradicional 
sobre los que se podrían desarrollar alternativas para la 
recuperación del equilibro ecológico de la región. 

En la sección de Documentos, Miguel Lisbona 
presenta un interesante marco analítico de dos do-
cumentos: un artículo de Héctor E. Paniagua y un 
poema de Paciente Marín que nos muestran la visión 
posrevoluconaria de los chiapanecos ante la muerte de 
Augusto César Sandino en 1934, que fueron  publicados 
en la prensa local posrevolucionaria.

Este número de LiminaR se cierra con las reseñas de 
Mercedes Olivera, Lourdes Herrasti, Viridiana Escalona 
y Walter Calzato en torno a cuatro libros publicados 
recientemente. 

Mercedes Olivera Bustamante
CESMECA-UNICACH




