B D scniacion

larea tematica de este nimero de nuestra Revista

LiminaR esta dedicada a los cultos populares.

Es evidente que en toda América Latina y pro-
bablemente en otros continentes, las expresiones de
culto popular, como el de La Santa Muerte no solo han
proliferado en las ultimas décadas, sino también se
han diversificado. Estos cultos han hecho renacer, con
nuevos significados, deidades y costumbres antiguas,
junto con la creacion de otras nuevas. La creatividad
popular no tiene limites, particularmente ante las
amenazas que real y simbolicamente atentan contra la
existencia humana.

Usamos el concepto de cultos populares como una
dimension cultural de sentido amplio, que abarca a
aquellas expresiones sociales miticas y religiosas que
estan fuera de las estructuras jerarquizadas de las insti-
tuciones eclesiales. Las formas religiosas institucionali-
zadas fueron construidas originalmente sobre ideologias
y espiritualidades populares que al paso de la historia
han sido convertidas en dogmas y leyes de control y de
dominio. En suarticulo “Génesis y Estructura del Campo
Religioso”, Pierre Bourdieu, plantea que la constitucion
de estancias especificamente habilitadas parala produc-
cion, reproduccion o difusion de los bienes religiosos
y su evolucion, hacia una estructura més diferenciada,
compleja y auténoma, se acompanan de procesos de
sistematizacion y movilizacion de las practicas y re-
presentaciones religiosas. A través de ellos se pasa del
mito a la ideologia religiosa, en una especie de sistema
elaborado que vuelve coherente los pasos, del taba y de
la contaminacion mégica al pecado, y del Dios castigador,
arbitrario e imprevisible, al Dios justo y bueno, garante y
protector del orden de la naturaleza y la sociedad.

Los cultos o religiones populares obedecen a una
dinamica socio-cultural que a veces se opone a las
religiones institucionalizadas pero que, con mucha
frecuencia, atin con la condena institucional, se suman

a las formas aceptadas oficialmente, sin problema en
el imaginario de quienes las practican, y adquieren tal
legitimidad social que, con frecuencia, han tenido que
ser aceptadas por las autoridades eclesiales.

Por ejemplo, como han analizado Sylvia Marcos y
otros autores, las practicas religiosas dedicadas a la
tierra, al agua, al sol y otras fuerzas naturales deifica-
das por las sociedades prehispanicas o por las culturas
africanas, perviven como cultos populares integrados en
forma visible u oculta, en las practicas cristianas de los
gruposindigenas actuales. Los cultosaLa Santa Muer-
te 0 San La Muerte en varios paises de América, el culto
a Maximon en Guatemala, al Nifo de las Suertes o al
narcotraficante Enrique Valverde o Malverde en el norte
de México y otros muchos, son expresiones culturales
actuales sobrepuestas al cristianismo. Su popularidad
actual se relaciona con la inseguridad acarreada por el
capitalismo neoliberal para los sectores marginados o
perseguidos en nuestros paises.

Jung Mo Sung, por su parte, plantea que no podemos
entender ninguna religion concretamente vivida en un
determinado contexto historico, sin tener en considera-
cion la experiencia o necesidad religiosa-espiritual que
loimpulso y le dio sentido. La praxis social se convierte
gradualmente en el campo en el que, a través de la fe en
un futuro utépico, terrenal o mitico, las representacio-
nes simbolicas de la realidad vivida apuestan por el logro
de un mejor destino para la humanidad. Un ejemplo de
ello nos lo ofrece Nenuca, misionera de la Teologia de
la Liberacion de Brasil, quien dejando atras la idea de
alcanzar la justicia y la vida eterna en el cielo, plantea-
ba, segin su biografo Castel Vecchi, que Jests vino a
traernos la vida plena en este mundo y a liberarnos de la
muerte; como €l, entonces, tenemos que ir alos hombres,
sobre todo a aquéllos mas profundamente sumergidos
en las tinieblas de la muerte para anunciarles el Sol de
la' Vida, aqui en la tierra.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Lasutopias por un mundo satisfactorio y de felicidad
celeste o terrenal, se han sucedido una y otra vez, de
modo definitivo y seguro al interior de la historia de las
religiones; pero los sufrimientos y angustias concretas
de las mayorias van quedando sin respuesta y sin su de-
bido valor, a causa misma de la pequenez humana o de
sudestiempo ante la evolucion cosmica. Esto causa cri-
sis existenciales en la sociedad, frustraciones personales
0, en el mejor de los casos, sufrimientos que se asumen
religiosamente como dolores del parto en funcion de
la esperanza, ante la llegada del nuevo sistema mundo.
Pero, como dice Habermas, el renovado optimismo en
la salvacion divina obstruye el futuro como fuente de
inquietud: podemos estar tranquilos en el futuro, pues
¢lya esta garantizado o puede caer en el sacrificialismo
deizquierda, lo que es decir en la exigencia de sacrificios
para acceder a un mundo sin sacrificios.

El problema, como lo plantea Jun Mo Sung, es que la
historia no camina de acuerdo a las promesas religiosas
0 a ciertas interpretaciones de los textos religiosos, ni
de acuerdo con nuestros mejores deseos. Las crisis irre-
mediablemente alcanzan a todas las personas, atn a las
que confian en las teologias y metanarrativas sobre la
salvacion celestial o en la liberacion en este mundo. El
cambio en la historia no viene de un argumento racional
e inmanente a la historia. Con la modernidad, el sujeto
de cambio deja de ser Dios para muchos creyentes, y
a medida que el mercado y la ganancia se generalizan
como parametros legitimados por el sistema, la accion
liberadora se privatiza, se traslada a la accion individual
y directa de los humanos, y la religion pasa a ser consi-
derada como un asunto “privadisimo” por la mayoria de
los ciudadanos. Los especialistas en el tema reafirman
que son las dindmicas economicas, politicas y sociales las
que actian en forma determinante en la construccion de
la espiritualidad, los imaginarios y las representaciones
miticas yreligiosas. Las crisis de reflexion y de esperanza
provienen de la constatacion de que las promesas divi-
nas o los esfuerzos para reestablecer el equilibrio con la
naturaleza, como sucede en las religiones indigenas, no

Presentacion

son suficientes ante el sufrimiento concreto de sectores
cada vez mas amplios de la poblacion.

Varios caminos han explorado las teologias y las
practicas religiosas en su afan de solventar la crisis
moderna y posmoderna de credibilidad. Algunas han
desviado el foco del problema hacia la multiculturalidad,
yasearedescubriendo y revalorando la diversidad misti-
cayreligiosa de negros, indigenas, orientales, etcétera, o
tratando de recuperar elementos religiosos del pasado, a
veces desde posiciones fundamentalistas. Al analizar el
discurso esencialista de la “identidad maya”, basado en
la recuperacion de la religion y la espiritualidad ideali-
zadas de los mayas prehispanicos e impulsado, muchas
veces, por organizaciones internacionales y ONG, Mario
Roberto Morales opina que se trata de una oferta de
consumos simbolicos masificados por la globalizacion
y los efectos de la evangelizacion protestante en las
comunidades.

Otras posiciones reafirman las expectativas en la
utopia de salvacion como ha sucedido con los cris-
tianismos al abrir la posibilidad de diversificacion y
proliferacion de sectas, o al reimpulsar la validez de
la voluntad divina revelada en la tradicion biblica, ya
sea desde el conservadurismo tradicional o abriendo
nuevos campos a las teologias que buscan la liberacion
de los pobres y los oprimidos, como la Teologia de la
Liberacion y la Teologia India.

En realidad existen otras muchas respuestas nacidas
de la actual crisis de credibilidad. Ubicamos, entre ellas,
a los recientes cultos populares por sus caracteristicas
transgresoras e innovadoras, pues al mismo tiempo que
trasponen las estructuras eclesiales y sus utopias institu-
cionalizadas —rebasadas por la realidad individualista,
violenta y deshumanizada que reproducimos, vivimos
y confrontamos cotidianamente—, los cultos populares
intentan alcanzar —directamente o través de poderosas
y nuevas mediaciones— soluciones a los problemas eco-
nomicos, sociales y politicos inmediatos. Para ello se crean
deidades transgresoras apropiadas a la misma realidad
como lamuerte santificada, que por su poderincuestiona-

8 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027



Presentacion

ble puede serlamejor aliada en las acciones transgresoras
aciertaslegalidades y normatividades relacionadas con el
narcotrafico, por ejemplo, la prostitucion, el robo, el trafico
de personas, etcétera; y puede, ademas, convertirse en
fuente de seguridad en los caminos dificiles como sucede
durante la migracion. La Santa Muerte proporciona, a
sus devotos, auxilio en los momentos dificiles: la muerte,
la basqueda de trabajo y la ejecucion de venganzas de
las que muchas veces ella misma se encarga. Sus poderes
sobrenaturales resultan equiparables alos parametros de
individuacion, competencia, enriquecimiento, corrupcion,
venganza y muerte que prevalecen sobre el sentido comun
y los derechos humanos individuales y colectivos.

Este ntimero de LiminaR nos proporciona elementos
empiricos y reflexiones de construccion conceptual y de
enriquecimiento teorico sobre la religiosidad popular
cuyas expresiones, en larealidad concreta, se encuentran
sobrepuestas entre ellas y sobre loinstitucional. Lasreli-
giosidades populares son multiples y complejas, dificiles
de comprender en toda su diversidad, dimensiones y
significados. Los investigadores y trabajadores sociales
tenemos la gran responsabilidad de conocer los procesos
sociales, a fin de explicar, prever y responder adecuada'y
criticamente a los desafios de las nuevas coyunturas.

En ese sentido Pilar Castells, en su articulo “La Santa
Muerte y la cultura de los derechos humanos”, sostiene
que el culto a La Santa, al operar sobre fundamentos
éticos ambivalentes y bajo la responsabilidad individual,
hace que el colectivo humano deje de ser el nucleo de
su culto, pues las peticiones que se le hacen se dirigen
contra el o los que se consideran enemigos, soslayando
posiciones solidarias e igualitarias y, consecuentemente,
inhibiendo la construccion de una cultura de derechos
humanos, al legitimar la aptitud social haciala violencia,
el control social a través del temor y las jerarquias como
fuente de las relaciones desiguales.

Walter Calzato analiza la praxis del culto a San La
Muerte en Argentina, haciendo énfasis en larelacion entre
ladevocion ylaexistencia. Plantea que cuandola cohesion
social se quiebra, el futuro y sus promesas se desvanecen;

cuando el abandono existencial y social se ciernen en una
persona, surge laurgencia de encontrar una salida pronta
estableciendo una profunda relacion con el santo, que
posee la fuerza suficiente para solucionar gran parte de
los avatares que suceden en este “suelo”.

Felipe Gaytan en su articulo “Santa entre los Maldi-
tos” nos habla de las formas diferentes y complejas del
culto a la Santa Muerte como simbolo de la fragilidad
de la vida y la necesidad de reivindicarla. Dice que la
muerte tiene diferentes sentidos: uno es el de entender
la vida como una tragedia y un destino imposible de
evadir; otro, el de la percepcion de incertidumbres en
un mundo de cambios rapidos, ante los cuales La Santa
Muerte cataliza miedos y angustias. Un tercer sentido
esel deinclusion, justicia y hermandad que los malditos
han encontrado para ellos en su culto.

Judith Katia Perdigon en su articulo “Una Relacion
Simbiotica entre La Santa Muerte y el Nifo de Las Suer-
tes” nos muestra la superposicion de La Santa sobre la
imagen del Nifio de las Suertes, representacion iconogra-
fica del Nino Dios que reposa sobre un craneo a manera
de almohada. Esta imagen, retomada y resignificada por
los creyentes de La Santa Muerte, acopla lo esencial del
cristianismo a las condiciones socio culturales margina-
les. El culto se actualiza segtin las nuevas necesidades y es
capaz de crear moda. Al nacer al seno del pueblo, lo sittia
como parte de la religiosidad popular que se constituye
en identidades colectivas locales o regionales.

En su seccion abierta LiminaR presenta en este nime-
ro cinco contribuciones. Norma Esther Garcia analiza el
cuento “Tres dias y un Cenicero” de Juan José Arreola en
suarticulo “La Venus de los Nabos o una Vision Artistica
del Mundo Fundada en el Fingimiento, la Simulacion y el
Artificio”; cuento al que no se le ha dado mucha atencion
por considerarlo un relato autobiografico.

Jorge Magana y Belkis G. Rojas escriben sobre “El
paisaje cultural como detonante dinamico de patrimo-
nializacion” en Vega de Paz, Cantabria, Espana, donde
los discursos sobre la construccion del mito identitario
paceno ocultan la enajenacion ocasionada por la patri-

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027 9



monializacion del paisaje que, obedeciendo a intereses
capitalistas-neoliberales, propician desaparicion y
exterminio cultural de ese pueblo.

Rafael Miranda en “Castoriadis y el regreso de lo
religioso” ilustra el lugar que las cuestiones religiosas
tienen en la campana electoral actual en Estados Unidos
y aborda el papel que, bajo el reclamo de la ética, han
jugado los representantes del pensamiento posmoderno,
introduciendo la relacion instituyente-instituido que
supone el fenomeno religioso.

Luis Sanchez, desde una vision psicologica, plantea
ensu articulo “Apuntes para una Necrologia de la Muer-
te”, lanecesidad de otorgarle un nuevo sentido a la vida
yalamuerte, ya que en la sociedad actual lamuerte esla
escapatoria tnica en un mundo que ha mercantilizado
las relaciones y privilegia la acumulacion del capital
como tnica posibilidad de realizacion. Cita a Buda y
concluye que la muerte bien puede convertirse en mo-
tor de vida si, desde su tumba, la llamamos a resucitar,
otorgandole un sentido renovador al sistema, tanto
desde la ética como desde la cultura.

Marin Roblero, al analizar la religiosidad de los La-
candones de Nah4, de Ocosingo, Chiapas, hace énfasis

Presentacion

en las transformaciones del espacio ecologico y socio-
cultural. Encuentra que las creencias religiosas intro-
ducidas por misioneros cristianos en 1944 propiciaron
en esa comunidad la transformacion de la interrelacion
hombre-naturaleza, con consecuencias desastrosas para
el entorno biotico de la selva. No obstante, plantea el au-
tor, se conservan elementos de la cosmovision tradicional
sobre los que se podrian desarrollar alternativas para la
recuperacion del equilibro ecologico de la region.

En la seccion de Documentos, Miguel Lisbona
presenta un interesante marco analitico de dos do-
cumentos: un articulo de Héctor E. Paniagua y un
poema de Paciente Marin que nos muestran la vision
posrevoluconaria de los chiapanecos ante la muerte de
Augusto César Sandino en 1934, que fueron publicados
en la prensa local posrevolucionaria.

Este ntimero de LiminaR se cierra con las resenas de
Mercedes Olivera, Lourdes Herrasti, Viridiana Escalona
y Walter Calzato en torno a cuatro libros publicados
recientemente.

Mercedes Olivera Bustamante
CESMECA-UNICACH

10 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 6, vol. VI, nim. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027





