imina
Estudios sociales y humanisticos LiminaR. Estudios sociales y humanfsticos, vol. XX, nam. 1,
enero-junio, 2022, 884, elSSN 2007-8900.

Oralidad y escritura indigenas. Otros rumbos para su investigacion

Indigenous orality and writing. Different pathways for research

RAUL HoMERO LOPEZ ESPINOSA*

4 doi.org/10.29043/liminar.v20i1.884

Resumen: La relacién entre oralidad y escritura es clave para comprender la literatura latinoamericana y
la colonizacién europea de América. Se han propuesto, entre otros, conceptos como oralitura, etnotexto
y etnoliteratura para la expresion artistica de la oralidad indigena. Este articulo problematiza en los
marcos del debate poscolonial y, en particular, de la subalternidad, términos como oralitura. Se muestra,
ademas, como las maneras de nombrar aquella expresion oral indigena en franca tension con la escritura,
asi como las metodologias para su estudio, estan en construccion y se apuntan algunas condiciones y
criterios minimos para su abordaje interdisciplinario.

Palabras clave: oralidad, escritura, oralitura, subalternidad, interdisciplina.

Abstract: The relationship between orality and writing is key to understanding Latin American literature and
the European colonization of the Americas. Concepts such as oral literature, ethnotext, and ethnoliterature
have been proposed for the artistic expression of indigenous orality, among others. This article discusses
oral literature referencing the postcolonial debate and, particularly, subalternity. It also offers insights into
how naming indigenous oral expression is counterposed to writing. Further, we discuss the methodologies
used for this study, which are under construction, and a number of conditions and minimum criteria for
an interdisciplinary approach to this discipline.

Key words: orality, writing, oraliture, subalternity, inter-discipline.

Recibido: 16 de agosto de 2020 * Universidad Veracruzana, Xalapa, México
Aprobacion: 20 de mayo de 2021 raullopez0l@uv.mx
Publicacion: 26 de agosto de 2021 0000-0002-0568-5278

<
=
L
°
<
Q
=
E
=]
=]
&
L
O
-
Q
-3
L
<
3
-
=
-
£,
=
w
@«
g
S
2
w
m
L
<
o
=
=
L
O
o)
<
[+
Gs
3]
=
Bt
&
=
RS
i}
<
=Is)
g
9]
2
=
L
<
<
&
.‘I)
3
~

Articulos

Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.



file:/Users/editorial/Desktop/LIMINAR%20XX.1%20CONTINUA/ARTICULOS%20WORD/raullopez01%40uv.mx
https://orcid.org/0000-0002-0568-5278
http://doi.org/10.29043/liminar.v20i1.884
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/politicadeaccesoabierto
http://de
https://cesmeca.mx
https://www.unicach.mx

ORALIDAD Y ESCRITURA INDIGENAS. OTROS RUMBOS PARA SU INVESTIGACION

Introduccion

ntonio Cornejo Polar sostuvo que la comprension de la literatura latinoamericana necesitaba

del examen de sus “mecanismos de conformacion: la oralidad y la escritura” (1994, p. 19), y

que esta, en los Andes, fue “un hecho de conquista y dominio” (1994, p. 39).! La relacién entre
oralidad y escritura tiene implicaciones en el ambito literario, pero también en la cultura, la ideologia
y, en particular, en el problema de la subalternidad, como se observa en la colonizacién europea de
América. Esta colonizacion sucedi6 en términos territoriales, econémicos, politicos y, también, episté-
micos: la racionalidad eurocéntrica se impuso como el inico camino transitable e invisibilizd y silencié
racionalidades otras como las indigenas.

Gayatri Chakravorty Spivak (2017) afirma que en la India de los britdnicos el inglés se establecié no
solo como instrumento de comunicacidn, sino como el medio para apreciar la literatura, lo cual entrainé
la enajenacion del subalterno pues se molde6 su pensamiento en funcion de patrones y valores culturales
dominantes. Algo analogo sucedi6 en la América espafiola con el castellano, asumido como hegemonia
y via exclusiva para producir conocimiento y arte, como lengua “legitima” cuyo poder simbélico, explica
Silvia Rivera Cusicanqui (2018), silencid las lenguas indigenas. Asi, el colonialismo es, para la pensadora
boliviana, la incubacién de formas pedagdgicas en el cuerpo y en el sentido comun.

El debate poscolonial cuestiona el eurocentrismo: reconoce su hegemonia, pero no su universalidad,
y reivindica modos diversos de conocer, pensar, conducirse éticamente y expresarse estéticamente. En
este contexto se revitalizan las lenguas indigenas y el discurso oral, los cuales son afirmados como cono-
cimiento, historia y expresiones artisticas. Algunos esfuerzos por nombrar estas expresiones indigenas
los encontramos en conceptos como oralitura, etnotexto 'y etnoliteratura.

Mi intencion es, en primer lugar, plantear preguntas sobre el sentido que adquieren estos con-
ceptos en el marco de discusién poscolonial. La relacion entre escritura y oralidad requiere de una
aproximacion interdisciplinaria porque constituye un problema complejo. Esto conlleva nuevas
interrogantes, ;como validar epistémica y metodologicamente la interacciéon entre disciplinas?
Asi, en segundo lugar, me propongo problematizar las palabras que usamos para nombrar aquellas
expresiones indigenas y las herramientas que tenemos para analizarlas, con la finalidad de anotar
algunas condiciones previas para su estudio.

El debate poscolonial

Walter Ong afirma que en la escritura es posible un “examen abstractamente explicativo” que no
encontramos en las “culturas orales primarias”, las cuales poseen sabiduria, pueden aprender, pero no
“estudian” La ciencia, la filosofia, la historia, la explicacion de la literatura y el arte ocurren en la escritura
(Ong, 2016, pp. 43, 44, 52). Eurocentrismo significa, segin Samir Amin, que el Occidente europeo es
“el mejor de los mundos conocidos hasta ahora [...] los otros mundos [...] solo pueden progresar a
condicion” de imitarlo (1989, pp. 102-103). Europa es la medida en términos epistemoldgicos, éticos,

! Agradezco los valiosos aportes a mi trabajo de la maestra Roxana Zermeno Rivas y del maestro Marco Antonio Romero Ramos.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

RAUL HOMERO LOPEZ ESPINOSA

politicos y estéticos para los otros mundos, que dificilmente la alcanzardan —acarreando una frustracion
constante—, no por inferioridad, sino porque responden a historias y contextos culturales diferentes.
Del argumento de Ong pueden derivarse posiciones eurocéntricas. Hay prejuicios que caracterizan a las
culturas indigenas como exclusivamente orales y carentes de escritura, por lo que estarian imposibilitadas
parala abstraccion y el estudio. Es asi porque el parametro tnico de comparacion es la escritura europea.

Bajo la perspectiva poscolonial, el cardcter abstracto del eurocentrismo es criticable. En este no hay
un planteamiento de cémo conoce el hombre, en tanto ser humano, sino como conoce el hombre blanco,
europeo, burgués, heterosexual, y esta manera de conocer se asume como valida para todo tiempo y
espacio; se trata, entonces, de un localismo hegemonico que se globaliza. Asi, el dominio europeo no fue
solo cuestion, como dice Edward Said (2001), de caiiones y soldados, sino también de ideas.

Spivak afirma que en la filosofia hay ideologia. En el siglo XVIII se fabricé cientificamente una
autorrepresentacion alemana y de la otredad que brindo las coartadas para “la dominacion, la explota-
cién y la violacion epistémica” (Spivak, 2010, p. 19). En la razén pura kantiana, asegura la filosofa, hay
conceptos-metafora que la asemejan a un relato que termind por legitimar el dominio europeo. Segun
Samir Amin (1989), la lingiiistica dominante en el romanticismo racista del siglo XIX ide6 un prototipo
delengua griega que elimind todo préstamo oriental, dando cabida al mito de la “pureza aria” de Grecia,
origen del eurocentrismo. Para Homi Bhabha (2002), la representacion viene acompanada de estereotipos
y fetiches: sin demostracion logica o comprobacion empirica, Europa asume un origen puro que la hace
repudiar lo que no sea su cultura.

Sostiene Aimé Césaire (2006) que el humanismo occidental —fildsofos, escritores, historiadores,
arqueodlogos, religiosos, misioneros, psicoanalistas, sociélogos de los siglos XIX y XX— fue complice
de la representacién de europeos como clase dirigente, aptos para pensar y hacer ciencia, amos, au-
téonomos, viriles y con el derecho de explotar la riqueza; y de la representacion de indios, amarillos y
negros como esclavos, débiles, dependientes, desprovistos de honor, desidiosos, salvajes y, dados sus
climas tropicales, incapaces de pensar. Estos, digamos, representan el estado bruto de la humanidad;
aquellos, la madurez.

El problema de la representacion estd ligado al de la subalternidad. Spivak (2003), apoyandose en
Marx, caracteriza al subalterno como aquel que “no puede representarse a si mismo, debe ser repre-
sentado”. Aunque la manera propiamente spivakiana de definirlo es como aquel que no puede autosi-
necdoquizarse (2017). En una sinécdoque se puede tomar el todo por una de sus partes. Por eso Spivak
dice poder autosinecdoquizarse: toma una de sus caracteristicas y omite otras para representarse a si
misma. El subalterno no puede hacerlo, carece de capacidad performativa, no puede hablar y, si habla,
no es escuchado ni leido, es decir, no genera interlocucion. Edward Said (2016) muestra como Oriente
es lo que Europa representa de él. Representarlo es conocerlo y dominarlo. Es un problema semejante al
que vio Edmundo O’Gorman (2006): América no fue descubierta sino inventada por Europa; en 1507
aparecio en el mapamundi de Waldseemiiller la “Tierra de Américo”

La representacion es un problema sutil. Spivak busca generar una infraestructura para que el sub-
alterno pueda autosinecdoquizarse, pero advierte que puede provocar lo contrario. Los intelectuales de
las excolonias que migran a universidades como las de Estados Unidos —a los que llama poscoloniales
diaspéricos— corren el riesgo, al hablar de o por sus identidades y culturas, de esculpirlas y museificarlas
para el consumo trasnacional. En Chandra Talpade Mohanty (2008) aparece una idea similar. No solo
las feministas occidentales representan de manera homogénea a la mujer del tercer mundo, también

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

ORALIDAD Y ESCRITURA INDIGENAS. OTROS RUMBOS PARA SU INVESTIGACION

lo hacen las intelectuales de este, porque estudian bajo los mismos principios y métodos de sus colegas
primermundistas. Entonces, la poscolonial diaspérica, como afirma Spivak, podria contribuir al colo-
nialismo interno en los paises de origen y al neocolonialismo global.

El problema es diferente en Said (1994). Para él, el intelectual esta dotado de la facultad o arte
de representar, primordialmente, al subalterno. El intelectual debe estar en el “mismo barco que el
débil y no representado’, el de los olvidados o ignorados, y tiene la responsabilidad de “desenterrar
lo olvidado” y denunciar las violaciones de los poderosos a la libertad y la justicia. El critico, escribe
Said: “es responsable [...] de articular aquellas voces dominadas, desplazadas o silenciadas por la
textualidad de los textos. Los textos son un sistema de fuerzas institucionalizado por la cultura do-
minante” (2004, p. 77).

La condicion subalterna aparece con claridad en el problema de la traduccion, como el caso del sati
que expone Spivak (2003). Sati es el femenino de sat que significa verdad, lo bueno, lo justo. Sati quiere
decir, en estricto sentido, buena esposa; sin embargo, los ingleses lo tradujeron como viuda buena que se
inmola en la pira del esposo. Esto significo una absoluta incomprension inglesa que impuso una cons-
triccion ideologica a las mujeres desde una voz arrogante, supuestamente transparente y racional, que
carece de interés por conocer al otro desde si mismo e ignora todo aquello que no congenie con su vision.
Ejemplos de este problema hay varios. Segtin Gordon Brotherston (1997), la interpretacion de los libros
del cuarto mundo estuvo perturbada por la traduccion que hizo Lévi-Strauss de las unidades “miticas”
para elaborar sus Mythologiques, pues homogeneizo la diversidad de fuentes, desde dictados en lengua
indigena hasta informes de misioneros europeos de hace siglos. De ahi que Spivak (2009) apueste por
no limitar la traduccién a las lenguas, sino traducir textos sociales de una cultura a otra, bajo un marco
ético y una mediacion intercultural que supone el conocimiento profundo de ambas.

No es mi intencion exponer en su conjunto el debate poscolonial, sino apoyarme de sus lineas gene-
rales para cuestionarnos de manera critica el sentido de conceptos como oralitura, con el propdsito de
no obviar discusiones que puedan precisar sus alcances y limites y contribuir a delimitar su lugar en las
agendas de pensamiento latinoamericano.

Interrogantes en torno a la oralitura desde el problema de la subalternidad

Para Carlos Huaman (2007), la tension entre oralidad y escritura en la literatura no se restringe a una
cuestion estética pues se vincula al dominio y la conquista del otro. En El zorro de arriba y el zorro de
abajo, de José Maria Arguedas, la oralidad quechua es llevada a la racionalidad de la escritura, lo cual
conlleva la recuperacion de espacios culturales perdidos desde la Conquista. Hubert Malina (2018)
explica como para Occidente las culturas con historia poseen escritura; mientras, la oralidad es reducida
a mitos, aunque para los indigenas sea un conocimiento complejo y el sentido mismo de la existencia
humana. La lengua castellana es colonizadora, en tanto se arroga el derecho de decir “tti serds esto’, y es
unalengua de posesion. Recordemos: “Tierra de Américo”. Hubert Malina, para ilustrar esto, apunta que
en espanol decimos “cerro de la luciérnaga’, aquel pertenece a esta, y en méphad es “cerro luciérnaga’,
el cerro puede transformarse en luciérnaga.

La escritura y la oralidad, como asegura Cornejo Polar (1994), son dos racionalidades diferen-
ciadas, pero con fuertes interacciones entre si. Se entrecruzan con el arte y la literatura dando lugar a
expresiones estéticas dificiles de definir. Walter Ong sugiere que, en contraste con la escritura, cuya

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

RAUL HOMERO LOPEZ ESPINOSA

expresion artistica esta en la literatura, ain no contamos con la expresion artistica adecuada de la
oralidad. Literatura oral es, para Ong, un término absurdo, pues literatura “refiere a las letras en cuanto
a su origen (literae) del alfabeto”, de ahi que prefiera hablar de “formas artisticas verbales’, escritas u
orales (2016, pp. 50-51).

En este marco, quisiera situar la “intensificacion literaria” llevada a cabo por indigenas latinoame-
ricanos que, a decir de Roberto Viereck (2012), ocurrid a partir de los afios setenta del siglo pasado,
la cual reivindicé la oralidad y se asoci6 con la resistencia cultural, la reafirmacioén de la identidad,
la revitalizacién de lenguas y la preservacion de la memoria y la cosmovisiéon indigenas. Algunas
propuestas para dar nombre a esa forma artistica verbal, oral, las encontramos en la oralitura, el
etnotexto y la etnoliteratura. Dado el propdsito de este articulo y por motivos de espacio, expongo
de forma sintética algunos de sus rasgos, particularmente sobre oralitura. Veremos cémo suponen
afirmaciones que nos conectan con el problema de la subalternidad. Busco, de manera introductoria,
problematizarlos conceptualmente para precisar en trabajos posteriores el lugar de estos en los intentos
por nombrar aquella forma artistica verbal, oral.

Para Simén Marchéan Fiz (2008), el urinario de Duchamp es el epitome de la estética actual, la
cual se origind por diversas discusiones, una de ellas fue la que despertaron Manet, Courbet y Rodin.
En ocasiones el jurado invalidaba sus obras como arte, mientras la critica y el publico las afirmaban
como tales; a veces, era al contrario. Un debate que contribuyo6 a la definiciéon moderna de arte fue
el suscitado por el Pdjaro en el espacio de Brancusi. Los argumentos en contra lo vieron como un
producto hecho en serie y una mala representacion de la naturaleza, pues no parecia pdjaro. La ré-
plica duchampiana asumié que la obra no imitaba la realidad, sino que, por sus formas abstractas,
la interpretaba. Finalmente, el Pdjaro fue considerado arte. ; Cémo definir lo que es arte? ;Coémo se
complejiza su definicién en obras como la Fuente? ;Por qué esta es arte? Por una doble complicidad,
dice Marchan Fiz, un “autoproclamado artista” declara que “algo es arte”, “definiciéon nominalista’, y
ese algo es aceptado en una exposicion, lo que legitima el “objeto en su condicién artistica” y a “su
autor como artista’, “definicion institucional” (2008, p. 22-23).

En un primer momento, estas obras se entendieron desde una concepcion candnica y, de manera
paulatina, se construyeron modos mas justos de apreciarlas. Algo analogo sucede con la oralitura y los
oralitores que, estemos o no de acuerdo, ya son estimados por lo que Marchan Fiz llama “instituciéon
arte”; pensemos, por ejemplo, en los premios y becas otorgados sobre oralitura.” La discusion estd abierta.

Es complicado delimitar los términos, a veces se confunden entre si. Segin Hugo Nifio (1998, 2007)
yNina S. de Friedemann (1999), oralitura es un neologismo africano que pretende ubicarse al nivel de la
literatura, como se observa en la obra de Yoro Fall. Ha sido definida como la forma artistica verbal oral
de indigenas colombianos (Toro, 2014), como expresion estética de la oralidad de una tradicién étnica
(De Friedemann, 1999) y como el proceso de traducir lo oral a lo escrito (Malaver, 2003). Se dice que la
oralitura y el etnotexto trastocan las fronteras disciplinares por la recreacién ficcional de la tradicion oral
amerindia o afroamericana elaborada por un investigador-escritor —no necesariamente indigena— que
transita entre la etnografia y la literatura (Malaver, 2003; Sanchez, 2007). Es la misma definicién que De

2 Como el Premio Nacional de Literatura de Chile 2020 concedido a quien se autodefine como oralitor: Elicura Chihuailaf, y
recordemos las Becas de Creacion en Oralitura Indigena del Ministerio de Cultura de Colombia.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

ORALIDAD Y ESCRITURA INDIGENAS. OTROS RUMBOS PARA SU INVESTIGACION

Friedemann apunta para la etnoliteratura. Esta es definida por Diana Toro como la “reelaboracién escrita
de las formas orales” (2014, p. 241), idea muy similar a la de Malaver para la oralitura.

El etnotexto, de acuerdo con Nifio (1998, 2007), se vincula con la oralidad, la mitologia y las tra-
diciones; no se restringe a la nocién occidental de literatura, a la oposicion realidad/ficcion, ni a una
estética puramente verbal. Es un relato, un performance, una ritualizacion sostenida por la autoridad de
la comunidad que da lugar, desde los margenes, a una visién indigena e intercultural.

Segtin Niflo, no hay consenso en estos términos pero si coincidencias. No son reducibles a los canones,
resisten a las teorias hegemonizantes y se oponen al colonialismo cultural (Nifio, 2007; Malaver, 2003).
La oralitura y el etnotexto no se limitan a una esfera morfolégica, tienen un alcance “cosmovisivo’, pues
suponen un sistema epistemologico, 16gico y cultural excluido por Occidente. El texto letrado y lineal, en
contraposicion con el etnotexto o la oralitura, dificilmente puede hablar “sobre los manejos del cuerpo,
del espacio fisico, de los ciclos rituales, de un tiempo que es circular, del silencio y de la secretividad
misma” (Nifo, 1998, p. 224).

Hugo Jamioy (Kamsa), Anastasia Candre (Huitoto) y Estercilia Simanca Pushaina (Wayuu) son
oralitores en los que piensa Luis Alfonso Barragan (2016) cuando afirma que la reapropiaciéon que
hacen de la tradicion oral y escrita posibilita, en Colombia, la renovacion de los corpus y canones lite-
rarios y, también, culturales, éticos y politicos. Barragan ve en la oralitura un sistema de conocimiento
asentado en una “sabiduria ancestral indigena” que, entre otros modos comunicativos, mantiene “una
forma de dialogismo con lo otro”, de ahi su cercania con una axiologia comunitaria. La oralitura no se
reduce a la palabra en el papel, se trata de un complejo performativo que entrecruza las dimensiones
estética, politica, cultural, social, ética y pedagdgica. Lo marginado por la critica literaria candnica
tiene, para Barragan, en la oralitura un lugar “desde dénde actuar y, sobre todo, desde dénde hablar”
(2016, pp. 359-360).

Nociones como oralitura pueden ser vagas o ambiguas, pero, para Juan Guillermo Sanchez Martinez
(2007), es preferible “ensanchar los términos que establecerlos’, abrirse a la diversidad y dejar de insistir
en concepciones homogeneizadoras que no reconocen la variedad de expresiones artisticas. Estoy de
acuerdo con diversificar las herramientas conceptuales con las que contamos porque, en ocasiones, ya no
nos permiten comprender problemas actuales, pero tampoco podemos dejar de plantearnos preguntas
sobre ellas para problematizar y complejizar su estudio de forma critica.

;Como entendemos a partir de la oralitura la tensién entre oralidad y escritura? ;Cuales son las
metodologias para analizar la oralitura, el etnotexto o la etnoliteratura? ;La oralitura recupera espacios
culturales perdidos desde la Conquista? ;Es una expresion de emancipacion del subalterno? ;Hay en
ella una autosinecdoquizacién indigena? ;Hay en la oralitura una liberacion de las constricciones
ideoldgicas impuestas por las traducciones e interpretaciones europeas sobre los indios? La autotra-
duccién que hacen varios oralitores, de su lengua al castellano, ;implica una mediacién intercultural
abierta a la traduccion de un texto social de una cultura a otra? ;Son los oralitores, intelectuales al
estilo de la concepcién de Said? ;Estan del lado de los débiles y de los no representados? ;La oralitura
articula las voces dominadas y silenciadas por la textualidad del texto de la cultura dominante? ;La
oralitura representa un proyecto de descolonizacion del conocimiento? O, por el contrario, spuede
devenir en una museificacion de la identidad indigena y en su mercantilizacion para el consumo tras-
nacional? Al representarse a si mismos y a sus culturas, ;los oralitores corren el riesgo de contribuir
a la colonizacién interna en sus paises de origen y al neocolonialismo global?

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

RAUL HOMERO LOPEZ ESPINOSA

La oralidad y la escritura como problema complejo

Las lenguas y la oralidad indigenas estan interconectadas, ;por qué entenderlas en contraste con la
escritura? Jacques Derrida asegura que “los ‘conceptos’ filoséficos [no pueden] trascender las diferencias
idiomaticas” (Spivak, 2009, p. 25). Por ejemplo, en la lengua de los akan, explica el filosofo ghanés Kwasi
Wiredu, no puede traducirse el criterio cartesiano cogito ergo sum porque no hay palabras que expresen
tal idea (De Sousa Santos, 2013). La lengua de los tojolabales y tseltales, en México, se caracteriza por
una desinencia, el - tik, que significa “nosotros” (Lenkersdorf, 2002). El “yo” se desdibuja en estas lenguas.
;Qué sentido tiene en ellas el problema del Yo cartesiano? ;Qué consecuencias tienen las diferencias
lingiiisticas en campos como la filosofia, la ideologia o la cultura?

En 2017 se present en la Real Academia Espaiiola el proyecto “La lengua navega a América” para
celebrar el encuentro entre dos mundos. La alegoria es sugerente. Los navegantes eran colonizadores.
La escritura en América se fetichiz6 (Lienhard, 2003), casi por un acto de magia los indios debian con-
vertirse al cristianismo al mostrarles la Biblia. Como sucede en la crénica de Cajamarca donde Vicente
Valverde, en 1532, hace lo propio con Atahualpa, quien no sabe cémo manipularla y la arroja al piso.
Para Cornejo Polar (1994), se muestra aqui la inconmensurabilidad entre la cultura letrada-libresca y la
oral, el “grado cero” de su vinculo donde se explicitan sus diferencias y su reciproca ajenidad y repulsion.

No obstante, en la época precolombina, como sostiene Brotherston (1997), habia una conciencia
del problema de la escritura, pensemos en los cddices mesoamericanos o los cordeles o quipus de los
Andes. Brotherston explica como Lévi-Strauss neutralizé evidencia que contrastaba con su tesis de una
América exclusivamente oral. Para Jaime Garcia Leyva (2012), la oralidad fue una resistencia cultural
de los indios ante la destruccion de su escritura.

El debate poscolonial nos recuerda que las formas de ser, hablar, leer, escribir, pensar o percibir, no
son homogéneas sino mas bien diversas, de acuerdo con la cultura y la lengua. Una donde se gestd el
cogito cartesiano tendrd repercusiones epistémicas, éticas, politicas y estéticas diferentes a otra donde
aquel sea imposible de traducir o se caracterice por un nosotros. Si el cerro es una luciérnaga hay mas
probabilidades de tener un cuidado ético con él, que silo consideramos una de las propiedades del hombre.

Rivera Cusicanqui (2018) distingue dos modos de pensar en aymara: lupifia y amuytiana. El primero
refiere a lo racional, a pensar con la cabeza clara; el segundo, a pensar con el corazoén, los pulmones y
el higado. La respiracion y los latidos son pensamiento, de ahi que exista un pensar de la caminata, del
ritual, de la cancién y del baile. Dificilmente coincidiria con esta concepcion el pensamiento moderno
europeo, arraigado en nuestra educacion formal y que incub6 maneras de pensar y sentir como naturales
marginando otras. Las lenguas y la oralidad indigenas estdn intimamente entrelazadas y reivindican lo
puesto en la periferia. ;Cémo cambiaria la visién del mundo si pensamos, no bajo el criterio cartesiano,
sino con el corazén y asumimos que la naturaleza es un ser vivo?

Es complejo el problema de definir el papel de la oralidad en la literatura porque interactua con la
cultura, la identidad, la memoria, la tradicién, y emergen producciones artisticas que, igualmente, aun
no encuentran poéticas y metodologias definidas para analizarlas.

;Coémo se ha estudiado, entonces, la relacion entre oralidad y escritura? Imposible detallar una res-
puesta aqui, pero pueden bosquejarse antecedentes claves. Para Cornejo Polar, hay una distincién entre
la voz ylaletra en los gestos y las palabras entre Atahualpa y Valverde, que no son parte de la literatura,

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

ORALIDAD Y ESCRITURA INDIGENAS. OTROS RUMBOS PARA SU INVESTIGACION

pero originan “una compleja institucionalidad literaria” (1994, p. 23). En la Nueva cronica y buen go-
bierno de Guaman Poma, Roberto Viereck (2012) sugiere que es la escritura (vision europea) la que se
ajusta al texto oral (vision andina), de ahi que se cuestione si son los dibujos los que ilustran la crénica
o viceversa. Un salto enorme en el tiempo, pero la referencia en estos estudios a José Maria Arguedas es
recurrente. Se ha dicho que su obra revela como la sintaxis quechua se inserta en el castellano y cémo los
personajes andinos parecieran expresarse sin la mediacion del narrador occidental. Esta quechuizacion
del castellano produce, dice Carlos Huaman, una “mistura” lingiiistica que se fusiona de manera compleja
con universos culturales diferentes (2007, p. 178).

En este marco, Cornejo Polar afirma que es necesario revalorar las literaturas étnicas y precisar las
categorias de analisis que expliquen ese “enredado corpus” Algunas propuestas las encontramos en la
literatura transcultural de Angel Rama, la literatura escrita alternativa de Martin Lienhard, la literatura
otra de Edmundo Bendezu, el discurso andino transcultural de Carlos Garcia Bedoya y la literatura he-
terogénea, como prefiere llamarla Cornejo Polar.

Un antecedente valioso es la narrativa indigenista. Julio Rodriguez-Luis (1980) sostiene que los
escritores de la region andina son los mds universalmente identificados con esta y que la publicacién
de sus novelas no fue esporadica, sino una manifestaciéon continua. Reconoce la produccion de nuestro
pais, pero asegura que el “indigenismo en la literatura mexicana de las tltimas décadas, tiende a ser
fragmento mds que contenido principal” (1980, p. 11).

Hay en la narrativa indigenista una disputa entre literatura y antropologia. Me refiero al proble-
ma de la recreacion ficcional que termina por hacer el antropé6logo de su testimonio etnogréfico.
En este se expresa la voz del informante, aunque mediada por la del investigador, y no es facil dis-
tinguir si estamos ante un estudio antropoldgico o un relato. Para el caso mexicano hay estudios
muy ilustrativos. Ana Lourdes Alvarez Romero (2019) examina en Juan Pérez Jolote: biografia de
un tzotzil (1948), de Ricardo Pozas, cémo se problematizan las fronteras entre antropologia y lite-
ratura: la obra parece una monografia tsotsil pero también una novela picaresca. Alvarez sugiere
no entender la relacion entre disciplinas bajo una logica disyuntiva, como lo exige el canon, sino
de una manera dialdgica y compleja.

Como vimos, el problema que plantea el etndgrafo-escritor estd en la oralitura y el etnotexto,
pero no se limita a ello, sino que complejiza la tension entre oralidad y escritura. Las palabras de
Humberto AKabal para definir su quehacer nos ayudan a aclarar el de los oralitores; en entrevista
con Roberto Viereck (2012), dijo: “yo no solo soy transcriptor de oralidades, porque no soy an-
tropologo [...] Integro en mis textos aspectos de la oralidad, pero detras de todo eso esta también
mi experiencia de vida y el trabajo de escribir y reescribir”. En las platicas cotidianas con la gente
de su pueblo encuentra los temas de su poesia, caracteristicos de la identidad Kiche’: el amor a la
naturaleza, la humanizacion de los animales, los objetos y los espantos. Por eso afirma que la ora-
lidad es el “cordén umbilical” con sus raices. Pablo Gonzalez-Casanova Henriquez (1998) asocia la
oralitura con el didlogo franco y la conversacion, minados por la imprenta y el alfabeto traido de
Europa. Si para la comprension de la literatura latinoamericana es necesario el estudio de aquella
tension, la oralitura provee un marco para este.

Es sugestiva la respuesta de AKabal a la pregunta de Viereck sobre si su poesia es, al confluir con el
castellano, menos K’iche’ y mas bien bilingiie o multicultural. Para el poeta no es asi, pues ambas lenguas
son independientes: “la estética de escritura de cada una mantiene su propia expresion, no interfieren

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

RAUL HOMERO LOPEZ ESPINOSA

en su sentir”. Mas alla de si estamos o no de acuerdo con AKabal o Viereck, el problema vigente es el
de la confluencia entre las lenguas y entre la oralidad y la escritura, si son o no independientes, si se
superponen entre si 0 no y como analizar tal confluencia.

Miguel Rocha Vivas (2018) retine un corpus de oralitura en Colombia. Aparece en él un poema de
Hugo Jamioy, del que recupero un fragmento: “los taitas van llegando, / vienen susurrando su canto.
/ Vistete con tu lengua”; estos versos estan acompafiados con la imagen de un chumbe. El chumbe es
considerado un libro. Para Pastora Juajibioy, madre de Hugo Jamioy, tejer un chumbe es una manera de
escribir, es, entonces, una lengua que viste al cuerpo. Esto se entrelaza con una “comunicacion grafica
corporal”; el que los taitas, las autoridades, vengan con su canto refiere a la oralidad indigena, y el verso
escrito remite al campo literario (Rocha, 2018, p. 50). ;Qué produce en conjunto esta interaccién? ; Cémo
podemos apreciarla estéticamente?

Rocha Vivas propone un par de nociones: visiones de cabeza y textualidades oralitegraficas; prefiere
hablar de nociones “para nombrar algo que existe pero que no estd clara o plenamente identificado” (2018,
p. 11). Textualidades oralitegraficas suponen la interaccion entre lo oral, lo literario y lo grafico-visual,
producciones bilingiies o en un castellano con préstamos de lenguas indigenas. Visiones de cabeza alude
ala autorrepresentacion indigena que subvierte las miradas hegemonicas sobre las culturas nativas. Asi,
el poema citado puede leerse como textualidad oralitegréfica y, el vestirse con la lengua, sugiere una
vision de cabeza: la posibilidad de autosinecdoquizacion indigena.

No estamos ante objetos de estudio conocidos, enmarcados en teorias ampliamente documentadas
y bajo la guia de herramientas probadas. Se trata de problemas para los cuales atin no contamos con
las palabras para nombrarlos y estudiarlos con precision, estan en construccion. ;Por qué “inventar”
términos como oralitura, preguntaran algunos, si contamos con los suficientes para explicar sencillamente
el problema? ;Por qué no se us6 la vieja navaja de Ockham? Quizd ya se usé en exceso.

Para la construccion interdisciplinaria de metodologias

La oralitura, el etnotexto y la etnoliteratura integran el conflicto entre oralidad y escritura. En una de
sus acepciones la oralitura no contempla la escritura, por eso se entiende como expresion estética de la
oralidad y, el etnotexto, como elaboracion escrita de la oralitura. Pero esta también se concibié como
la traduccion de lo oral a lo escrito. Ademas, en estos términos permea la recreacion literaria de la
tradicion oral étnica. Pero se complejizan porque se toman como sistemas culturales y de conocimiento
en interlocucion con la otredad, que reivindican la palabra de los excluidos y una visién indigena como
contraparte de la pragmatica establecida.

La palabra en la oralitura se inserta en un complejo simbdlico. Su belleza, la identidad a la que
esta ligada, el sentido que otorga a la existencia, llama el interés literario, antropolégico y filoséfico,
por decir algunos. Pero no satisface a ninguno. Intuimos que estamos ante algo holistico imposible
de descomponer en sus partes para analizarlas por separado; debemos verlas en sus relaciones, como
sucede con un sistema. Pero nos acercamos con lo que tenemos a la mano, principios y herramientas
candnicas, y exigimos satisfacer criterios que le resultan ajenos. La oralitura ni es literatura, ni docu-
mento etnografico, ni filosofia.

Para Cornejo Polar la literatura latinoamericana conlleva un “sistema complejo” (1994, p. 20). Un
sistema complejo requiere de un estudio interdisciplinario (Garcia, 2013), por lo tanto, es valido acercar-

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

ORALIDAD Y ESCRITURA INDIGENAS. OTROS RUMBOS PARA SU INVESTIGACION

nos a la literatura a través de la interdisciplina. Esta la entiende Olga Pombo (2013) como “fecundidad
reciproca” entre disciplinas: se importan conceptos o metodologias de una disciplina para analizar
problemas en otra.

En el debate poscolonial hallamos pistas para elaborar marcos de analisis interdisciplinarios. Spivak
es una muestra de esta fecundidad reciproca. Vimos como utiliz6 la sinécdoque para definir la condi-
cion subalterna, pero plantea otros casos similares. Por ejemplo, deconstruyé tropoldgicamente (critica
literaria) y ley6 desde la perspectiva del informante nativo (etnogratfia) la filosofia pura de Kant. Hay una
afirmacion en el juicio teleoldgico kantiano: la naturaleza le debe estar sometida al hombre. En Spivak,
el informante nativo —cosificado por la investigacion al entenderlo como depdsito pasivo de donde
extraer informaciéon— se convierte en lector avispado que revisa entre lineas a Kant y advierte en aquella
afirmacion metaforas y la representacion de Europa como legisladora global. Sila razén pura —esto lo
indica la deconstruccion tropolégica— se apoya de metéaforas no se distingue de una narrativa. Lo que
esta sugiriendo Spivak es que el dominio europeo se sustenta en un cuento escrito por Kant.

El cruce interdisciplinario nos permite nombrar problemas contemporaneos que dificilmente se
analizan con categorias preconcebidas. Este cruce es sugestivo para estudiar las formas artisticas orales
indigenas, las cuales resultan demasiado etnograficas parala literatura y, para la antropologia, demasiado
literarias, por lo que ambas prefieren dejarlas en el terreno de la otra (Malaver, 2003). La poética occidental
no auxilia en este problema, incluso deforma nuestra mirada, como sefala Jerome Rothenberg (2006),
quien propone una etnopoesia e investigar en un marco transcultural las poéticas posibles. Enrique
Flores (2015) opta por un abordaje complejo e interdisciplinario, en particular, vincular la poética con
la etnologfa para analizar los libros del cuarto mundo. Alvarez (2019) intuye la necesidad de un marco
conceptual que valide la interaccion entre disciplinas. Lo encuentra en la semiosfera de Lotman, con la
cual justifica los contactos entre discursos diversos y sus formas de traduccion mutua.

Hay un problema de tipo epistemoldgico al validar el uso de herramientas o conceptos de una dis-
ciplina para entender problemas de otra. Requerimos también vigilar en términos epistemoldgicos los
marcos conceptuales y metodoldgicos de los que nos apoyamos para analizar nuestros objetos de estudio.

En el XV Congreso Internacional de Literatura: Memoria e Imaginacién de América Latina y el
Caribe, celebrado en la Universidad de Guanajuato en 2019, Angel Héctor Gémez Landeo presentd una
recuperacion de relatos indigenas del shipibo-conibo de la amazonia peruana. Parte de su marco analitico
descansaba en Vladimir Propp. Pues bien, el tedrico del cuento ruso tiene una marcada influencia de la
estética formalista de Kant, que la encontramos en su Critica del juicio.

En esta aparecen algunos prejuicios del filésofo contra mujeres, orientales e indios. Para Kant (2007),
una mujer que piensa harfa bien en llevar barba. Hay un pasaje donde afirma que los “voluptuosos del
Oriente” experimentan un goce cuando comprimen su cuerpo y pliegan sus musculos y articulaciones,
lo dice para ilustrar el caso contrario al sentimiento de lo sublime. Este no ocurre en un goce restringido
alo sensible, pues debe relacionarse con el pensamiento, lo intelectual y la razén. Los orientales quedan
circunscritos a la sensibilidad y no participan de la razén, por lo tanto, no experimentan el sentimien-
to de lo sublime. Finalmente, los aborigenes de Nueva Holanda y Tierra del Fuego no son sujetos del
juicio en la Critica, no pueden apreciar estéticamente y estan fuera de la idea de hombre del fil6sofo de
Konigsberg (Spivak, 2010).

Apoyarnos de Propp implica asumir a Kant. ;Como estudiar relatos indigenas a partir de marcos
tedricos y metodologias provenientes, en sus raices, de filosofias que suponen una falta de pensamiento

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8900.

10


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

RAUL HOMERO LOPEZ ESPINOSA

y capacidad estética en mujeres, orientales e indios? No se trata de evitar el uso de herramientas con las
que ya contamos, sino de vigilar su coherencia al momento de aplicarlas. Tenemos naturalizados modos
de aprender, apreciar y sentir que, sin embargo, fueron fabricados en un momento y espacio especificos,
son modos hegemonicos que descartan de manera prejuiciada lo que no se acomoda a sus criterios. Co-
lonizan en el sentido que le da Mohanty (2008) a esta palabra: suprimen con violencia la heterogeneidad.
+Cdémo construir modos de analisis justos en términos epistemoldgicos y metodologicos?

Cuando los espaioles llegaron al Tawantinsuyu vieron que Atahualpa y Hudscar sostenian una lucha
fratricida por el trono, el cual debia pertenecer al primogénito. Esta fue una interpretacion prejuiciada.
Los indios restablecian el equilibrio simbélico que perdié su padre, el Inca Huayna Cépac, por abandonar
el Cuzco y vivir en Tumipampa. Habia una crisis primordialmente religiosa y sagrada que los hermanos
solucionaban en un ritual. La primogenitura no existia en la cultura andina, sino que habia un rango de
edades de acuerdo con las tareas que realizaban las personas (Pease, 1991). Las palabras de los desem-
barcados malentendieron la situacién.

Algo analogo sucede con el problema que planteo. Nombramos nuestros objetos de estudio con los
lenguajes que tenemos, pero estos responden a un contexto particular y a las epistemologias que les
dieron origen. Nos determinan a ver cosas y nos imposibilitan ver otras. Las formas artisticas verbales
orales llaman la atencién de disciplinas diversas, pero no satisfacen sus estdndares como para adoptarlas
legitimamente. ; Como estudiarlas? Una respuesta esta en la interdisciplina y, en esta, no podemos perder
de vista las interrogantes de Roberto Follari: “qué disciplinas vienen a cuento, qué aporta cada una, y en
qué direccion epistémica” (2013, p. 120).

Consideraciones finales

La oralitura tiene el cobijo de las definiciones nominalista e institucional. Hay quienes se autoproclaman
oralitores y declaran que algo es oralitura y hay premios y becas que los legitiman. Oralitura es un
esfuerzo por nombrar la expresion artistica de la oralidad relacionada con la escritura. El examen de
estarelacion es vital para la literatura, pero también para la historia, la ideologia y la cultura en general,
como se aprecia en la colonizacién epistémica de América. Los rasgos de la oralitura, el etnotexto o la
etnoliteratura nos recuerdan el debate poscolonial y uno de sus problemas centrales: la subalternidad,
definida como la imposibilidad de autosinecdoquizarse. No falta razon al asociar al europeo con la
subalternizacién del negro, el amarillo o el indio. Europa es indefendible (Césaire, 2006). Sin embargo,
la subalternizacion es casi invisible, ocurre al hablar por los otros o al usar los métodos represores de
la heterogeneidad.

sHay una autorrepresentacion indigena en la oralitura? ; Constituye la emancipacion indigena de su
condicion subalterna? ;Por qué la oralitura habria de trascender aquellas formas colonizadoras mas sutiles?
sPor qué no habria de perpetuar aquella condicién? El debate no estd cerrado porque los neologismos y
las herramientas de analisis estan en construccion. La recreacion ficcional del testimonio etnografico es
un antecedente clave, pero no agota la discusion. Pensemos en el poema de Jamioy elaborado con textos
orales, literarios y graficos. Si el chumbe es un libro, ;cdmo lo leemos? Y ;cémo analizamos un chumbe
que, graficamente, estd debajo de versos que, usando la metafora de Cornejo Polar, se escribieron en el
aire? ;Cuales metodologias seguimos para analizarlos como un todo?

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8%00.

11


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

ORALIDAD Y ESCRITURA INDIGENAS. OTROS RUMBOS PARA SU INVESTIGACION

Mi propésito fue esbozar condiciones y criterios minimos para una buisqueda critica de alternativas
al problema. Si no sabemos con precision como nombrar la expresion artistica oral, tampoco como es-
tudiarla. Necesitamos abrirnos a la interaccion entre disciplinas, pero también a marcos epistemoldgicos
que validen esa interaccién. Una via es tomar marcos prefabricados, pero al menos habremos de examinar
su congruencia con el objeto de estudio. Esta via es riesgosa para un objeto atiin no identificado del todo,
pues quiza veremos primogenituras o luchas fratricidas donde no las hay. La otra via es construirlos. En
esta, el objeto, su epistemologia y su metodologia se definiran en un ir y venir entre ellos. Nos acercamos
al objeto, regresamos a los modos de teorizarlo y de analizarlo, los ajustamos y volvemos a él hasta dar
con la palabra para nombrarlo y con el modo de analizarlo.

Toma aqui mucho sentido la propuesta de Mabel Morana (2018) de un programa politico-filoséfico
decolonizador para América Latina que no sea servil del pensamiento europeo, pero que tampoco lo
omita: “ni dependiente, ni fundamentalista”. Se trata de una apropiacioén critica de Occidente y de la
recuperacion de un pensamiento en lenguas indigenas.

Podemos inspirarnos en lo chixi de Rivera Cusicanqui (2010), un concepto aymara que discute con
principios filoséficos candnicos como el de no contradiccion. Lo chixi no es fusién de contrarios, sino
coexistencia conflictiva entre ellos, sin anularse. El gris es un color chixi, pues de lejos lo vemos, pero
al acercarnos encontramos una superposicion de puntos negros y blancos. El gris es y no es blanco, es y
no es negro. La asuncién de una epistemologia ch’ixi traeria consecuencias estéticas diversas. Parte del
problema que vimos es que las expresiones artisticas orales indigenas estan constrefiidas a una logica
de ser o no ser. A manera de hipdtesis, tales expresiones pueden adquirir un significado mas justo al
comprenderlas desde una yuxtaposicion de puntos provenientes de dominios disciplinares multiples y
de saberes excluidos por la academia —donde los opuestos coexistan—, que encorsetarlas en canones
disciplinares que se repelen mutuamente.

Referencias

Alvarez Romero, A. L. (2019). La frontera entre la antropologia y la literatura en Juan Pérez Jolote. LiminaR.
Estudios Sociales y Humanisticos, XVII(1), 145-157.10.29043/LIMINAR.V1711.651

Amin, S. (1989). El eurocentrismo. Critica de una ideologia. Siglo XXI.

Barragan, L. A. (2016). Palabra de los bordes que transita a través: la oralitura como posible apertura
politicocultural. Catedral Tomada. Revista de Critica Literaria Latinoamericana, 4(7), 339-361.10.5195/ct/2016.146

Bhabha, H. K. (2002). El lugar de la cultura. Manantial.

Brotherston, G. (1997). La América indigena en su literatura: los libros del cuarto mundo. Fondo de Cultura Economica.

Césaire, A. (20006). Discurso sobre ¢l colonialismo. Akal.

Cornejo Polar, A. (1994). Escribir en el aire: ensayo sobre la heterogeneidad socio-cultural de las literaturas andinds.
Horizonte.

De Friedemann, N. S. (1999). De la tradicion oral a la etnoliteratura. Oralidad. Anuario para el Rescate de la Tradicion
Oral de América Latinay el Caribe, 10,19-27. http://www.lacult.unesco.org/docc/oralidad_10_1999.pdf

De Sousa Santos, B. (2013). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce.

Flores, E. (2015). Etnobarroco. Rituales de alucinacion. Universidad Nacional Autonoma de México.

Follari, R. (2013). Acerca de la interdisciplina: posibilidades y limites™. INTERdisciplina, 1(1), 111-130. http://
revistas.unam.mx/index.php/inter/article/view/46517

Garcia Leyva, J. (2012). Oralidad, historia y educacion de Na Savi. En F. Gonzélez, H. Santos, J. Garcia et al.
(coords.), De la oralidad a la palabra escrita. Estudios sobre el rescate de las voces originarias en el sur de México (pp.
115-138). El Colegio de Guerrero.

Garcia, R. (2013). Investigacion interdisciplinaria de sistemas complejos: lecciones del cambio climatico.
INTERdisciplina, 1(1),193-206. http://revistas.unam.mx/index.php/inter/article/view/46517

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8900.

12


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://doi.org/10.29043/liminar.v17i1.651

RAUL HOMERO LOPEZ ESPINOSA

Gonzalez-Casanova Henriquez, P. (coord.) (1998). Cuentos y relatos indigenas, vol. 7. Universidad Nacional
Autonoma de México; Centro de Investigaciones Humanisticas de Mesoamérica; Gobierno del Estado de
Chiapas; Universidad Auténoma de Chiapas.

Huaman, C. (coord.) (2007). Voces antiguas, voces nuevas. América Latina en su transfiguracion oral y escrita, vol. IL.
Universidad Nacional Autonoma de México; Universidad Autonoma Metropolitana.

Kant, I. (2007). Prolegémenos a toda metafisica del porvenir. Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime. Critica
del juicio. Porrua.

Lenkersdorf, C. (2002). Filosofar en clave tojolabal. Porraa.

Lienhard, M. (2003). La vozyy su huella. Juan Pablos Editor.

Malaver Rodriguez, R. (2003). De la oralitura al etnotexto: un ejemplo de aplicacion. Enunciacion, 8, 27-43.
hteps://revistas.udistrital.edu.co/ojs/index.php/enunc/article/view/2476/3455

Malina, H. (2018). La poesia indigena no es casual, sino necesaria, dice Hubert Malina. Entrevista. Crénica.
http://www.cronica.com.mx/notas/2018/1084849.html

Marchan Fiz, S. (2008). Las “querellas” modernas y la extension del arte. Fabrikart, 8, 14-34.

Mohanty, C. T. (2008). Bajo los ojos de Occidente. Saber académico y discursos coloniales. En Sandro Mezzadra
et al., Estudios postcoloniales. Ensayos fundamentales. Traficantes de Suefios.

Morana, M. (2018). “Hacia una agenda filosofica latinoamericana: bases para un debate”. En M. Morana (ed.),
Sujeto, decolonizacion, transmodernidad. Debates filosdficos latinoamericanos. Iberoamericana.

Nifo, H. (1998). El etnotexto: voz y actuacion la oralidad. Revista de Critica Literaria Latinoamericana, 24(47), 109-
121 https://www jstor.org/stable/4530969

Nino, H. (2007). El etnotexto como concepto. Ordlidad. Anuario para el Rescate de la Tradicion Oral de América Latina y el
Caribe, 9, 22-29. http://www lacult.unesco.org/docc/oralidad_09_22-29-el-etnotexto-como-concepto.pdf

O’Gorman, E. (2006). La invencion de América. Fondo de Cultura Economica.

Ong, W. J. (2016). Ordlidad y escritura: tecnologias de la palabra. Fondo de Cultura Economica.

Pease G.Y., F. (1991). Los ultimos incas del Cuzco. Alianza.

Pombo, O. (2013). Epistemologia de la interdisciplinariedad. La construccion de un nuevo modelo de
comprension. INTERdisciplina, 1(1), 21-50. http://revistas.unam.mx/index.php/inter/article/view/46512
Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch'ixinakax utxiwa. Una reflexion sobre practicas y discursos descolonizadores. Tinta

Limon.

Rivera Cusicanqui, S. (2018). Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. Tinta Limon.

Rocha Vivas, M. (2018). Mingas de la palabra. Textualidades oralitegrdficas y visiones de cabeza enlas oralituras y literaturas
indigenas contempordneas. Universidad de los Andes; Pontificia Universidad Javeriana.

Rodriguez-Luis, J. (1980). Hermenéutica y praxis del indigenismo. La novela indigenista de Clorinda Matto a José Maria
Arguedas. Fondo de Cultura Economica.

Rothenberg, J. (2006). Etnopoética y politica/ La politica de la etnopoesia. En C. Bernstein, La politica de la forma
poética [The Politics of Poetic Form|. Torre de Letras. http://writing.upenn.edu/library/Bernstein-Charles_ed_
Politica-forma-poetica.pdf

Said, E. (1994). Representaciones del intelectual. Paidos.

Said, E. (2001). Cultura e imperialismo. Anagrama.

Said, E. (2004). El mundo, el texto y el critico. Debate.

Said, E. (2016). Orientalismo. Penguin Random House.

Sanchez Martinez, J. G. (2007). Poesia indigena contemporanea: la palabra (tziij) de Humberto Ak abal.
Cuadernos de Literatura, 11(22), 78-83. https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/cualit/article/view/6635

Spivak, G. C. (2003). ¢Puede hablar el subalterno? Revista Colombiana de Antropologia, 39, 297-364. https://doi.
org/10.22380/2539472X.1244

Spivak, G. C. (2009). La muerte de una disciplina. Universidad Veracruzana.

Spivak, G. C. (2010). Critica de la razon poscolonial. Hacia und historia del presente evanescente. Akal.

Spivak, G. C. (2017). Una educacion estética en la era de la globalizacion. Universidad Nacional Autéonoma de México;
Universidad Auténoma Metropolitana; Fundacion Universidad de las Américas; Siglo XXL

Toro Henao, D. C. (2014). Oralitura y tradicion oral. Una propuesta de analisis de las formas artisticas orales.
Lingiiistica'y Literaturda, 65, 239-256.

Viereck Salinas, R. (2012). La vozg letrada. Escriturd, oralidad y traduccion: didlogos con seis poetas amerindios
contempordneos. Abya-Yala.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €884, elSSN 2007-8%00.

13


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
 http://www.lacult.unesco.org/docc/oralidad_09_22-29-el-etnotexto-como-concepto.pdf 
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/cualit/article/view/6635 
https://doi.org/10.22380/2539472X.1244
https://doi.org/10.22380/2539472X.1244

