
225LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798

Un soplo de vida en la pared. Arte rupestre y la noción de persona entre 
los mayas del Posclásico de Laguna Mensabak, Chiapas

A Breath of Life on the Wall. Rock Art and Personhood among the 
Post-classical Maya of Lake Mensabak, Chiapas

Josuhé Lozada-Toledo*
Silvina Vigliani**

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798

Enviado a dictamen: 6 de marzo de 2020.
Aprobación: 31 de agosto de 2020.

* Josuhé Lozada Toledo. Doctor en Arqueología por la Escuela Na-
cional de Antropología e Historia, México. Profesor-investigador en 
la Dirección de Estudios Arqueológicos del Instituto Nacional de An-
tropología e Historia, Temas de especialización: arqueología maya, ar-
queología del paisaje, arte rupestre, Sistema de Información Geográfi-
ca. Correo electrónico: josuhe_lozada@inah.gob.mx. ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-6203-2513
** Silvina Vigliani. Doctora en Arqueología por la Escuela Nacional de 
Antropología e Historia, México. Profesora-investigadora en el Insti-

Resumen: El arte rupestre presente en los riscos de Laguna Mensabak expresa elementos vinculados a la 
noción y construcción de la persona maya durante el periodo Posclásico. Para ofrecer una aproximación a la 
manera en que se conceptualizó a la persona en el pasado, primeramente se hace una revisión de los conceptos 
nativos de persona mediante la información etnográfica y lingüística maya en el marco del modelo antropológico 
del personhood. Posteriormente, se analizan dos paneles rupestres del Risco Mensabak y se concluye con la 
propuesta que la noción maya de persona durante el Posclásico en la región era de carácter dividual y permeable.

Palabras clave: persona, entidad anímica, fuerza anímica, dividual, arte rupestre, mayas, Posclásico.

Abstract: The rock art found on the cliffs of Lake Mensabak evinces elements linked to the notion and 
construction of the Mayan person during the post-classical period. To approach the way in which the “person” 
was conceptualized in the past, we first review these native concepts through Maya ethnographic and linguistic 
information within the anthropological model of personhood. Subsequently, we analyze two rock art panels on 
the Mensabak cliff and conclude by proposing that the Maya notion of person during the post-classical period 
in the region had a dividual and permeable character.

Keywords: person, animistic entities, animistic force, rock art, Mayan Post-classic era.

tuto Nacional de Antropología e Historia, México. Temas de especia-
lización: arqueología del paisaje, teoría de la agencia y personhood, 
ontología relacional y animismo, arte rupestre y ritualidad prehispá-
nica. Correo electrónico: silvigliani@gmail.com. ORCID: https://orcid.
org/0000-0003-3818-6499



226

Introducción 

Uno de los más grandes desafíos que presenta el 
estudio del pasado a través de la investigación 
arqueológica ha sido la identificación de las 

formas de ser y de conocer el mundo mediante bases 
ontológicas más cercanas a las de los grupos estudia-
dos. Con base en ello, intentaremos rastrear y analizar 
elementos relativos a la noción y construcción de la 
persona maya a través de la información etnográfica y 
lingüística local, para luego incursionar en el análisis del 
arte rupestre presente en los riscos que bordean Laguna 
Mensabak, ubicada en la Selva Lacandona al noreste del 
estado de Chiapas.

Las principales interrogantes que plantea este 
estudio son: ¿cómo los mayas posclásicos de Laguna 
Mensabak concibieron la noción de persona? y ¿cómo 
transmitieron esta conceptualización a través del 
arte rupestre? Con la finalidad de proporcionar al-
gunas posibles respuestas a estas preguntas, nuestro 
planteamiento retoma la antropología de personhood 
(Busby, 1997; Strathern, 1988) y sus aplicaciones en 
arqueología (Fowler, 2004; Gillespie, 2001; Jones, 
2005, entre otros). 

Este marco de referencia servirá para visualizar 
las diferentes tendencias de ser persona, particular-
mente distinguibles entre la noción de individuo, 
más propia de la sociedad occidental y moderna, y la 
noción dividual de persona, característica de socie-
dades no modernas. A su vez, nos permitirá entender 
características distintivas de lo dividual como son 
la permeabilidad y la partibilidad de la persona, en las 
que el flujo de sustancias y la circulación de objetos 
respectivamente representan aspectos significativos 
en la conformación de las personas humanas y no 
humanas en sus múltiples interacciones a lo largo de 
la vida y después de la muerte.

Finalmente, a partir del análisis del arte rupestre 
presente en el Risco Mensabak se dará cuenta de aque-
llos elementos iconográficos que dibujan el estado o 
condición de ser persona entre los mayas posclásicos, 
habitantes de la Selva Lacandona que plasmaron en las 
rocas su ser en el mundo.

Las pinturas rupestres de Laguna Mensabak

Laguna Mensabak se localiza al interior de la Selva 
Lacandona, en el noreste del estado de Chiapas (ver 
Figura 1). En medio de la espesa selva y bordeando 
la laguna emergen cinco riscos con presencia de arte 
rupestre, los cuales han sido nombrados por los lacan-
dones como: Mensabak, Tsibaná, Kuh Nabaat, Jo’ton 
K’ak y Tanyok1 (ver Figura 2). La temporalidad asig-
nada a la ocupación del área va desde el periodo Pre-
clásico Medio (1000 a.C.-300 a.C.) hasta los tiempos 
históricos con una desocupación durante el periodo 
Clásico (300 d.C.-950 d.C.) (Lozada, 2017).

El estudio del arte rupestre de Laguna Mensabak 
comienza con algunas descripciones preliminares por 
parte de Cera (1977). Dicha información fue compila-
da posteriormente por Pincemin (1999), quien realizó 
un análisis comparativo entre estas pinturas y otras 
ubicadas en el estado de Chiapas. Estudios más siste-
máticos comienzan con el trabajo de Sánchez (2005), 
quien además de describir los motivos rupestres 
aporta información acerca de los soportes rocosos 
donde están plasmadas las figuras. Posteriormente, 
Palka2 (2005) vinculó el arte rupestre plasmado en 
los riscos con el paisaje sagrado, el cual analizó con 
ayuda de la información etnográfica recabada de los 
mayas lacandones, quienes aún habitan en la cercanía 
de dicha laguna.

Hacia el año 20123 se el registro minucioso y total 
del arte rupestre de Laguna Mensabak, donde se dio a 
conocer la tipología de las pinturas rupestres y su cone-
xión con el tema de las peregrinaciones en el paisaje de 
la Selva Lacandona. Actualmente, las pinturas rupestres 
de Laguna Mensabak han sido estudiadas bajo técnicas 
arqueométricas para conocer el tipo de minerales que 
usaban los antiguos mayas en la elaboración de sus 
pinturas rupestres.4 

Para fines del presente trabajo nos centraremos en 
el Risco Mensabak por las temáticas identificadas en su 
arte rupestre. Se trata de un frente rocoso al borde del 
agua de cerca de 30 metros de altura con una extensión 
aproximada de 60 metros (Sánchez, 2005). Al risco con 
pinturas se accede exclusivamente en lancha o cayuco y 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...



227LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

sus grafismos hablan de posibles eventos ceremoniales 
con una naturaleza de carga ritual. 

Las pinturas registradas en el Risco Mensabak 
suman un total de 123 y están distribuidas en siete 
paneles. En el Panel 1 se observan figuras antropomor-
fas, zoomorfas y algunos diseños abstractos, mientras 
que el Panel 2 presenta figuras antropomorfas con 
los brazos extendidos, manos al negativo, al positivo 
y manchas. El Panel 3 está conformado por figuras 
geométricas, zoomorfas, caritas y una figura de la 
deidad de la lluvia —dado que presenta anteojos, col-
millos, sandalias y porta una bolsa de copal de la cual 
salen gotas de lluvia, similar a las imágenes posclási-
cas de dicha deidad que aparecen en el códice Borgia 
(Palka, 2005)—. El Panel 4 presenta manos al negativo, 
mientras que el Panel 5, dividido en dos sectores (el 
Sector Este y Sector Oeste) cuenta con manos al posi-
tivo. Por su parte, en el Panel 6, ubicado en el extremo 
oeste del Risco Mensabak, se observan dos figuras de 
animales, probablemente felinos, y dos manchas de 
pintura. Finalmente, el Panel 7 también se divide en 
dos sectores: el Sector Oeste con figuras abstractas, 
antropomorfas, zoomorfas, manos al negativo y man-
chas, y el Sector Este con figuras abstractas, zoomorfas, 
manos al positivo y manchas (Lozada, 2017).

Para este estudio analizaremos el Panel 1 y el Panel 
5 del Risco Mensabak debido a su mejor estado de con-
servación y a los temas identificados en su arte rupestre 
(ver Figura 3). Ambos paneles se sitúan cronológica-
mente hacia el periodo Posclásico Tardío (1200 d.C.-
1550 d.C.), lo que coincide con una de las ocupaciones 
más significativas del área (Palka y Sánchez, 2011). 

En la escena del Panel 1 (ver Figura 4), que puede 
ser descrita como de “estilo códice”,5 se observa un 
pequeño personaje, probablemente un niño, que está 
siendo presentado por dos adultos ante la deidad de la 
lluvia (Mensabak), la cual es posible identificar gracias 
a la presencia de dos figuras circulares que marcan los 
anteojos y algunos trazos verticales que se asemejan a 
los colmillos de la deidad. Una forma ondulada de color 
naranja sale de la boca del dios Mensabak, recorre la par-
te superior de la escena y pasa por la mano del pequeño 
personaje, para finalmente entrar y fusionarse por todo 

el cuerpo del niño. Los dos adultos también parecen 
alcanzados por esa forma ondulada de color naranja. En 
toda esta escena se observa que primero se pintaron los 
personajes en color rojo para posteriormente agregarse, 
en pintura naranja, la forma ondulada que alcanza al 
niño y toca a los personajes adultos, así como los ojos 
del dios Mensabak y una de las figuras zoomorfas de la 
parte superior del panel. 

Los dos adultos ubicados a la derecha del niño apa-
recen sentados en posición ritual y presentan tocados 
en la cabeza, además de que uno de ellos porta una 
máscara. La presencia de máscaras refleja la relación 
que estos personajes tenían con el mundo de los dioses 
y su función de intermediarios con el mundo terrenal. La 
barba sujeta a la parte inferior de las máscaras indica que 
se trataba de una encarnación de personajes mayores, 
quizá ancestros (García, 2007). 

Por su parte, el Panel 5 del Risco Mensabak (ver 
Figura 5) está conformado por dos grupos de impron-
tas de mano en color rojo: un grupo compuesto de tres 
manos en el Sector Este y otro grupo de cinco manos en 
el Sector Oeste. A diferencia de las figuras pintadas, las 
improntas implican la participación directa de una parte 
del cuerpo de la persona, en este caso las manos. Existen 
varios ejemplos de manos pintadas en Mesoamérica, y 
en el área maya los encontramos desde Chiapas (Lozada, 
2011), Yucatán (Strecker, 1982), Guatemala (Woodfill 
y Henderson, 2016), hasta El Salvador (Lerma, 2014), 
entre otros.

 A excepción del rostro, las manos constituyen 
una de las partes del cuerpo más representativas de la 
identidad de una persona, por lo que su impronta en 
la pared será única y diferente a las de otros sujetos. 
Tal vez, por ese aspecto identificatorio las manos sean 
uno de los motivos rupestres más repetidos a lo largo y 
ancho del planeta.

La antropología de la persona: 
el modelo de personhood 

Partimos del supuesto de que el arte rupestre presente en 
los riscos de Laguna Mensabak expresa elementos vincu-
lados a la noción y construcción de la persona maya. En tal 



228

sentido, hacemos un análisis de las pinturas y de la cultura 
material asociada a los riscos mencionados a partir de la 
antropología del personhood (Strathern, 1988), adoptada 
posteriormente por algunos arqueólogos (Fowler, 2004, 
2008; Gillespie, 2001; Jones, 2005, entre otros).

La noción de personhood propone que la gente se cons-
tituye a partir de la totalidad de sus relaciones, tanto 
entre las diferentes personas como entre personas y ob-
jetos, lugares, rocas o animales (Fowler, 2004; Gillespie, 
2001; Jones, 2005). La condición o estado de ser persona 
o personhood se define como un estado compuesto, que 
consiste de una variedad de aspectos como mente, alma, 
imagen, respiración, espíritu, sustancias, biografía, 
memoria, experiencia y nombre. Tales aspectos pueden 
residir en rasgos del cuerpo, pero también en otras cosas 
y lugares. Algunas cualidades pueden ser temporales, 
mientras que otras pueden ser eternas, ancestrales, o 
preexistir a la persona, e incluso prolongarse luego de 
su muerte (Fowler 2004). 

La persona entonces aparece como una compleja 
amalgama de sustancias e influencias, en la que cada 
“ser” es una síntesis de la combinación de otros seres 
o sustancias que han contribuido social y físicamente 
para su existencia (Santos-Granero, 2009). A menudo, 
las discusiones sobre la condición de ser persona son 
expresadas fuera del contexto específico de las culturas, 
de sus propias concepciones y de sus prácticas. Sin 
embargo, este tipo de análisis requiere de un enfoque 
centrado en las formas en las cuales las personas son 
entendidas y construidas dentro de un contexto cultural 
particular (Kovasna, 2009). 

Antes de dar paso a la identificación de los aspectos 
constitutivos de la persona maya, se delineará de manera 
general la concepción moderna de individuo, para luego 
analizar las tendencias dividuales de ser persona más 
comunes en sociedades no modernas.6

Ser personas: lo individual y lo dividual 

Dentro de cualquier contexto en el que se desarro-
llan prácticas sociales existen tendencias específicas, 
creadas y reproducidas por las personas involucradas 
en tales prácticas y resultantes de procesos históricos 

particulares, que generan y reproducen diferentes 
modos de ser persona. En tal sentido, debe recono-
cerse que la noción de ser persona en Occidente —en 
especial en sectores urbanos y escolarizados— es una 
concepción originada en el humanismo filosófico, se 
cristaliza con el desarrollo de la modernidad, y está 
fundamentalmente caracterizada por la individualidad 
y la indivisibilidad, esto es, la noción de un individuo 
consciente de sí mismo, auto-contenido en el cuerpo y 
moralmente autónomo (Fowler, 2004; Thomas, 2004, 
2007). Un rasgo prominente de la tradición intelectual 
occidental ha sido, a su vez, el de mantener a humanos 
y no-humanos separados al construir un conjunto 
interrelacionado de dicotomías que corren a lo largo 
de ejes de oposición dualista —sujeto/objeto, persona/
cosa, mente/cuerpo, humano/animal (Ingold, 2000)—. 
Estos dualismos, surgidos de la metafísica cartesiana, 
han tenido un potente impacto en la manera en que 
pensamos acerca de nosotros mismos en relación con 
animales, lugares, figuras y cosas no humanas.

En la práctica arqueológica se ha asumido im-
plícitamente una conceptualización universal de la 
existencia humana, es decir, el hecho de que todos 
somos humanos y por lo tanto solo nos diferenciamos 
en la cultura que desarrollamos y cuyos productos 
materiales estudiamos. Sin embargo, la proyección 
acrítica de nuestra forma de ser en el mundo a tiempos 
y culturas distantes, como si aquella fuera una concep-
ción universal, ha sido cuestionada al observarse que 
en sociedades tradicionales la gente asigna cualidades 
humanas —intelectuales, emocionales y subjetivas— a 
entidades no humanas, como animales, ríos, plantas, 
astros o rocas, con quienes además entablan vínculos 
sociales. Esto implica que la noción de persona abarca 
una amplia variedad de formas de las cuales el ser 
humano es solo una de ellas.7 Tales cuestionamientos 
dieron paso a los estudios de personhood y a la noción 
dividual de persona, definida inicialmente por Marilyn 
Strathern (1988) para las sociedades melanesias, y 
adoptada por otros investigadores en diferentes áreas 
(Bird-David, 1999; Busby, 1997; Fowler, 2004; Gillespie, 
2001; Ingold, 2000; Jones, 2005; Santos-Granero, 2009; 
Vigliani, 2015, 2016; Willerslev, 2007).

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



229

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

La dividualidad implica un estado de ser en el cual 
la persona es reconocida como compuesta y definida de 
manera múltiple. Esto significa que las personas se con-
forman a partir de las relaciones sociales que entablan 
con otras personas con quienes intercambian partes de 
sí mismos, ya sea objetivadas en elementos o a manera 
de sustancias. De este modo, algunos de los rasgos que 
componen a la persona dividual pueden estar fijos en la 
materia del cuerpo o pueden fluir a través de la persona. 
Todos los elementos del cosmos pueden pasar por la 
persona dividual afectando o modificando la constitu-
ción de esta. Dado que las relaciones están condensadas 
en sustancias físicas o en objetos que pueden ser inter-
cambiados, así como en palabras o esencias espirituales, 
una persona dividual puede contener componentes de 
toda la comunidad dentro de sí misma (Fowler, 2004).

Fowler (2004) distingue dos formas de dividuali-
dad: la partibilidad y la permeabilidad. La primera se 
expresa cuando la persona dividual es reconfigurada 
en la medida en que una parte de su ser es extraída 
(generalmente representada en un objeto o animal) 
y dada a otra persona en ciertas prácticas específicas. 
Así, por ejemplo, en los intercambios ceremoniales de 
Nueva Guinea los objetos regalados (por lo general, los 
cerdos al ser considerados entidades dividuales y de 
composición múltiple) son extraídos de la persona de 
la cual formaban parte, para entregarlos a otra persona 
y conformar así una relación. La parte extraída puede 
representar la totalidad de su ser, su esencia, su pres-
tigio e incluso su personalidad. Partibilidad entonces 
significa que la persona que externaliza una parte de su 
ser a través de un regalo decrece en escala, mientras que 
aquello que da es absorbido por quien lo recibe. Luego, 
esa parte deberá ser devuelta de una forma diferente 
(Fowler, 2004). 

La permeabilidad, por su parte, se expresa cuando 
la persona dividual es permeada por sustancias cuyas 
cualidades influyen en la composición interna de la 
persona. A diferencia de la anterior, las sustancias no 
son objetivadas y por lo tanto cambiantes, sino que son 
fijas, mientras que el cuerpo ya no es concebido como 
partible sino como un todo integral, pero con bordes 
permeables, de manera que las sustancias y la energía 

pueden fluir a través de ellos. En India, por ejemplo, cada 
sustancia tiene un género, un significado y un efecto 
que son fijos: tratar con sustancias calientes acentúa la 
masculinidad, mientras que tratar con sustancias frías 
acentúa la femineidad (Busby, 1997). En la Edad Media, 
el cuerpo contenía al alma y la mente, pero también era 
contenedor de varios humores. Estos fluían alrededor 
del cuerpo y se manifestaban en la flema, en la bilis o en 
la sangre. Cada humor afectaba el carácter de la persona 
de manera diferente: la gente sanguínea, por ejemplo, 
tenía un exceso de sangre, lo que la hacía más alegre 
que melancólica o malhumorada. Estas características 
podían modificarse al sangrarse o inducirse el vómito 
(Fowler, 2004).

De este modo, así como las personas pueden ser 
concebidas como seres individuales, conscientes de 
sí mismos y con límites corporales definidos, como en 
la moderna cultura occidental, también pueden ser 
reconocidas como seres múltiples formados a través de 
las relaciones con otros —humanos o no humanos—, 
estar constituidos de diferentes aspectos y extenderse 
por todo el mundo material, como suele ocurrir en 
muchas de las sociedades tradicionales que no han 
experimentado el proceso histórico de la modernidad 
(Vigliani, 2016). Cabe, al respecto, la síntesis que hace 
Bird-David al señalar que “cuando yo individualizo a 
un ser humano lo separo, pero cuando lo dividualizo, 
lo integro” (1999:72).

La noción de persona entre los mayas

La noción de la persona maya está íntimamente vincu-
lada con la construcción del cuerpo. Al respecto, una 
obra fundamental y pionera en el estudio de la noción 
de persona en Mesoamérica es el libro Cuerpo humano e 
ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, de Alfredo 
López Austin (1984), texto obligado respecto al cono-
cimiento de las entidades y fuerzas anímicas entre los 
grupos nahuas del centro de México. En dicha obra, 
López Austin demuestra la existencia de cierta unidad 
en los sistemas de pensamiento mesoamericano, lo que 
denomina como “núcleo duro”, a partir de los datos 
históricos, etnográficos, lingüísticos e iconográficos.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



230

Para el área maya se cuenta con una vasta literatura 
etnográfica entre la que destacan los trabajos de Alfonso 
Villa Rojas (1987), María Dolores Cervera (2007) y Ga-
briel Luis Bourdin (2007), quienes estudiaron la cons-
trucción de la persona con mayas yucatecos, y el trabajo 
de Pedro Carrasco (1960), quien hizo lo correspondiente 
para chontales. En Guatemala, Barbara Tedlock (1982) 
analizó la corporalidad y principalmente el fenómeno 
del sueño entre los mayas quichés. De igual modo, los 
trabajos de Roberto Martínez González (2007, 2015) 
aportan datos sustanciales para el entendimiento de las 
entidades anímicas en el pensamiento maya.

Para el caso de Chiapas, existen trabajos con grupos 
tseltales y su noción del cuerpo por parte de autores 
como Pedro Pitarch (1996, 2000, 2010) y Elios Figuerola 
Pojul (2000), así como los relativos a grupos tsotsiles en 
que destacan los trabajos clásicos de Calixta Guiteras 
Holmes (1965) y Evon Vogt (1966). Desde la perspectiva 
de la terapéutica indígena entre los tsotsiles y tseltales 
destacan los trabajos de Jaime Page Pliego (2002 y 2014), 
quien analiza la importancia del cuerpo en la noción de 
la persona indígena de Los Altos de Chiapas.

En los grupos tsotsiles de Los Altos de Chiapas la 
entidad anímica que ha sido más estudiada es el ch’ulel, 
que refiere a un alma inmortal e individual que puede 
perderse a causa del miedo, del susto o de una caída a 
la tierra o al agua, donde el ch’ulel se queda en el lugar 
del accidente (Guiteras, 1965). 

También se cuenta con el wayjel, que refiere al alma 
animal que acompaña a la persona y es denominada 
entre los tseltales como lab (Pitarch, 2010). Se dice que 
la persona tsotsil completa cuenta con 13 ch’ulel y 13 
wayjel (Page, 2001). Asimismo, se reconoce al ik’ como 
aire que se manifiesta en dolores musculares (Guiteras, 
1965) y al k’al o calor, que refiere a la energía vital de la 
persona tsotsil. De hecho, existe una correspondencia 
entre entidades y fuerzas anímicas, ya que en el ch’ulel 
reside la fuerza de la persona o el k’al (Page, 2001).

Entre los mayas lacandones de Chiapas se reconoce 
la entidad anímica denominada pixan, que designa una 
especie de cobertura corporal vinculada a la noción 
occidental de alma o espíritu (Boremanse, 1987). Para 
fines de este estudio, el pixan se utiliza como uno de los 

referentes etnográficos más cercanos por la ubicación 
de Laguna Mensabak en la Selva Lacandona, y dada la 
cercanía étnica y lingüística con los mayas yucatecos, 
hemos tomado la información relativa a las concepcio-
nes anímicas de ambos grupos.

Entre los mayas yucatecos existen dos entidades 
anímicas: ool y pixan y una fuerza anímica denominada 
ik’.8 El ool refiere a la entidad anímica asociada al co-
razón; se dice que es la médula de la persona humana, 
e incluso es utilizado para referir al componente me-
dular, tallo o cogollo tierno de los vegetales (Bourdin, 
2007). El ool se define, asimismo, como la voluntad o 
capacidad de participación intencional, y refiere al 
mundo del sentido común, a las emociones, a la energía 
y al espíritu (Cervera, 2007). De acuerdo con López 
Austin (1984), esta categoría atribuida por los mayas 
yucatecos al corazón como centro principal de la vida 
anímica, la voluntad, el deseo, los sentimientos, los 
estados emotivos y las pasiones, se asemeja mucho a 
la categoría del tonalli desarrollado por los nahuas del 
centro de México (López, 1984). Esta similitud radica 
en que ambas entidades anímicas se desprenden del 
cuerpo durante el sueño, el coito, la ebriedad y, de 
modo accidental, a consecuencia de la caída y el susto 
(lo que puede provocar en estos casos la enfermedad 
y la muerte) (Martínez, 2007).

Los mayas yucatecos distinguen otra entidad aními-
ca que denominan pixan. Esta expresión significa literal-
mente “envoltura” o “cobertura” de la persona. Se piensa 
que el pixan es el ánima de los difuntos que se separa 
del cuerpo con la muerte (Bourdin, 2007). El pixan de 
los mayas yucatecos en la actualidad se describe como 
un “gas caliente” que, al morir la persona, abandona el 
cuerpo disolviéndose en el aire (Bourdin, 2007). En el 
Diccionario Maya Cordemex (1980) también se define el 
pixan como “cosa que está cubierta”; asimismo, alude a 
lo dichoso, afortunado y bien aventurado. Otros autores 
señalan que el pixan hace referencia al alma de los muer-
tos, se le recuerda y se le alimenta durante su retorno 
anual en el mes de noviembre, durante la fiesta de hanal 
pixan o “comida de las almas” (Ruz, 2003; Villa, 1987). 

Es interesante mencionar que entre los mayas 
lacandones el pixan también hace referencia a una 

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



231

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

entidad anímica que se desprende del cuerpo tras la 
muerte para viajar sobre la laguna acompañada de un 
perro, y finalmente adentrarse en la roca en un área 
con presencia de pinturas rupestres. Cabe mencionar 
que el pixan de los lacandones no es exclusivo de los 
humanos; se cree que la selva, como lugar de vida e 
interacción, también está dotada en sí misma de un 
pixan (Balsanelli, 2018). Otra entidad anímica identi-
ficada para el caso de los mayas lacandones es el -or 
que refiere a los estados de ánimo o espíritu de una 
persona (características morales o anímicas del suje-
to); además, se identifica al ik´ como una esencia que 
correspondería a una entidad gaseosa conectada con 
los procesos de respiración (Balsanelli, 2019).

Además del ool y el pixan, entre los mayas yucatecos 
se reporta la fuerza anímica denominada ik’, y ella re-
fiere al aliento, animación y vida. Se dice que se tiene 
ik’ cuando se toma y se adquiere conciencia y respon-
sabilidad. En ocasiones se manifiesta en las personas 
muertas como un remolino de espíritus (Cervera, 2007). 
De acuerdo con el Diccionario Maya Cordemex, el ik’ entre 
los mayas yucatecos refiere al aire o viento, anhelito, 
resuello y soplo que uno echa por la boca (1980), por lo 
que el aliento no solo estaría ligado a la respiración, sino 
a la vitalidad, a la virtud y al poder. El aliento entonces 
refiere a algo más profundo que al acto mecánico de 
respirar (Martínez, 2015).

Si bien la literatura etnográfica es amplia respecto 
al tópico de la persona, no ocurre lo mismo para el caso 
de los mayas prehispánicos. Entre los pocos trabajos 
al respecto, destacan los de Houston, Stuart y Taube 
(2006), quienes retoman la metodología de López 
Austin (1984) para explicar la noción maya de corpora-
lidad. Por su parte, y desde la epigrafía, Erik Velásquez 
García (2009, 2013) establece ciertas correspondencias 
con las entidades anímicas del periodo Clásico maya 
(Martínez, 2015). En este sentido, se ha identificado 
en la epigrafía maya el glifo way asociado a entidades 
compañeras, aunque con mayor seguridad refiere al 
sueño o acto del soñar (Houston y Stuart, 2001; Grube 
y Werner, 1994). 

Por su parte, Gillespie (2001) analiza la noción de 
persona entre los mayas del periodo Clásico y la describe 

como un proceso constante que iba más allá de la vida 
de las personas. Centra su estudio en las inscripciones 
jeroglíficas y contextos funerarios de la élite, y advierte 
acerca de la importancia que tenía para la construcción 
de la persona maya no solo el nombre del gobernante, 
sino también el acto de nombrarlo, incluso después de 
la muerte (Gillespie, 2001). Asimismo, Landa sugiere 
que la práctica de depositar una cuenta de jadeíta en la 
boca del difunto probablemente refleje al ik’ como una 
especie de aliento divino (Landa, 1994). 

Si bien el ik’ ha sido identificado como una especie 
de alma viviente o aliento sagrado en las inscripciones 
mayas del periodo Clásico, sus raíces se advierten hacia 
el horizonte olmeca o Preclásico, ya que si se comparan 
los signos de la escritura istmeña del Monumento E de 
Tres Zapotes, Veracruz (Velásquez, 2008) o del Altar 
4 de Kaminaljuyú en Guatemala (Houston y Taube, 
2000), por mencionar algunos ejemplos, es posible 
encontrar el signo de “viento” representado como una 
“T”, y en el segundo caso, aparece además asociado con 
volutas de aliento que salen de un rostro antropomorfo.

En términos generales, el componente anímico que 
ha sido identificado con mayor frecuencia entre los ma-
yas prehispánicos ha sido el ik’, traducido como viento, 
aunque articula todo un conjunto de ideas sobre la vida. 
Así, el ik’ está presente en las cosas que eran importantes 
para los mayas, como ciertas construcciones, lugares, 
objetos o animales, y requiere que sea implantado a 
través de un acto de creación (García, 2007).

Tanto las entidades como las fuerzas anímicas entre 
los mayas fueron importantes para definir a la persona 
y determinar su destino a través de la adquisición de 
responsabilidad. La responsabilidad jugó un papel 
fundamental en la construcción de la persona maya, 
especialmente en la transición de un estado infantil a 
un momento de madurez social. 

Finalmente, como puede desprenderse de las refe-
rencias mencionadas, la información etnográfica ofrece 
una idea acerca de los modos de ser persona y la noción 
de corporalidad que se dieron en el pasado. Pensamos 
que el estudio del arte rupestre en el marco del modelo 
antropológico de personhood es una buena vía de análisis 
para indagar en tales temáticas. 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



232

La noción de persona en las pinturas rupestres de 
Laguna Mensabak

Panel 1 del Risco Mensabak

Como fue descrito arriba, en la escena del Panel 1 de 
Laguna Mensabak se observa la figura de un niño que 
es presentado por dos adultos ante Mensabak, la deidad 
de la lluvia (ver Figura 4). Las características formales 
de los dos personajes (posición, presencia de tocados 
y máscara con barba) denotan la función que ellos 
tendrían como intermediarios entre las deidades y el 
mundo terrenal. Una forma ondulada de color naranja 
articula al niño, a la deidad y a los dos adultos en lo que 
parece ser una escena ritual.

Por lo anterior, es posible interpretar a los dos adul-
tos como oficiantes o sacerdotes que presentan al niño 
ante el dios Mensabak para dotarle de la condición de 
persona o responsabilidad. En tal sentido, se trataría 
de un ritual de construcción de la persona del niño en 
el que el ik’ o aliento vital, representado por la forma 
ondulada descrita arriba, sale de la boca del dios, se 
bifurca y, mediante la participación de los oficiantes, 
“permea” por completo al niño.

En un acercamiento a la imagen del niño (ver Figura 
6), es posible observar que la figura ondulada no se diri-
ge a su cabeza, sino a un área asociada al diafragma; por 
ello, es probable que se trate de un aliento o ik’, más que 
de un ánima-corazón o pixan de los mayas lacandones 
(Balsanelli, 2019) u ool en términos de los mayas yuca-
tecos. A su vez, el pequeño personaje parece sostener el 
elemento ondulado con una de sus manos, lo que insinúa 
que está controlando o recibiendo el aliento. 

De este modo, esta fuerza anímica o ik’, represen-
tada en este caso en la forma ondulada a la que nos 
referimos, siguió vigente entre los mayas posclásicos, 
articulando a la persona maya y sus deidades. De hecho, 
los dioses son considerados también personas o winik 
por los mayas, cuyo alimento es el copal y las esencias 
(Balsanelli, 2018).

Si, como dice Martínez González (2007), el aliento 
vital era insuflado por los dioses celestes al momento 
de la creación de la persona, dicho aliento o ik’ pudo 

ser, para los mayas posclásicos de Laguna Mensabak, 
la esencia o aliento del dios Mensabak fijada en los 
niños para obtener su condición de persona mediante 
el acto ritual. 

En este proceso de reciprocidad ritual, bajo una 
especie de deuda, la persona maya tenía la respon-
sabilidad de alimentar a las deidades. Al respecto, 
se han encontrado en las excavaciones realizadas al 
pie del Risco Mensabak evidencias de actividades 
rituales en la forma de ofrendas de comida y bebida, y 
probablemente de humo de copal y de sangre, dada la 
presencia de manos de metates y metates con restos 
de almidones (Cruz y Chaparro, 2018) asociados a la 
elaboración de salsas y atoles; así como de lítica tallada 
con restos de sangre (Pérez, 2019) y una capa de ceniza 
localizada justo debajo del risco (Lozada, 2019). Por 
otro lado, en los recorridos hechos por las paredes 
del Risco Mensabak se observan restos de manchas 
dejadas por posibles incensarios que luego cayeron 
hasta el pie de este. Actividades como estas pudieron 
responder a escenarios como el descrito para el Panel 
1 del mismo risco, al tiempo que pudieron realizarse 
otras solicitudes ligadas a la atracción de las lluvias o 
al alejamiento de las tormentas.

En el centro de México existió un ritual similar al 
que proponemos para la escena del Panel 1. Allí, los infor-
mantes de Sahagún (López, 1984) mencionan que a los 
niños se les ponía en contacto con el agua para pedir su 
ihiyotl a las deidades celestes. De acuerdo con Martínez 
González (2007), el ihiyotl de los nahuas estaba ligado al 
ecahuil (aliento de Ehecatl), y pensamos también que era 
un equivalente al ik’ o aliento vital de los mayas.

Existen otros ejemplos etnográficos sobre rituales de 
construcción del niño como persona. Tal es el caso del 
meek’ chähäl de los lacandones (Balsanelli, 2018) o el hets-
mek’ reportado entre los mayas yucatecos de Chankom, 
entre otras comunidades milperas (Redfield y Villa, 
1964), y en Tusik, Quintana Roo (Villa, 1987), donde 
los padrinos del niño fungen también como mediadores 
para que el pequeño obtenga su condición de persona 
maya (Cervera, 2007).

Un detalle interesante es que debajo de la figura del 
niño hay una oquedad natural que, al parecer, fue apro-

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



233

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

vechada por el pintor para resaltar la cueva, y con ello un 
lugar oscuro y frío asociado a los primeros años de vida 
de la persona maya. Al respecto, cuando un niño o niña 
nace es, para los mayas, un ser frío que paulatinamente 
aumenta de calor al llegar a la madurez. Si la relación 
entre la oquedad natural y la ubicación del Panel 1 fue 
intencional, podemos suponer que representa el paso de 
un estado frío del niño a otro más cálido en su proceso 
de construcción de persona. 

Finalmente, si la interpretación de la escena es 
correcta, es plausible que las dos figuras zoomorfas 
del extremo superior derecho tengan una relación de 
consustancialidad entre el alter ego y el niño. Es decir, 
el componente anímico pudo estar asociado también 
a un animal, pues en diversos casos etnográficos, tanto 
del altiplano central mexicano (Romero, 2007) como 
del área maya (Pitarch, 1996), los animales suelen 
contribuir a determinar el carácter y el destino de la 
persona. Este animal externo comparte con el niño, 
probablemente, su mismo signo calendárico, persona-
lidad, habilidades, virtudes, temperamento y destino 
(Villa, 1995). Dicho animal se asociaba con una fuerza 
calórica o k’ihn (vocablo en cholano Clásico) o k’inam 
(vocablo en maya yucateco). Ello nos inclina a pensar 
que se trata de un way o animal compañero o coesencia, 
ligado al onen 9 de los lacandones.

Panel 5 del Risco Mensabak

El Panel 5 está ubicado en el Sector Este y Oeste del 
Risco Mensabak y consta de un conjunto de impron-
tas de mano de color rojo (ver Figura 5). Al respecto, 
sabemos que en maya Clásico b’aah es imagen y ‘ub’aah 
es “su imagen” o el “sí mismo” de la persona (Houston 
y Stuart 1998). También b’aah puede hacer referencia a 
figura, imagen pintada, reflejo y retrato, mientras que 
‘ub’aah alude en ciertos contextos a “es su cuerpo” o “es 
su ser” (Velásquez, 2009:530). Si bien el b’aahis estaba 
primordialmente asociado a la cabeza, se extendió al 
cuerpo entero, a su imagen o reflejo y, por lo tanto, 
también a la mano.

En el Panel 5 las improntas de manos puedan estar 
vinculadas con la acción de implantar una parte de 

sí mismo en la roca. El “sí mismo” estaría entonces 
representado en el b’aah o “imagen”, la cual simboliza o 
condensa en ella a la persona que la imprimió haciéndola 
presente en el Risco Mensabak. 

Comentarios finales

Para el entendimiento de los mundos-de-la-vida de las 
sociedades pasadas es necesaria una revisión crítica de 
las categorías modernas que usualmente utilizamos los 
científicos sociales. Solo así es posible plantear hipótesis 
a partir de la analogía etnográfica, en tanto que es clave 
para lograr un acercamiento a las formas pasadas del 
personhood (Vigliani, 2015, 2016). 

En un sentido analítico, los arqueólogos podemos 
considerar que las prácticas y principios asociados a 
la permeabilidad y la partibilidad pueden ser análogos 
a las practicadas por la gente en el pasado (Fowler, 
2004). Ello abriría una gama de posibilidades sobre 
las distintas concepciones de ser persona en la anti-
güedad, cuando la cultura material fue central en la 
creación de su condición de persona y en la expresión 
de la agencia.

El acercamiento a la noción o estado de ser persona 
entre los mayas posclásicos es una tarea compleja, ya 
que no se cuenta con datos suficientes que proporcio-
nen información sobre las entidades anímicas o fuerzas 
anímicas que caracterizaban a estos grupos. A su vez, 
debemos considerar que no hay un único modelo aní-
mico compartido entre nahuas y mayas, por ejemplo 
(Martínez, 2006). Por el contrario, tanto sobre los gru-
pos del centro de México como de Los Altos de Chiapas 
se ha registrado una amplia variedad de concepciones 
anímicas mesoamericanas con variantes regionales, 
locales e incluso personales (Martínez, 2015).

Dicho lo anterior, y a través de las evidencias pre-
sentadas en este trabajo, proponemos que la noción 
de persona entre los mayas posclásicos de Laguna 
Mensabak se construía sobre la base de una ontología 
relacional de carácter dividual y permeable. Si la inter-
pretación del Panel 1 es correcta y la forma ondulada 
representa al aliento vital que fluye del dios Mensabak 
hacia el niño con la intermediación de dos oficiantes, 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



234

estaríamos frente a un proceso de modificación de un 
estado de ser en otro, lo que podría corresponder a la 
construcción de la persona.

A su vez, en la concepción dividual de persona las 
sustancias con cualidades generativas pueden circular 
entre humanos, lugares, objetos, animales o dioses, por 
lo que el contacto con estas cosas tiene el potencial de 
modificar el estado o condición de la persona (Fowler, 
2004, 2008). Esto nos conduce al Panel 5. 

La imposición de las manos con pintura sobre los 
riscos con el fin de dejar una impronta puede tener 
muchas y diversas connotaciones. No obstante, cuando 
observamos en la literatura etnográfica que ciertos luga-
res conspicuos del paisaje como las lagunas, las cuevas 
y particularmente los riscos eran considerados como 
la personificación de los dioses (Palka y Sánchez, 2011; 
Lozada, 2017), es posible nuevamente que el carácter 
dividual y permeable de la persona se haga presente. En 
este caso, la acción de dejar la mano con pintura —y con 
ello del “sí mismo”— sobre la roca deificada implicaría 
algún tipo de relación que permee a la persona y a la 
comunidad toda con el dios local del fuego, la lluvia y 
la regeneración.

Finalmente, la posibilidad de acercarnos al estudio 
del arte rupestre y del paisaje desde un marco relacional 
y a través del modelo de personhood nos permite abordar 
su estudio de una manera más integral y ontológica, y 
culturalmente más cercana a la de los grupos que estu-
diamos. Ello nos invita a comprender mejor la partici-
pación de los riscos y sus pinturas en la vida social de 
los mayas posclásicos de Laguna Mensabak y captar el 
imperceptible instante de “un soplo de vida en la pared”.

Notas

1 Mensabak significa en maya lacandón “Señor que hace la 
pólvora o Señor de la lluvia”, Tsibaná “Señor de la escri-
tura”, Kuh Nabaat “Señor del Nabaat o esencia que se le 
echa al tabaco”, Tanyok, refiere a otra deidad cuya tra-
ducción es problemática, pero está asociada a los pies. 

2 En el año 2005 comenzó el Proyecto Arqueológico Men-
sabak, dirigido por Joel W. Palka (Universidad Estatal 
de Arizona), quien con apoyo de su equipo de colabora-

dores implementó una investigación arqueológica que 
hasta la fecha sigue vigente.

3 El registro del arte rupestre de Laguna Mensabak se rea-
lizó desde el año 2012 mediante el proyecto arqueológi-
co: “Registro de representaciones gráfico rupestres en 
torno a la laguna de Metzabok, Ocosingo, Chiapas”, di-
rigido por Josuhé Lozada, desde El Colegio de la Fron-
tera Sur (ECOSUR). 

4	Desde el año 2018 se cuenta con el proyecto denomina-
do “Aplicación de técnicas arqueométricas en el estudio 
del arte rupestre de la Selva Lacandona”, dirigido por 
Josuhé Lozada desde la Dirección de Estudios Arqueo-
lógicos del Instituto Nacional de Antropología e Histo-
ria (DEA-INAH).

5 Se denomina “estilo códice” en el arte rupestre maya a 
aquel que por sus características formales se asemeja a 
la escritura tipo códice. Su temporalidad está asociada 
a contextos posclásicos (900 d.C.-1550 d.C.), aunque 
en la cerámica aparece desde el periodo Clásico Tardío 
(500 d.C.-850 d.C.). Se trata de un arte figurativo que se 
caracteriza por representaciones antropomorfas y zoo-
morfas estilizadas QUE en ocasiones va acompañado de 
deidades y símbolos calendáricos. 

6 No se trata de reificar aquí lo dividual ni de oponerlo a 
lo individual como dos formas de ser antagónicas y con-
tradictorias, ya que elementos dividuales e individuales 
existen en todas las personas. Más bien, consideramos 
que tales conceptos pueden servir como herramientas 
interpretativas útiles a la hora de estudiar sistemas de 
relaciones.

7 Existen numerosas etnografías que dan cuenta de ello. 
Entre estas destacan los trabajos de Descola (2001) 
entre los ashuar de la Amazonia ecuatoriana, de Bird-
Davis (1999) entre los nakaya del sur de la India, de 
Strathern (1988) entre los habitantes de las tierras altas 
de Nueva Guinea, de Viveiros de Castro (1996) entre los 
yawalapiti, entre muchos otros. 

8 La diferencia entre entidad anímica y fuerza anímica 
radica en que la primera refiere a una unidad estructu-
rada con capacidad de independencia, en ciertas con-
diciones, del sitio orgánico en el que se ubica, (López, 
1984); las entidades están asociadas a una parte del 
cuerpo (generalmente ubicadas en cabeza, corazón e 

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



235

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

hígado) y otras veces aparecen como una envoltura cor-
poral; mientras que la fuerza anímica refiere a “aquellos 
elementos que, no siendo cuantificables ni individua-
lizables, dotan de vida a la persona sin estar, por ello, 
directamente ligados a las funciones intelectuales. Una 
característica recurrente de las fuerzas anímicas es el 
estar vinculadas con fuentes externas que les permiten 
regenerarse y renovarse durante los ciclos ordinarios de 
la vida humana” (Martínez, 2007:154), como pueden ser 
el calor o la respiración.

9	Entre los mayas lacandones, el parentesco se hace por 
vía paterna y se le conoce como onen, se trata de una afi-
liación de parentesco que corresponde a un animal. Los 
lacandones reconocen su pertenencia al determinado 
onen, e incluso piensan que cada persona tiene carac-
terísticas físicas y conductuales del animal onen al que 
pertenecen (Vargas, 1998:63).

Referencias

Balsanelli, Alice (2019). “Almas lacandonas: estudio de 
las entidades anímicas de los Jach Winik”. En Limi-
naR. Estudios Sociales y Humanísticos, XVII(2), 115-130.

Balsanelli, Alice (2018). “Desde el punto de vista lacan-
dón: propuesta para un nuevo acercamiento a la 
ontología lacandona”. En Cuicuilco. Revista de Ciencias 
Antropológicas, 72, 83-102.

Bird-David, Nurit (1999). “Personhood, Environment, 
and Relational Epistemology”. En Current Anthropo-
logy, 40, 67-91.

Boremanse, Didier (1987). “La quête religieuse des Hach 
Winik (Indiens Lacandons) du Mexique meridio-
nal”. En Journal de la Société des Américanistes, 73, 51-74.

Bourdin, Gabriel Luis (2007). “La noción de persona 
entre los mayas: una visión semántica”. En Revista 
Pueblos y Fronteras Digital, 2(4). Disponible en http://
www.pueblosyfronteras.unam.mx/index.php/in-
dex.php/pyf/article/view/218

Busby, Cecilia (1997). “Permeable and Partible Persons: 
A Comparative Analysis of Gender and the Body in 
South India and Melanesia”. En Journal of the Royal 
Anthropological Institute 3(2), 261-278.

Carrasco, Pedro (1960). Pagan Rituals and Beliefs among 
the Chontal Indians of Oaxaca, Mexico. Berkeley, Los 
Ángeles: University of California Press.

Cera, Claire (1977). Peintures Rupestres Préhispaniques au 
Mexique. Mémoire de Maitrise, Universidad de Paris.

Cervera Montejano, María Dolores (2007). “El hetsmek’ 
como expresión simbólica de la construcción de los 
niños mayas yucatecos como personas”. En Revista 
Pueblos y Fronteras Digital, 2(4). Disponible en http:// 
http://www.pueblosyfronteras.unam.mx/index.
php/index.php/pyf/article/view/224

Cruz, Jorge E. y Diana B. Chaparro (2018). Informe del aná-
lisis de almidones en piedras de molienda de Laguna Mensabak. 
México: Instituto de Investigaciones Antropológicas-
Laboratorio de Prehistoria y Evolución Humana-Uni-
versidad Nacional Autónoma de México.

Descola, Philippe (2001). “Construyendo naturalezas, 
ecología simbólica y práctica social”. En Philippe Des-
cola y Gísli Pálsson (coords.), Naturaleza y sociedad. Pers-
pectivas antropológicas. México: Siglo XXI, pp. 101-123.

Diccionario Maya Cordemex (1980). Dirigido por Alfredo 
Barrera Vázquez. Mérida, Yucatán: Cordemex.

Figuerola Pujol, Helios (2000). “El cuerpo y sus entes en 
Cancuc, Chiapas”. En Trace 38, pp. 13-24.

Fowler, Chris (2004). The Archaeology of Personhood. An 
Anthropological Approach. Londres y Nueva York: 
Routledge.

Fowler, Chris (2008). “Landscape and Personhood”. 
En Bruno David y Julian Thomas (eds.) Handbook of 
Landscape Archaeology. California: Left Coast Press, 
pp. 291-299.

García, Valeria (2007). Imágenes materializadas: la más-
cara de jadeíta como retrato y representación en el Clási-
co maya. Tesis de maestría en Arqueología, INAH, 
ENAH, México.

Gillespie, Susan (2001). “Personhood, Agency, and Mor-
tuary Ritual: A Case Study from the Ancient Maya”. 
En Journal of Anthropological Archaeology, 20(1), 73-112.

Grube, Nikolai y Nahm Werner (1994). “A Census of Xi-
balba: A Complete Inventory of Way Characters on 
Maya Ceramics”. En J. Kerr (ed.), The Maya Vase Book, 
t. 4. Nueva York: Kerr Associates, pp. 686 -715.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



236

Guiteras Holmes, Calixta (1965). Los peligros del alma. Vi-
sión del mundo de un tzotzil. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Houston, Stephen D. y David S. Stuart (2001). “Peopling 
the Classic Maya Court”. En T. Inomata y S. D. 
Houston (eds.), Royal Courts of the Ancient Maya, vol. 1: 
Theory, Comparison, and Synthesis. Boulder: West-
view Press, pp. 54 -83.

Houston, Stephen D. y David S. Stuart (1998). “The An-
cient Maya Self: Personhood and Portraiture in the 
Classic Period”. En Res. Anthropology and Aesthetics, 33, 
73-101.

Houston, Stephen D., David S. Stuart y Karl A. Taube 
(2006). The Memory of Bones. Body, Being and Experience 
Among the Classic Maya. Austin: University of Texas 
Press.

Houston, Stephen y Karl A. Taube (2000). “An Ar-
chaeology of the Senses: Perception and Cultural 
Expression in Ancient Mesoamerica”. En Cambridge 
Archaeological Journal, 10(2), 61-94.

Ingold, Timothy (2000). The Perception of the Environment. 
Essay on livelihood, dwelling and skill. Londres y Nueva 
York: Routledge.

Jones, Andy (2005). “Lives in fragments? Personhood 
and the European Neolithic”. En Journal of Social Ar-
chaeology, 5(2), 193-224.

Kovasna, Anna (2009). Building Bodies, Balancing Powers 
of Insides, Outsides and Changing Notions of Male and Fe-
male Personhood Among the Matses of the Western Amazon. 
Tesis de maestría en Antropología, Universidad de 
Lund, Suecia.

Landa, fray Diego de (1994). Relación de las cosas de Yucatán. 
México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Lerma Rodríguez, Félix (2014). Presencias en la roca. El 
arte rupestre de la gruta del Espíritu Santo. Tesis de doc-
torado en Historia del Arte, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Ciudad de México.

López Austin, Alfredo (1984). Cuerpo humano e ideología. Las 
concepciones de los antiguos nahuas. México: UNAM, 2 t.

Lozada, Josuhé (2019). Informe de la temporada de campo 2018 
del Proyecto Arqueológico: Aplicación de técnicas arqueomé-
tricas en el estudio del arte rupestre de la Selva Lacandona. In-

forme entregado al Consejo de Arqueología de INAH, 
Ciudad de México.

Lozada, Josuhé (2017). El arte rupestre y la temporalidad 
del paisaje en Laguna Mensabak y Laguna Pethá, Chiapas. 
Tesis de doctorado en Arqueología, INAH, ENAH, 
Ciudad de México.

Lozada, Josuhé (2011). “Manos al negativo en cavidades 
zoques y mayas. Un acercamiento al lenguaje cor-
poral”. En Memorias del XXIV Simposio de Investigaciones 
arqueológicas en Guatemala, celebrado en julio de 2010. 
Guatemala: Museo Nacional de Arqueología y Etno-
logía, pp. 1111-1123.

Martínez González, Roberto (2015). El nahualismo. 
México: Instituto de Investigaciones Históricas, Ins-
tituto de Investigaciones Antropológicas-UNAM.

Martínez González, Roberto (2007). “Las entidades 
anímicas en el pensamiento maya”. En Estudios de 
Cultura Maya, XXX, 153-174.

Martínez González, Roberto (2006). “El ihiyotl, la 
sombra y las almas-aliento en Mesoamérica”. En 
Cuicuilco. Revista de Ciencias Antropológicas, XIII(38), 
septiembre, 177-200.

Page Pliego, Jaime Tomás (2014). “La importancia del 
cuerpo en la noción de persona entre mayas actua-
les de Oxchuc, Chamula y Chenalhó, Chiapas”. En 
Revista Pueblos y Fronteras Digital, 9(18), 35-48. Dispo-
nible en http://www.pueblosyfronteras.unam.mx/
index.php/index.php/pyf/%20article/view/21

Page Pliego, Jaime Tomás (2002). Curandería tzotzil y 
procesos de formación, iniciación y de trabajo de sus practi-
cantes. Tesis doctoral, Facultad de Filosofía y Letras-
UNAM, México.

Palka, Joel (2005). “Rock Paintings and Lacandon Maya 
Sacred Landscapes”. The PARI Journal. A Quarterly Pu-
blication of the Pre-Columbian Art Research Institute, 5(3), 
1-7. Disponible en www.mesoweb.com/pari/publi-
cations/journal/503/PinturasRupestres.pdf

Palka, Joel y Fabiola Sánchez (2011). “Mujeres y hom-
bres mayas posclásicos e históricos en la vida ritual 
en las tierras bajas de Chiapas”. En Los investigadores 
de la cultura maya 2010, núm. 19, t. II. México: Univer-
sidad Autónoma de Campeche, 223-245.

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



237

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

Pérez, Patricia (2019). Análisis funcional de artefactos líticos 
recuperados de las excavaciones arqueológicas en el Risco 
Mensabak. México: Escuela Nacional de Antropolo-
gía e Historia.

Pincemin Deliberos, Sophia (1999). Manos y soles. Estudio 
de la gráfica rupestre en Chiapas. Tuxtla Gutiérrez: Go-
bierno del Estado de Chiapas, Universidad de Cien-
cias y Artes de Chiapas.

Pitarch Ramón, Pedro (2010). “Los dos cuerpos mayas. 
Esbozo de una antropología elemental indígena”. En 
Estudios de Cultura Maya, XXXVII, 149-178. 

Pitarch Ramón, Pedro (2000). “Almas y cuerpo en una 
tradición tzeltal”. En Archives de Sciences Sociales des 
Religions, 112), 31-48.

Pitarch Ramón, Pedro (1996). Ch’ulel: una etnografía de las 
almas tzeltales. México: Fondo de Cultura Económica.

Redfield, Robert y Alfonso Villa Rojas (1964). Chan 
Kom. A Maya Village. Chicago, Londres: Chicago 
University Press.

Romero, Laura (2007). “La noción de persona y el con-
cepto de ixtlamatki en la visión del mundo de  los 
nahuas de la sierra negra de Puebla”. En Revista 
Pueblos y Fronteras Digital, 2(4),  1-41. Disponible 
en http://www.pueblosyfronteras.unam.mx/index.
php/index.php/pyf/article/view/221

Ruz, Mario Humberto (2003). “Pasajes de muerte, pai-
sajes de eternidad”. En Alain Breton, Aurora Monod 
Becquelin y Mario Humberto Ruz (eds.). Espacios 
mayas: usos, representaciones, creencias. México: UNAM, 
Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroa-
mericanos, pp. 619-657.

Sánchez Balderas, Fabiola (2005). “Arte rupestre en 
Metzabok. Una descripción preliminar”. En Revista 
Bolom, 2: 67-96. San Cristóbal de Las Casas, Chiapas: 
Centro de Investigaciones Frans Blom, Fundación 
Cultural Na Bolom A.C.

Santos-Granero, Fernando (2009). “Introduction: Ame-
rindian Constructional Views of the World”. En Fer-
nando Santos-Granero (ed.), The Occult Life of Things. 
Native Amazonian Theories of Materiality and Personhood. 
Tucson: The University of Arizona Press, pp. 1-29. 

Strathern, Marilyn (1988). The Gender of the Gift. Pro-
blems with Women and Problems with Society in Melane-

sia. Berkeley, Los Ángeles, Londres: University of 
California Press.

Strecker, Matthias (1982) “Representaciones de manos 
y pies en el arte rupestre de cuevas de Oxkutzcab, 
Yucatán”. En Boletín de la Escuela de Ciencias Antropoló-
gicas de la Universidad de Yucatán, 9(52), 47-57. 

Thomas, Julian (2004). Archaeology and Modernity. Lon-
dres y Nueva York: Routledge.

Thomas, Julian (2007). “Archaeology’s Humanism and 
the Materiality of the Body”. En Timothy Insoll 
(ed.), The Archaeology of Identities: a Reader. Londres y 
Nueva York: Routledge, pp. 211-224.

Tedlock, Barbara (1982). Time and the Highland Maya. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

Velásquez García, Erik (2013). “Nuevas ideas en torno 
a los espíritus wahyis pintados en las vasijas mayas: 
hechicería, enfermedades y banquetes oníricos en el 
arte prehispánico”. En Estética del mal: conceptos y re-
presentaciones. México: Instituto de Investigaciones 
Estéticas-Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, pp. 561-585.

Velásquez García, Erik (2008). “El desciframiento de 
la escritura istmeña: reevaluación del estado de la 
cuestión”. En Olmeca. Balance y perspectivas. Memorias 
de la Primera Mesa Redonda, t. II. Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, Fundación Arqueológica Nuevo 
Mundo, pp. 639-665.

Velásquez García, Erik (2009). Los vasos de la entidad 
política de ‘ik’: Una aproximación histórica-artística. Es-
tudio sobre las entidades anímicas y el lenguaje gestual y 
corporal en el arte maya Clásico. Tesis de doctorado en 
Historia del Arte, Facultad de Filosofía y Letras-
UNAM, México.

Vigliani, Silvina (2016). “La noción de persona y la agen-
cia de las cosas. Una mirada desde el arte rupestre”. 
En Anales de Antropología, 50, 24-48.

Vigliani, Silvina (2015). Pinturas espirituales. Identidad y agen-
cia en el paisaje relacional de sociedades cazadoras recolectoras y 
pescadoras. México: CONACULTA, INAH, ENAH. 

Villa Rojas, Alfonso (1987). Los elegidos de Dios. Etnografía 
de los mayas de Quintana Roo. México: Instituto Nacio-
nal Indigenista.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



238

Figura 1. Mapa de ubicación de Laguna Mensabak

Fuente: Elaborado por Josuhé Lozada.

Viveiros de Castro, Eduardo (1996). “Os Pronomes 
Cosmológicos e o Perspectivismo Amerindio”. En 
Mana, 2(2), 115-144. 

Vogt, Evon Z. (1966). Los zinacantecos. Un pueblo tzotzil 
de los altos de Chiapas. México: Instituto Nacional 
Indigenista.

Willerslev, Rane (2007). Soul Hunters. Hunting, animism, 

and personhood among the siberian yukaghirs. Berkeley, 
Los Ángeles, Londres: University of California Press.

Woodfill, Brent y Lucía R. Henderson (2016). “The Clas-
sic-Period Pictographs at Juliq’ Cave, Alta Verapaz, 
Guatemala: an Interdisciplinary Approach to Cave Art 
as Organizing Principle”. En Journal of Field Archaeology, 
41(2), 77-92.

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



239

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

Figura 2. Mapa de ubicación de los cinco riscos de Laguna Mensabak

Fuente: Imagen Spot tomada el 07/03/2013. Elaborado por Josuhé Lozada.

Figura 3. Localización del Panel 1 y Panel 5 Sector Este y Oeste en el risco Mensabak

Fuente: Foto de Josué Gómez.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



240

Figura 4. Escena rupestre del Panel 1, Risco Mensabak

Fuente: Dibujo de Josuhé Lozada.

Figura 5. Dibujo final del Panel 5 Sector Este y Oeste del Risco Mensabak

Fuente: Dibujo de Josuhé Lozada.

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798



241

Figura 6. Acercamiento al pequeño personaje de la escena rupestre del Panel 1 del Risco Mensabak

Fuente: Foto y procesamiento digital en DStretch por Josuhé Lozada, 2015.

Josuhé Lozada-Toledo, Silvina Vigliani Un soplo de vida en la pared...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XIX, núm. 1, enero-junio de 2021, pp. 225-241. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.798


