WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS DESPUES
DE LOS POGROMOS DE 1984 EN INDIA

WIDow JATHA OR THE WIDOWS’ ORGANIZATION AFTER
THE 1984 PoGROMS IN INDIA

Fernanda Vazquez-Vela*
DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818

Resumen: En el presente trabajo se discute, a través de metodologia etnografica en primer lugar, sobre porqué
sigue siendo escasa la voz de las mujeres y su agencia (agency) en la historia de India, y en especial en la
historia sikh. En segundo lugar, se describen los pogromos de 1984 en Delhi desde las voces de las mujeres.
Finalmente, se analizan las formas complejas en que las viudas se abren espacios de decision, injerencia,
activismo y organizacion. La violencia destruyo6 el mundo como lo conocian, pero abrio otras posibilidades,
como la capacidad de salir del ambito privado al pablico, de trabajar y de decidir sobre su estado civil. También
se formaron liderazgos y consolidaron un movimiento politico.

Palabras clave: conflictos politicos, violencia contra las mujeres, viudas, empoderamiento, sijismo, disturbios
de 1984, historia moderna y contemporanea.

Abstract: Using a mainly ethnographic methodology, this paper discusses why the voice of women and their
agency is still scarce in the history of India and especially in Sikh history. It then describes the 1984 Delhi
pogroms as voiced by these women. The text analyzes the complex ways in which widows open spaces for
decision making, advocacy, activism, and organization. Violence destroyed the world as they knew it, but it
opened up other possibilities, such as the ability to move from the private to the public sphere, work for the first
time, and decide on their marital status. They also formed leaderships and consolidated a political movement.

Keywords: political conflicts, violence against women, widows, empowerment, Sikhism, 1984 riots, modern
and contemporary history.

* Fernanda Viazquez Vela. Doctora en Estudios de Asia y Africa, con
especializacion en sur de Asia, por El Colegio de México. Profesora-
investigadora en el Departamento de Ciencias Sociales de la Uni-
versidad Auténoma Metropolitana, Cuajimalpa, México. Temas de
especializacion: historia moderna y contemporanea de India; Estado-
nacion, comunidad y violencia; experiencia de la violencia, memoria y
transformaciones en la identidad y género en India; relacion bilateral

India-México. Correo electronico: mvazquez@cua.uam.mx. ORCID: Enviado 'a’dictamen: 144 de abril de 2020.
hetps://orcid.org/0000-0001-6830-6995 Aprobacion: 30 de septiembre de 2020.
LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 101

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.818




FERNANDA VAZQUEZ-VELA

Introduccion

n la historia de India independiente se han

presentado momentos de mucha violencia y de

constante confrontacion entre el Estado y di-
versas comunidades. Ya en la década de 1970 surgieron
una serie de nuevos movimientos que promovian reivin-
dicaciones sociales de todo tipo, desde reafirmaciones
de casta, hasta demandas de campesinos, de dalits' o de
grupos tribales® y regionales. Este periodo de la histo-
ria, en el que se cuestionaban directamente el proyecto
nehruviano® y la conformacion del Estado-nacion indio,
se caracteriza por lo que algunos académicos llaman
“profunda crisis™.*

Un conflicto importante en este periodo, el cual
marca un parteaguas en el manejo politico, militar e
institucional frente a las diferencias politicas, fue el
enfrentamiento entre el gobierno de la primera ministra
Indira Gandhiy los lideres sikh® en el estado nortefo in-
dio del Panjab.* Comtnmente es conocido este conflicto
como “crisis del Panjab” o “el problema del Panjab”.
Los lideres sikh demandaron del Estado-nacion una
serie de puntos vinculados a una mayor autonomia y
ejercicio politico dentro de su estado. Sin embargo, el
gobierno central considero estas demandas como una
amenaza a la unidad nacional y como la posibilidad de
basquedas separatistas de no controlarse el “proble-
ma”. Tales demandas politicas pueden encontrarse en
el documento conocido como Anandpur Sahib Resolution
“primera version adoptada en 1973, segunda en 1978”
(Dhillon, 1996).

Al no abrirse canales de negociacion efectivos, el
movimiento conformado por diversos grupos y lideres
se radicalizo cada vez mas, y cedi6 el liderazgo princi-
pal al grupo militante armado bajo la figura de Jarnail
Singh Bhindranwale,” quien, después de varias acciones
violentas en el Panjab, se instal6 en el Templo Dorado de
Amritsar, el lugar mas sagrado para los sikh. El templo
se convirtio en unos meses en un almacén de armas y en
el cuartel desde el que se ordenaban ataques, secuestros,
asesinatos y acciones en contra del Estado. Entre 1970
y finales de 1990 se pueden distinguir tres eventos car-
gados de violencia que caracterizaron esta disputa: 1)

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

La entrada del ejército al Templo Dorado en Amritsar
el 4 de junio de 1984 para controlar al movimiento de
Bhindranwale, conocido como Operacion Blue Star. Las
cifras oficiales sefialan 1 600 muertos dentro del recinto
sagrado de los sikh, aunque se estiman muchos mas.
Bhindranwale y un grupo de 400 militantes fallecieron
en esa confrontacion. 2) Como consecuencia, muchos
sikh se sintieron agredidos en lo mas intimo de su reli-
giosidad. Dos guardias sikh, cercanos al primer circulo
de seguridad de la primera ministra Indira Gandhi, la
asesinaron el 31 de octubre del mismo afio. Tras este
asesinato inicio una persecucion de sikhs en Delhi y sus
alrededores conocida como “disturbios sikh de 1984”
(1984 anti-Sikhriots). En cifras oficiales fueron asesinados
3000 hombres sikh; en cifras no oficiales, mas de 12 000.
3) El tercer evento de violencia se presento a lo largo
de quince afos en el estado del Panjab. En respuesta
a los dos eventos de violencia anteriores y a la muerte
de Bhindranwale, para muchos considerado martir y
héroe, surgieron nuevos grupos armados. El gobierno
aprobo varias leyes que le permitian detener o disparar
a cualquiera que fuera sospechoso de ser “terrorista”.
Entre 1984 y 1999 murieron alrededor de 25 000 hom-
bres. En la gran mayoria de los casos no hay pruebas de
que estuvieran armados o de que fueran “terroristas”.®

En las proximas paginas me centraré en el segundo
delos eventos citados, los “disturbios de 1984 en Delhi”°
enlos cuales se pudo apreciar una marcada violencia de
género. El objetivo principal del ataque fueron hombres
sikh, quienes tras su muerte dejaron a un gran ntimero
de mujeres y nifos sin sustento econémico y sin un
techo. De los tres eventos mencionados, este ha sido do-
cumentado con amplitud principalmente en literatura
periodistica, de cronica y de denuncia. Existen ademas
reportes de organizaciones civiles que han demostrado
la dinamica dela violencia, en la que estuvieron implica-
dos miembros del partido de Indira Gandhi (el Partido
del Congreso), asi como reportes de las comisiones de
investigacion que el gobierno promovio para averiguar
el origen de la violencia.

En el presente trabajo trataré¢ sobre las mujeres que
vivieron esta tragedia. En muchas ocasiones, ellas no
son verdaderamente vistas como personas, sino son

102 LiminaR. Estudios Socia]csy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

estigmatizadas, discriminadas o incorporadas en los
relatos sobre violencia tinicamente como victimas,
en la categorizacion que el gobierno les impuso, la de
“viudas”. Mi intencion es verlas de forma diferente, co-
nocer sus narrativas (sus voces), sus preocupaciones, las
multiples maneras en que la violencia cambi6 sus vidas,
sus roles y sus iniciativas (su agencia y activismo) para
organizarse politicamente y manifestar sus necesidades
de manera publica.

Primero, me referiré al tratamiento que se otorga a
las mujeres en muchos documentos historicos, oficiales
o periodisticos, asi como a la forma en que se categoriza
a las mujeres y a la viudez en contextos de violencia.
En segundo lugar, describiré lo que sucedio en los po-
gromos de 1984 en Delhi a partir de algunos relatos de
viudas. Finalmente, analizo las formas complejas en que
estas mujeres se abren espacios de decision, injerencia,
activismo y organizacion, y como en ello podemos
encontrar en repetidas ocasiones decision y accion
(agencia femenina). Estos espacios no siempre llevan a
cambiar las estructuras sociales o culturales en las que
se encuentran las mujeres, pero si permiten visibilizar
las decisiones que toman en sus propios términos, al
pensar la categoria de agencia de forma distinta.

El argumento de este trabajo es que, en los relatos
sobre eventos de violencia, en los documentos oficiales
y en los reportes de organizaciones civiles las mujeres
ocupan un espacio como victimas, lo que las coloca
como personas pasivas, sin poder de decision y al vai-
vén de las pretensiones de su familia, la comunidad y
el Estado. Sin la intencion de disminuir la importancia
de la experiencia que tuvieron en cuanto a violencia, su
dolor y sufrimiento, busco mostrar que estas mujeres
tomaron decisiones sobre diversos aspectos de su vida
y se organizaron y movilizaron politicamente. Sin em-
bargo, también pueden encontrarse contradicciones y
complejidades en la relacion entre agencia y activismo.
La violencia destruy6 el mundo como lo conocian, pero
abrio otras posibilidades: 1a capacidad de salir del ambi-
to privado al pablico, de poder trabajar por primera vez
y de decidir sobre su estado civil. También se formaron
liderazgos y consolidaron un movimiento politico, lo
cual impulso6 que obtuvieran compensaciones y que el

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

gobierno estableciera dos comisiones de investigacion.
Sin embargo, esto no implico independencia absoluta
de practicas culturales de dominacion masculina, ni
tampoco las llevo a obtener la justicia que siguen exi-
giendo. Algunas veces su accion fortalecio estructuras
de marginacion; agudizo roles o patrones especificos
como las concepciones acerca del matrimonio, la viu-
dez, la sumision, la dependencia, el sometimiento y la
victimizacion, entre otros elementos. En este sentido,
me interesa observar la categoria de género como una
esfera de protesta (Basu, 1998) en la que se entrecru-
zan el Estado con sus convulsiones, la comunidad y la
religion con sus construcciones y contradicciones, y el
patriarcado con sus supuestos y dominios, vistos desde
la experiencia de la violencia que sufrieron las mujeres
de forma local.

Este texto se desprende de una investigacion mas
amplia que realicé en India (Delhi y Panjab) durante
2008y 2018, y se basa en el analisis del material biblio-
grafico, hemerografico, historico y etnografico obtenido
durante esas estancias. La utilizacion de lametodologia
etnografica busca establecer un posicionamiento en
la investigacion, ya que permite acercarse a voces que
no han sido incorporadas o de dificil acceso. El disefio
e implementacion de las entrevistas fue una tarea de
enormes retos, porque se trataba de trabajar con mujeres
que tuvieron experiencias sumamente dolorosas; ellas
fueron testigos de como golpearon a sus seres queridos,
los banaron de combustible y los quemaron vivos. Estaré
siempre en deuda con ellas por la disposicion que mos-
traron para trabajar conmigo y su recepcion carifosa.
Como ellas mismas pidieron, este trabajo busca que
se las visibilice como mujeres y que la violencia que
vivieron no sea olvidada.

Violencia, sufrimiento y etnografia

El argumento que planteo se desprende de la discusion
tedrica y metodologica que desarrolla la antropologa
Veena Das en sus contribuciones al estudio de la violen-
cia, el traumay el sufrimiento social en India. Principal-
mente sobre la categoria de “evento critico”, que tomo
como una estructura teorica sobre la cual disefi¢, analicé

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 103
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

e interpreté los datos obtenidos en mi trabajo de campo,
aunque también trabajo con otros nodos tedricos como
viuda, agencia, activismo y documentos de verdad, que
alolargo del articulo se iran desplegando.

Enla obra Critical Events. An Antropological Perspective
on Contemporary India (Das, 2004[1995]), esta autora
busca identificar ciertos momentos en la historia
contemporanea de India para pensarlos desde el co-
nocimiento antropologico, y ofrecer un analisis y una
lectura distintos. Para ella, es importante reflexionar
en torno a la afirmacion de Marc Augé de que la an-
tropologia es siempre una antropologia del “aqui y
del ahora™; una antropologia que implica una forma,
una relacion de intimidad o de intimar con el “aqui”,
que es la sociedad con la que se trabaja, y el “ahora”,
cuando el presente es privilegiado (Das, 2004[1995]:2-
3). El trabajo se realiza con un “otro”, con sus vidas y
sus experiencias. Cuando estas son atravesadas por
la violencia, Das llama a analizar las maneras en que
sus vidas son trastocadas y llevadas a nuevos terrenos.
Para ella, un “evento critico” es aquel que:

crea nuevas formas de accion que redefinen las cate-
gorias tradicionales, tales como codigos de pureza y
honor; el significado del martirio; y la construccion de
una vida heroica. De igual manera, se transforman la
variedad de actores politicos, como grupos de casta,
comunidades religiosas, grupos de mujeres y lanacion
en su conjunto (Das, 2004[1995]:6).

Estos eventos violentos afectaron a diversas instancias,
desde familias, hasta comunidades, gobiernos, leyes, et-
cétera. Das propone hacer un corte en estos eventos para
poder observar las implicaciones de todas las instancias
relacionadas, y comolos actores logran redefinirse, rede-
finir su pasado o regular sus cuerpos. Es de esta manera
como en un trabajo mas amplio (Vazquez, 2010) defino
los tres eventos criticos antes mencionados en el marco
del conflicto entre Indira Gandhi y los lideres sikh.
Metodologicamente, las experiencias de los sujetos
exigen, segin Das, que seamos capaces de trabajar con
los problemas dela violencia, del dolor y del sufrimiento;
recuperar las voces de las victimas en una escritura etno-

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

grafica sensible a sus vidas y su contexto. Justamente en
un trabajo anterior a aquel en el que analiza los eventos
criticos, “Our work to cry, your work to listen” (Das,
1990), Veena Das resalta la urgencia de las viudas de
los disturbios de 1984 por ser escuchadas, y la nuestra
por entender las estructuras cotidianas de la violencia,
asi como los significados que las victimas les dan.”®
De esta manera, la propuesta metodologica consiste
en convertirnos, mucho mas que en observadores, en
escuchas, y que la importancia se centre en el habla de
los sujetos con los que trabajamos (Das, 2004[1995]),
en su enunciacion, en sus decisiones, en sus acciones,
en su agencia. Que podamos acercarnos a la verdad de
la victima, a lo que tiene para contar.

Las relaciones de poder, las categorizaciones que
se imponen desde distintas instituciones y el propio
tratamiento de la violencia generan procedimientos de
silenciacion e invisibilizacion de las victimas. Aparecen
actores, reportes y discursos que ofrecen unalectura de
los eventos y que hablan sobre y por las victimas, mo-
viéndolas a un ambito del discurso (Mani, 1987); pero
esto en realidad no las hace visibles y no es de sus voces
delas que se habla. Das afirma que lo que la antropologia
puede ofrecer es recuperar esas voces, pero encarnadas,
con laintencion de combatir los discursos totalizantes
que estan presentes tanto en el Estado y la sociedad,
como en la creacion y organizacion del conocimiento
(Das, 2004[1995]).

En el caso de la violencia en contra de los sikh en
1984, el evento fue denominado por el gobierno como
“disturbios” (riots), una categoria que busca explicar la
violencia a partir de la confrontacion de dos comuni-
dades como consecuencia del asesinato de la primera
ministra Indira Gandhi por sus dos guardias sikh. Sin
embargo, al nombrar la violencia como disturbio, la
participacion, la responsabilidad y las omisiones del
Estado y sus instituciones no son cuestionadas. A lo
largo de este trabajo se expondran las implicaciones
en la violencia de varias instituciones tanto politicas,
como del Estado. La “turba” (the mob) aparece en los
relatos oficiales como un grupo de personas sin rostro,
sinidentidad, “en duelo” porla muerte de Indira Gandhi.
Al definirlos de esta manera, se justifica que “actuaron

104 LiminaR. Estudios Socia]csy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

llevados por el dolor o en defensa de algo”, y ademas, al
no poder ser identificados, nadie resulta culpable. Enlos
relatos de las viudas, encontramos, por el contrario, que
los describen, los conocen e incluso saben sus nombres
en algunos casos.

Por otro lado, es interesante notar que las mujeres,
en el momento de convertirse en viudas, quedaron
bajo responsabilidad de una instancia masculinizada,
ya sea el Estado, la comunidad o la familia del marido.
A partir de la violencia, estas instancias establecieron
una relacion entre victima y viuda. Al hacer esto, las
mujeres fueron consideradas como sujetos infantiliza-
dos, pasivos, que necesitaban de proteccion, incapaces
de decidir por si mismas, o bien como objetos de una
practica cultural, discurso, compensacion o politica,
garantes de una serie de derechos y compensaciones
que debian ser exigidos —pensemos en las autoridades
sikh, en los abogados que las defendieron o en los sue-
gros que buscaron beneficiarse de lo que se consiguiera,
todos hombres—. El Estado las nombro y establecio los
documentos para su identificacion y vinculacion legal
con las instituciones gubernamentales, y definio las
compensaciones que recibirian para ser rehabilitadas.
Justamente, al analizar el evento critico como lo define
Das, busco mostrar las relaciones que existen dentro
de este, y principalmente las formas de accion que pu-
sieron en practica las mujeres, sus decisiones y como
se posicionaron y actuaron a partir de la categoria en
la que las colocaron, como viudas.

Mujeres, viudas y agencia femenina

Aungque la mayoria de los trabajos sobre los pogromos
de 1984 en Delhi mencionan a las viudas, en muchos
de los casos lo hacen desde su caracter de victimas." El
énfasis se sittia en lo que les sucedio, en lo que vivieron
durante la violencia y en sus consecuencias. Sin em-
bargo, también es importante tratar el tema a partir de
otra mirada; por un lado desde sus voces, pero también
desde sus decisiones y acciones (Vazquez, 2014), desde
su agencia. Como afirma Doris R. Jakobsch, hacerlo
“cambia el entendimiento de la historia completa”
(2003:127); se crea otra, una nueva, que ilumina aspec-

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

tos que no se habian percibido sobre las mujeres en un
mismo evento historico.

Aunque desde la década de 1970, a partir del Reporte
del Comité sobre el Estatus de las Mujeres en India,” surgio la
necesidad de construir estudios y politicas que ayuda-
ran a mejorar la condicion de vida y la presencia de las
mujeres en todas las esferas, quedan todavia investi-
gaciones por realizar en este campo. En 2003, Doris R.
Jakobsch hizoun llamado y un esfuerzo por hablar de las
mujeres en la historia sikh. En su libro Relocating Gender
in Sikh History (Jakobsch, 2003), esta autora delimita
acertadamente tres principios porlos cuales se haregido
la historia sikh en relacion con las mujeres, los cuales
pueden apreciarse también en la forma en que estas son
consideradas en las politicas ptublicas 0 en los medios de
comunicacion. En primer lugar, se observa el principio
del “silencio”, porque las mujeres sikh no aparecen en
las narrativas historicas como agentes del cambio en el
espacio publico. En segundo lugar, existe un principio
de “negacion”, porque es notoria la negacion de los
hombres sobre la importancia de las mujeres sikh en
la historia. En tercer lugar, se encuentra el principio
de “incorporacion”, que hace referencia a las formas
en que, en ciertos contextos, las mujeres sikh han sido
incorporadas con énfasis en cuanto a algunas cualida-
des femeninas, que son comparadas con las de otras
comunidades para enaltecer los valores sikh, pero sin ser
completamente entendidas o exploradas, por lo que se
reafirman roles de género y dominacion. Y, finalmente,
la autora detecta el principio de “idealizacion”, segin
el cual las mujeres aparecen glorificadas como madres
o receptaculos de la tradicion (Jakobsch, 2003:16). Es
muy reciente la necesidad de incorporar a las mujeres
en la historia de las comunidades. El nuevo museo
erigido a las afueras del Templo Dorado en Amritsar
y las nuevas salas del museo del Templo Bangla Sahib
en Delhi cuentan ya con pinturas de figuras femeninas
vinculadas a eventos historicos sikh.

Jakobsch llama la atencion sobre que esto suceda
enun camino espiritual que desde su origen plante6 as-
pectos de equidad. Uno de los valores mas importantes
en el sikhismo, desde las ensenanzas de su primer guru
(Nanak), es la no existencia de distinciones por casta,

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 105
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

clase o género, como se presentaban en el hinduismo
y en el islam.” También es de enorme relevancia que
las mujeres tienen los mismos derechos rituales y es-
pirituales que los hombres. Sin embargo, el sikhismo
se entreteje con una cultura panjabi primordialmente
patriarcal, rural y campesina (jat). La estructura social
es patrineal y patrilocal, lo cual implica que, dentro
del linaje, las mujeres estan subordinadas cultural y
economicamente a una figura masculina. Dar pasos
fuera de las decisiones de esta figura pone en riesgo su
seguridad y estatus en la comunidad (Sandhu, 2009).
Ademas, el Panth (camino o comunidad religiosa) se rige
también de forma patrilineal. Ninguno de los diez gurus
(maestros espirituales) fue mujer. Existe una preferen-
cia por los nifos varones sobre las ninas: “enla sociedad
punjabi el nacimiento de una nifa se mantiene como
algo silencioso, mientras que la llegada de un varon es
celebrada” (Singh, 1996:36). La patrilocalidad delimita
que las mujeres casadas vayan a vivir a la casa de la
familia del esposo. Por esta razon, se considera que se
iran y no mantendran o incrementaran los bienes en la
casa paterna, a diferencia de los varones, quienes, segiin
la creencia, al quedarse ayudaran a mantener e incre-
mentar el patrimonio. Si las nifias no son celebradas y
las mujeres estan subordinadas a sus padres, hermanos,
maridos, suegros o cuiados, ¢qué quedara para aquellas
cuyos maridos han muerto? “La viudez condena a la
mujer sikh a un estadio de sutak [contaminacion ritual |
perpetuo. En panjabi se le llama vidhwa [viuda] o randi
[ literalmente significa prostituta y es utilizado como
forma de abuso]” (Singh, 1996:36). Bajo estas creencias,
laviuda deja de ser una persona completa cuando muere
st esposo. En el lenguaje coloquial panjabi, y en los di-
chos, siempre se muestra la fortuna que implica morir
como suhangan o mujer casada, es decir, morir antes
que el marido para nunca ser una viuda, ya que estas
son tratadas como extraias tanto por la familia propia,
como por la del marido (Hershman, 1981).

Dentro del sikhismo se puede salir del estado de
viudez con un nuevo matrimonio al que se conoce
como “karewa” o “chaddarandazi” (Sandhu, 2009:89), que
permite a una viuda casarse con un hermano soltero
de su marido. Esta practica en India no parece extrana

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

si se considera que tras el matrimonio las mujeres van
a vivir a la casa del suegro junto con los hermanos y
cunadas del esposo. Cuando este ultimo fallece, existe
una necesidad de proteger las propiedades (aunque sean
pocas) y a los nifios dentro de la familia, y la solucion a
tal circunstancia es que la viuda se case con un cufiado
soltero. Es muy reciente y ha crecido la aceptacion de
que las mujeres puedan decidir casarse nuevamente,
pero fuera de la familia del marido. Para algunas mujeres
que entrevisté, cualquiera de las dos opciones es pre-
ferible a permanecer viuda. Debe aclararse que existen
multiples interpretaciones, practicas y particularidades
propias de los usos sociales, culturales y religiosos que
se siguen en las diversas comunidades y que rigen a al-
gunas mujeres siy a otras no. Veremos mas adelante las
formas particulares y situadas que toman estas creencias
e instituciones en los casos de las viudas que presento,
y como son atravesadas por la region, la casta, la clase,
el estatus y el rol.

Existen pocos trabajos sobre las viudas en India, y
principalmente sobre las mujeres sikh que enviudaron
tras los eventos de violencia que se describen al inicio.
En este trabajo busco mostrar las experiencias de las
entrevistadas en el marco de estos procesos, tanto las
de la violencia que vivieron, como las de convertirse
en viudas. Sobre todo, trataré como en estos procesos
ellas tomaron decisiones sobre sus vidas, estado civil,
creencias, valores, actitudes y Tecursos economicos, y
que en muchos casos actuaron de forma independiente
y en contra de lo estipulado por sus comunidades, es
decir, ejercieron su agencia.

Aungque son amplias las discusiones desde diversas
disciplinas en torno a la categoria de agencia, y desa-
rrollarlas seria propio de otro trabajo, es importante
establecer los elementos que este nodo tedrico me
permite tratar en el caso empirico. Comtnmente se
entiende por agencia “la capacidad de los individuos
para actuar en el mundo y tener un efecto o impacto”
(McNay, 2016:39), 0 bien la accion “frente a sanciones
culturales y desigualdades a menudo abrumadoras”
(McNay, 2000:10). Sin embargo, aunque es una capaci-
dad universal, algunos individuos tienen mayor o menor
agencia dependiendo del contexto. Dorothy Smith

106 LiminaR. Estudios Socia]csy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

problematiza esta situacion desde la teoria feminista y
encuentra que la categoria fue construida en el marco
de un pensamiento humanista positivista en el cual,
para poder tener accion, se debe ser hombre, racional,
autonomo, libre, que tenga conciencia, opciones y lo
haga desde su individualidad. Bajo esta estructura, “las
mujeres fueron discursivamente constituidas como no
agentes” (Smith, citada en Davies, 1991:45). Ademas,
¢qué sucede si no se cuenta con estos elementos y aun
asi se toman decisiones y se acttia? Ademas, se plantean
acciones que puedan llevar a un cambio en el mundo,
a una transformacion; sin embargo, los individuos po-
demos tomar decisiones y actuar, y no necesariamente
generar cambios radicales. La categoria entonces debe
ser repensada, desnaturalizada, situada, encarnada
y vista como relacional, en la que estructura y libre
albedrio dialoguen frente a estos cuestionamientos."
De esta manera, Bronwyn Davies (1991) propone,
entre otras iniciativas, analizar la agencia de una per-
sonay, en este caso, la agencia femenina, observando
los elementos tanto racionales como subjetivos, por-
que la accion no siempre se realiza desde un calculo
racional previo. Los agentes toman decisiones o reac-
cionan no necesariamente siendo conscientes de todo
lo que los motiva, por lo que debemos ver las formas
en que enuncian y explican, o bien los silencios que
abren. Es importante asimismo tener en cuenta que
una decision puede ser fragmentada o contradictoria,
porque no siempre habra una intencion clara detras
u objetivos hacia adelante. La accion puede realizarse
con autonomia y libertad, y en otras ocasiones estar
dentro de una estructura de poder y subordinacion,
lo que permite poco margen de movimiento. Existen
decisiones y acciones individuales, pero también las
hay colectivas, se deben analizar segtin cada caso,
por lo que es importante leer el contexto y como el
individuo esta situado en €l. La agencia también se
encuentra encarnada, y cada cuerpo responde a una
serie de elementos de su pasado y a relaciones tanto
internas como con el exterior. Algunas accionesy de-
cisiones modifican aspectos importantes de la vida y el
entorno, mientras otras no; por lo tanto, es importante
visibilizar aquellas decisiones o acciones cotidianas y

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

pequenas, y considerar también que la agencia puede
implicar una forma de resistencia porque los agentes
se rebelan de diversas maneras ante cada estructura.
Pero también, como sefiala Saba Mahmood (citada
por McNay, 2016:47), hay contextos en los que no
siempre se busca la emancipacion de una estructura
de dominacion, “lo que puede aparecer para el mundo
occidental como ‘pasividad y docilidad’, puede ser una
forma activa de habitar las normas” (Saba Mahmood
citada por McNay, 2016:47), por lo cual es importante
entender la agencia femenina en sus propios términos.

Entender la violencia desde su voz: los relatos de
las viudas de los pogromos de 1984

Las diez viudas con las que trabajé sobre los disturbios o
del también llamado “Noviembre negro” son conocidas
como las chaurasiye, un término en hindi que significa 84.
El concepto es ampliamente conocido porlos habitantes
de Delhi. Una de las compensaciones que recibieron
fueron departamentos construidos en el barrio Tilak
Vihar, hoy conocido como la colonia de las chaurasiye.
Apesar de las coincidencias sobre lo que les sucedio, su
dolor es personal, y sus retos y luchas son particulares.
Para ellas es muy dificil olvidar la violencia, ya que sus
vidas cambiaron por completo en cuestion de minutos.
Dejaron de ser la mujer, esposa o madre de familia sikh,
para convertirse en la “viuda”, etiqueta que, como ya
vimos, trae consigo marginacion y degradacion.

Las entrevistas que realicé y los relatos de mujeres
registrados por diversas organizaciones y medios de
comunicacion coinciden en la forma en que murieron
sus maridos. Hubo un patrén y una organizacion en
el ataque. Para la sefiora Bhagwati Kaur, el 1 de no-
viembre de 1984 fue uno de los dias mas dificiles de
su vida. Después de que se conoci6 que dos guardias
sikh habian asesinado a Indira Gandhi, en las calles de
Delhi la gente comenzo a violentarse. Bhagwati Kaur
vio venir a mucha gente,

[..] alrededor de 500 personas se reunieron fuera
de mi cuadra. Las personas tenian palos, barras
de metal y cuchillos. De pronto, atacaron mi casa.

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 107
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

Mi esposo no estaba. Mi yerno, un sobrino (hijo
de mi hermana) y mis dos hijos estaban en casa.
Algunas personas entraron después de derrumbar
lapuerta. Tiraron a mi hijo mayor junto ala puerta
con una barra de metal. Después lo banaron con
kerosenoy lo quemaron vivo. Otro hombre amena-
z6 ami sobrino con una espada y lo quemo afuera,
cerca del parque. Mi yerno escapo a la casa del
vecino. La hermana de Draupadi [en muchos de los
relatos, las viudas mencionan nombres de vecinos
que ayudaron o golpearon a sus familiares]|, Tallo,
lovio y alert6 ala turba. La turba lo persigui6 por
la casa del vecino, lo saco a palos. Atun no moria.
Entonces lo electrocutaron hasta que se murio
(Singh Babbar, 2005[1997]:17, traduccion propia).

Al parecer, en lamanzana 32 de la zona conocida como
Trilokpuri, en Delhi, habia unos cables sueltos que
utilizaron para electrocutar también a las victimas.
Esta colonia fue una de las mas afectadas durante los
pogromos (Vazquez, 2010).

Kulwant Kaur era una mujer de cerca de 60 afos
de edad, en 2020, que residia en Trilokpuri cuando
tenia veinte anos. La turba asesin6 el 1 de noviembre
de 1984 a su esposo, a cuatro de sus hermanos, a una
sobrina, a un sobrino y a los esposos de sus hermanas.
Enmi conversacion con Kulwant Kaur surgieron dos
temas importantes. Por un lado, la cifra de muertos,
que hastala fechano es clara, y la violencia en contra
de las mujeres sikh durante los dias de los ataques.
Ambos temas siguen siendo controversiales y se han
analizado muy poco. Los nimeros que aparecen en
los documentos del Estado y en los reportes de las
organizaciones civiles van desde los 2 000 hasta los
12 000 muertos. Oficialmente el gobierno acepta
2 733.5 La descripcion de los hechos hace evidente
la organizacion y la metodologia, ya que el blanco
principal fueron los hombres sikh, pero la forma en
que los relatos se han concentrado en ello oscurece
otros aspectos de la violencia. No conocemos mucho
sobre las nifias, ninos y mujeres que fueron golpeados
y aquellos que murieron, mucho menos los casos de
las mujeres violadas.

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

Kulwant Kaur mencion6 la desaparicion de una de
sus sobrinas, y con su relato abrio la puerta para conocer
los casos de violacion.

Todos siempre llaman la atencion sobre que murie-
ron hombres, nadie habla sobre las nifias y las mujeres
que también fueron maltratadas, golpeadas, violadas
y de las que no sabemos nada. También mataron a
muchas mujeres. Mi sobrina desaparecio6 esos dias.
Pensamos que la mataron. Denunciamos, pero no se
realiz6 ninguna investigacion para que pudiéramos
saber qué paso con ella.'®

Al buscar en los archivos de la oficina dedicada al
seguimiento de los disturbios en el Delhi Sikh Gurd-
wara Management Committee (DSGPC), comité que
administra los templos sikh en Delhi, en los primeros
registros cuya cifra era de 3 000 muertos, alrededor
de 107 se registraron como mujeres, y no solamente
sikhs, algunas eran hinduaes. Aunque las cifras estan
ahi, cuando pregunté a algunos trabajadores del comi-
té qué fue de estas mujeres, me dijeron que no tenian
mayor informacion. Tampoco percibi mucho interés
por investigar sobre esos casos. Aunque las mujeres
aparecen en estos documentos, no son consideradas,
se han convertido en una cifra.

Cuando me hablo sobre la muerte de su sobrina,
Kulwant Kaur hizo muchos silencios y luego comenzo
un relato en el que se saco a si misma de la historia para
convertirse en una espectadora de lo que le ocurrio a
“otras muchas mujeres”.” Es dificil afirmar que ella, su
sobrina o ambas fueron victimas de violacion, pero la
forma en que hablo del tema indica una cercania a la
situacion, un profundo dolor y, sobre todo, la necesi-
dad de hablar sobre ello (Vazquez, 2011). Los casos de
violaciones a las mujeres sikh han sido un tema que ha
quedado completamente al margen de la historia y de
las investigaciones sobre el pogromo. Las victimas no
recibieron ayuda psicologica, ni mucho menos justicia
por esos actos. No se ha mostrado el menor interés por
siquiera hablar del tema.

Recupero un testimonio aparecido en un articulo de
la revista Manushi (Kishwar, 1984). Es de Gurdip Kaur,

108 LiminaR. Estudios Socialcsy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

una mujer de 45 afos (en 1984), residente en la man-
zana 32 de Trilokpuri ya mencionada. A sus atacantes
los identifico como muchachos jovenes de entre 14 y
15 anos, que comenzaron a golpear a su hijo. Cuando
trato de protegerlo, la tomaron a ella y le arrancaron la
ropa. “Me violaron ahi mismo, enfrente de mi hijo en mi
propia casa. [...] Llevaron a mi hijo a la esquina, lo gol-
pearon con lathis [palos],lo rociaron con querosenoy lo
quemaron vivo” (Kishwar, 1984:14). Esta mujer aseguro
en su testimonio que, de diez mujeres, nueve sufrieron
esta humillacion, y que ella fue testigo de muchas de
esas violaciones. Los atacantes no hicieron distinciones,
tanto jovenes como mujeres mayores fueron violadasy
en todos los casos las violaciones fueron tumultuarias,
segtn su relato (Kishwar, 1984).

Muchos hospitales seguramente recibieron a mu-
jeres golpeadas y violadas, pero no se alerto de ello a la
policia y tampoco lo registraron en sus informes. Estos
descuidos, silencios y ausencias en las investigaciones y
enlos actos judiciales pueden deberse a varias razones.
En primer lugar, la situacion de indefension, la falta de
protocolos adecuados de acompanamiento y las diversas
creencias culturales fueron argumentos para que las
mujeres decidieran no denunciar. Esto se convirtio en la
tnica herramienta para dejar de ser victimizadas nueva-
mente por sus familias, la comunidad y las instituciones
del Estado. Gurdip Kaur lo describio de la siguiente
manera: “las chicas que atin no se casaban se tendrian
que quedar solteras toda su vida si admitian que habian
sido deshonradas. Nadie se casaria con ellas” (Kishwar,
1984:15). Desde los campos de refugio, las viudas con las
que hablé experimentaron y tomaron conciencia de la
forma en que las trabajadoras sociales, los doctores, su
comunidad y la propia familia las tratarian en su nueva
condicion. Se convirtieron en una “vergienza”, en mu-
jeres “deshonradas” que ya no “valian nada” por el sim-
ple hecho de ser viudas (Kishwar, 1984:15). Si ademas
aceptaban que habian sido violadas, la estigmatizacion
y los malos tratos serfan mucho peores.

En segundo lugar, sus familias y su comunidad no
fueron mas alla para investigar las violaciones. Quiza
el silencio tiene que ver con que los hombres que
sobrevivieron buscaron evitar la “humillacion” y no

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

quisieron mostrar su “debilidad” porque no pudieron
defenderse a si mismos ni a sus mujeres. Para Doris R.
Jakobsh (2003), en India perdura atin un principio de
idealizacion de las mujeres. Por un lado, representan el
honor del hombre, de la comunidad y de la nacion, el
ideal de la “mujer virtuosa”, la que guarda la tradicion y
la transmite a sus hijos. A esto se une lanecesidad de que
el hombre proteja este honor y esta “virtuosidad”. Tal
mancuerna las coloca como sujetos infantiles sin poder
de accion ni decision. Los hombres y los lideres sikh so-
brevivientes guardaron silencio ante las violaciones para
no exponer lo que consideraron su propia “debilidad”
o su “deshonra”, porque no les importo la suerte de sus
mujeres, sino su propio orgullo, la pérdida de su fuerza,
de su hombria, la deshonra; ellos fueron los vulnerados.
Lo que sucedi6 a sus mujeres quedo como una ofensa a
su masculinidad, a la comunidad sikh.

Finalmente, las autoridades tampoco buscaron in-
dagar sobre las violaciones ni fomentaron mecanismos
para que las mujeres se sintieran respaldadas y pudieran
denunciar, y, a falta de denuncias, no se involucraron
en una investigacion al respecto. Ademas, la policia
estaba siendo acusada de permitir la violencia durante
esos tres dias y, en algunos casos, hasta de fomentarla
y participar en ella. En varias declaraciones juradas,
presentadas posteriormente en la primera Comision
de Investigacion —conocida como Misra, en 1985—,
figuran casos en los que la policia participo en los actos
de violencia hacia los sikh.

Widow Jatha o la organizacion de las viudas del 84

Después de tres dias de presenciar actos de violencia y
de esconderse, las mujeres entrevistadas afirmaron en
sus relatos que el ejército entro el 3 de noviembre en
Delhi y comenz6 a detener a los atacantes. La mayor
parte de las chaurasiye fueron albergadas en refugios
improvisados, algunos organizados por la sociedad civil
y otros por el gobierno. Ante la situacion, surgieron
organizaciones que buscaron defender a estas mujeres
y ayudarlas, para las que las viudas se convirtieron en
objeto de lucha. Abogados como Harvinder Singh Phoo-
lka y algunas organizaciones civiles aprendieron con

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 109
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

ellas, a prueba y error, la mejor forma de enfrentar a las
comisiones de investigacion, asi como de gestionar los
miles de tramites burocraticos que se iniciaron. Fueron
losintermediarios entre ellas y el Estado, las ayudaron a
entender el lenguaje estatal y reunieron evidencias bajo
los términos y protocolos que se exigian.

Darshan Kaur'® me asegurd que fue en los campos
de refugio donde comenzaron a organizarse. Entre
llantos, malos tratos, y la sensacion de inseguridad,
vulnerabilidad y desarraigo que la violencia les dejo,
se dieron cuenta de que eran blanco de ataque desde
diversos frentes y tuvieron la necesidad de protegerse
entre ellas. Juntas no solo asumieron sunueva situacion,
el ser “viudas”, sino que la utilizaron para luchar por sus
necesidades mas basicas. Esimportante entender su ac-
tivismo como esa capacidad para organizarse alrededor
de la resolucion puntual de situaciones y la forma en
que se movilizaron sobre esa agenda (Batliwala, 1994).
También veremos las contradicciones que surgieron en
las modalidades de su agencia y activismo.

Darshan Kaur se convirtio en la presidenta del Wi-
dow Jatha o grupo de viudas del 84. Esta organizacion
estaba formada por once mujeres® que representaban
entre 2 000 y 3 000 viudas. La cifra no es precisa.
Aunque en los primeros afos representaron a muchas
viudas, poco a poco algunas se fueron desvinculando
del grupo por desanimo o por enfermedad, y algunas
ya han fallecido. “Tuvimos que protegernos de todos,
despertar de nuestro dolor para defendernos”.?® Este
grupo adquirio solidez en la década de 1990. La union
de estas mujeres entre si les otorgo un poder particu-
lar, un poder social que les sirvio de defensa comun;
fue una forma de resistencia y un arma para alcanzar
sus demandas.

La violencia transformo sus vidas por completo,
fueron despojadas de todo. Sin embargo, esos hechos
propiciaron espacios de decision y de accion sobre sus
vidas y sobre su condicion. Por primera vez, tuvieron
que manejar situaciones fuera del ambito privado, lugar
en que la estructura social y cultural las habia colocado,
para salir a la arena publica como viudas y madres que
debian valerse por si mismas, y a la calle para protestar
por las arbitrariedades. Todos esos anos fueron capa-

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

ces de crear sus propias herramientas de proteccion y
sustento, de las cuales se habla poco. Se convirtieron en
objetivo para muchas instancias, y ellas supieron tam-
bién utilizar esa posicion para alcanzar ciertos logros.
Para Darshan Kaur, fueron varias las razones por
las cuales comenzaron a organizarse.” En primer lugar,
compartian la experiencia de la violencia, un mismo
dolor, una serie de imagenes que no podian superar
solas. “Aprendimos a llorar juntas. Algunas, al prin-
cipio, no podian sacar sus lagrimas. Era mucho dolor
dentro. Solo nosotras entendiamos lo que nos pasaba
por dentro. Si una empezaba a llorar de la nada, todas
comenzabamos a llorar. Asi nos acompafiabamos, esa
fue nuestra forma de terapia”** En segundo lugar,
compartian nuevas condiciones. Se encontraban
despojadas de sus pertenencias, desarraigadas de
sus hogares y solas como tnico sostén de sus hijos.
Compartieron comida y vestido, y se apoyaron en el
cuidado de los hijos cuando eran pequenos. En tercer
lugar, padecieron los largos tramites burocraticos
y enfrentaron las mismas luchas para defenderse de
sus suegros y para defender sus derechos como vic-
timas ante el Estado y su comunidad. Unas a otras
se ensefaron sobre el lenguaje burocratico, sobre los
requisitos, y se alertaron sobre los abusos. Finalmente,
experimentaron manipulaciones tanto de sus familias
y de su comunidad, como de las diversas autoridades e
intermediaros que se acercaron a “ayudarlas”.

Espacios de lucha y resistencia

Su primera batalla consisti6 en que para recibir los be-
neficios tuvieron que demostrar su viudez y obtener los
documentos necesarios, como los Primeros Reportes de
la Policia (conocidos como FIR, siglas en inglés de first
investigationreport), la credencial y todo lo que pidieran
las autoridades. A estos artefactos Emma Tarlo los
llama “papeles de verdad” (Tarlo, 2003:9), una serie de
documentos oficiales creados por el gobierno, los cuales
vinculan a este con los individuos que se convierten en
consumidores de aquellos. Son papeles importantes por
su simbolismo y porque buscan establecer “verdades”
legitimadas por las autoridades que los producen. Estos

110 LiminaR. Estudios Socia]csy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

“documentos de verdad” tienen la fuerza de modificar o
definir una situacion o una identidad.

Después de la violencia, y con la serie de reportes
que aparecieron sobre la participacion del Estado, la
rehabilitacion de estas mujeres se convirtié en una
obligacion de la Administracion de Delhi. Sin embar-
go, esa responsabilidad se asumio de forma deficiente
porque los tramites que se establecieron, los montos
estipulados y las compensaciones que se crearon no
contribuyeron a rehabilitar efectivamente a las viudas
ni a sus hijas e hijos.

Muchas de estas mujeres esperaron varios anos antes
de recibir alguna compensacion, y no todas tuvieron
acceso ala indemnizacion por lamuerte de sus maridos,
ya que no lograron presentar el certificado de defuncion
o los FIR sobre el incidente en el cual habian muerto
sus esposos. Varias viudas nunca tuvieron un acta de
defuncion porque entre las cenizas no pudieron iden-
tificar los restos de sus maridos.” Ademas, la policia se
rehuso a dar copias de los FIR porque en muchos casos
no se habian levantado informes.

Harvinder Singh Phoolka, el abogado que se en-
cargo de formar los expedientes de las viudas para la
primera Comision —la Misra—, sefialo que los FIR
no podrian ser considerados una fuente fiable.?* Se
ha demostrado en diversos reportes que la policia
participo en la violencia, por lo que, ¢qué testimonio
neutral podrian aportar? La gran mayoria de los inci-
dentes no fueron registrados, y cuando se registraron
se hizo de forma austera, sin incluir la totalidad de
los hechos, e incluso en muchas ocasiones un FIR
incluyo varios incidentes. Esta vaguedad, sin duda,
ayudo a destruir mucha evidencia (Vazquez, 2011) y
no contribuy6 a apoyar las versiones de las victimas.
Sin embargo, para las instituciones del Estado los FIR
fueron los “documentos de verdad” mas importantes
a tomar en cuenta, mucho mas que el testimonio de
las viudas y de los testigos.

La segunda batalla de estas mujeres, que no tenian
recursos para mantenerse después de los pogromos,
la libraron en sus familias politicas por los recursos
adquiridos. Los hechos ocurridos las distinguian de
otras viudas que hubieran perdido a sus maridos por

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

causas naturales. Su situacion era particular porque
fueron etiquetadas como “las viudas de los disturbios”
y recibieron compensaciones. Varias trabajadoras so-
ciales reportaron conflictos en los campos de refugio
entre nueras y suegras por desacuerdos sobre quién
debia recibir las compensaciones monetarias por la
muerte de su familiar (Kishwar, 1984). Los suegros
que sobrevivieron comenzaron también a manipularlas
para controlar sus compensaciones y trataron, pues, de
ejercer su poder moral para quitarselas. Ademas de ello,
los suegros podian decidir sobre la posibilidad de que
ellas se volvieran a casar o de que pasaran a ser esposas
de otros de sus hijos.

Varias viudas tuvieron que ceder ante las presiones
y el control de sus suegros debido a que la gran mayoria
dependia por completo de sus maridos, y al morir estos,
quedaban bajo la ayuda y proteccion del suegro y sus
cunados. Sin educacion, sin recursos propios, sin haber
trabajado nunca, tuvieron miedo de ser repudiadas,
aisladas, y de no poder mantener a sus hijos ellas solas.
“Las compensaciones hubieran podido ayudarnos a ser
mas independientes, necesitabamos ayuda economica
desde el inicio 0 un buen trabajo™.*

Algunas mujeres de la comunidad sikh sigalkar
lohars (comunidad campesina) se liberaron de sus
compromisos familiares de una forma muy particular.
En la tradicion de esta comunidad, si muere el marido,
laviuda pasa a ser la esposa de uno de los hermanos de
él. En el caso de la joven de 18 afios Ram Kaur, al morir
su marido debia casarse con uno de sus dos cunados.
Sin embargo, a su suegro le interesaba mas quedarse
con el dinero de las compensaciones y que ella dejara
de ser parte de esa familia. Una vez que Ram Kaur pudo
comprobar que su esposo Shankar Singh muri6 en la
manzana A-14 de la zona mas afectada de Sultanpuri,
la Administracion de Delhi le otorgd como pago por
compensacion 10 000 rupias, ademas de otras 2 000 que
obtuvo de un fondo que reunieron varias organizacio-
nes civiles. A cambio de 6 000 rupias, el suegro redacto
un documento que estipulaba: “Sumer Singh con libre
decision, divorcia a Ram Kaur porque no tiene otro hijo
conel cual se case” (Indian Express, 1985), a pesar de que
sus dos cunados estaban vivos.

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 111
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

El reportero que registro este testimonio encontro
otros doce casos de mujeres a las cuales “las divorciaban”
sus suegros a cambio de la mitad del dinero recibido,
una negociacion que las propias mujeres lograron y
utilizaron como estrategia para no obedecer a sus
suegros o para que no les quitaran todo su dinero. En
este sentido, podemos observar la forma de agencia que
ejercieron y como lograron abrir un espacio de decision
propia. Si cedian la mitad de su dinero, las viudas re-
cuperaban su libertad y la posibilidad de casarse en un
futuro con alguien de su eleccion, o bien podian decidir
mantenerse solteras.

Otra batalla la libraron para defenderse de las orga-
nizaciones civiles, los abogados, los lideres de partidos
politicos y las diversas autoridades gubernamentales
con las que tuvieron que tratar durante ese periodo. En
varios momentos de mis conversaciones con Darshan
Kaur, aparecio el mismo tema, la sensacion de haber
sido utilizadas.

Todos, desde los jueces que llevaron las comisiones,
los abogados que “supuestamente” estaban de nues-
tro lado y las organizaciones civiles, vieron por sus
propios intereses. Pero no estaban ahi para nosotras.
Muchos de los abogados se hicieron famosos con
nuestros casos, eso no sirvio para que hicieran una
diferencia y posicionaran nuestros problemas y sobre
todo que lograran la justicia que necesitabamos.*

Algo muy similar percibian con respecto a los lideres
politicos que se acercaron a ellas en momentos de
campaifia electoral para ofrecerles apoyo y solicitarles
que abanderaran su causa. Sin embargo, cuando subie-
ron al poder se hizo evidente que su intencion estaba
mas bien dirigida a golpear politicamente al Partido
del Congreso, ya que varios miembros de ese partido
fueron senalados por las viudas como organizadores
de la violencia. Una de las mujeres que entrevisté,
a quien solo nombraré como Kaur, ya que no quiso
que utilizara su nombre, consideraba que las mismas
comisiones de investigacion que se formaron para
indagar sobre la violencia aparecian en determinados
momentos politicos.

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

Si gobierna el BJP [Bharatiya Janata Party o Partido
Popular de Derecho Hinda], expone el tema de la
violencia hacia los sikh para poder mostrar al Partido
del Congreso [el partido de Indira Gandhi] como
incompetente y como el organizador y perpetrador
de la violencia. Luego vienen una serie de acciones
como las comisiones de investigacion, o nuevas in-
vestigaciones realizadas por otras instancias. Perono
hay verdadero interés por nosotras, por lo que nos ha
pasado todos estos afios, por nuestros muertos, por
conocer la verdad, por cerrar por fin el tema y sentir
que se nos escucho6.”

Organizacion y activismo: logros y contradicciones

Cuando se habla de las compensaciones que se consi-
guieron para las chaurasiye, se muestran como un logro
de las organizaciones civiles que lucharon por ellas, o
de los gobiernos que se responsabilizaron y ofrecieron
la rehabilitacion de las viudas. Sin embargo, fueron
también producto de la movilizacion que estas mismas
mujeres llevaron a cabo por afios.

La primera vez en su vida que salieron a tomar la
calle tuvo lugar el 23 de noviembre de 1984, veinte dias
después de los hechos de violencia. Un grupo de cien
viudas se presento ante el teniente gobernador de Delhi,
el senor M.M.K. Wali, para entregarle un documento
en el cual figuraban sus primeras demandas. Probable-
mente acudieron asesoradas por algunos defensores
de derechos humanos, pero fueron ellas, con el dolor
de sus multiples tragedias sobre la espalda, quienes
tomaron fuerzas y salieron por primera vez a exigir
una serie de demandas. En primer lugar, después de
que la turba destruyera sus casas, exigian viviendas;
en segundo lugar, como sus maridos eran el principal
sustento economico de sus familias, exigian para ellas
trabajos gubernamentales con los que mantener a sus
hijos y, en tercer lugar, reclamaban educacion gratuita
para sus hijos (Express News Service, 1984). Una respues-
ta favorable a estas demandas las hubiera ayudado a
sostenerse de forma independiente. La manifestacion
se organizo debido a que el 6 de noviembre se habia
anunciado que era “una responsabilidad nacional dar

112 LiminaR. Estudios Socialcsy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

compensaciones completas” (The Hindustan Times, 1984)
pararehabilitarlas. Sin embargo, las victimas todaviano
habian recibido una respuesta clara al respecto.

Fue a finales de noviembre cuando se autoriz6 un
fondo para su rehabilitacion. Un total de 1300 mujeres
se declararon como viudas, y por el concepto de indem-
nizacion por la muerte de sus maridos, en un principio
les dieron 10 000 rupias —cerca de 3 000 pesos en ese
momento—. La distribucion de los recursos fue muy
lenta, de manera que todavia en 1998 muchas viudas
no habian recibido siquiera una parte de la indemniza-
cion, mientras otras no recibieron nada porque nunca
pudieron comprobar su viudez. El 24 de julio de 1990
realizaron una huelga de hambre para seguir exigiendo
su completa rehabilitacion (The Hindustan Times, 1990).

Después de tomar las calles en varias ocasiones,
lograron afios después 13 000 rupias mas —3 600
pesos—. Finalmente, después de mas de 750 actos,
entre huelgas de hambre, manifestaciones, marchas
de paz y reuniones con varias autoridades (Singh
Babbar, 2005[1997]), su organizacion provoco que el
gobierno, en diferentes momentos a lo largo de die-
ciocho anos, desde los disturbios en 1984 hasta 2002,
se viera forzado por primera vez, y en este tinico caso
de violencia, a nombrar un total de tres comisiones y
siete comités. La altima Comision de Investigacion,
la Nanavati en 2002, concluy6 que, en efecto, los
disturbios “podrian” haber sido organizados, y que
algunas autoridades y politicos “pudieran” haber
estado implicados. Para las viudas estos “podrian” y
“pudieran” no significaban acusaciones efectivas, e
incluso hasta el dia de hoy no encuentran la justicia
que necesitan. Sin embargo, como producto de esta
comision se reasigné un nuevo monto como indem-
nizacion. Se ofrecieron 3.5 lakh por persona (cerca de
un millén de pesos), una compensacion que en princi-
pio hubiera podido hacer que mas mujeres decidieran
mantenerse independientes y con absoluto poder
de decision sobre sus vidas después de la violencia.
Cuando por fin llego el dinero para Surinder Kaur,
ya no tenia tanto sentido porque sus hijos ya habian
formado su propia familia y habian pasado los afos
mas duros de hambre y de carencias.®®

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

Otra compensacion estaba relacionada con el
trabajo. El teniente gobernador de Delhi concreto
en enero de 1985 la apertura de empleos en las zonas
industriales de Okhla, Naraina y Sahibabaden. Los tra-
bajos ofrecidos estaban situados en empresas estatales
dedicadas a la manufactura y a la industria eléctrica,
donde las mujeres contratadas debian llevar y traer
documentos o servir té. Varias de ellas me dijeron que
podian ser capaces de asumir muchas mas responsa-
bilidades y que, de tener capacitacion y oportunidad
para estudiar, hubieran podido obtener trabajos mejor
remunerados. El sueldo que les ofrecieron fue de 354
rupias al mes (Indian Express, 1985), extremadamente
bajo —menos de cien pesos de esa época—. Ademas,
en esos empleos, seglin sus versiones, eran explotadas
y hostigadas; varias veces al dia escuchaban como las
llamaban “aprovechadas”, “prostitutas” o “parasitos”,
como les decian que no merecian el trabajo, que no lo
valoraban y que habia sido un regalo de las autorida-
des. Muchas viudas decidieron ya no presentarse a sus
puestos, que ademas las mantenian fuera de sus casas
mas de ocho horas, lejos de sus hijos. Si bien el tipo
de empleo no fue el adecuado, ni tampoco el sueldo,
esta situacion les dio la oportunidad a muchas de salir
por primera vez a trabajar. Ademas, les proporciono el
coraje para buscar otras posibilidades y darse cuenta
de que, aunque no contaran con estudios suficientes,
tenian capacidades para valerse por si mismas.

Reflexiones finales

En estas paginas he querido mostrar relatos de las muje-
res que vivieron los pogromos de 1984 con la intencion
de observarlos desde otro angulo, tomando en cuenta
la propuesta que hace Veena Das para el analisis de
un evento critico. De esta manera, busqué analizar las
nuevas formas de accion que ellas realizaron después
de los hechos de violencia, y las transformaciones que
lograron. En la literatura existente se ha hablado mucho
sobre las viudas; sin embargo, al centrarse en su caracter
de victimas, se escapan elementos muy importantes
como las decisiones que tomaron, la organizacion y el
activismo que llevaron a cabo por 36 afios.

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 113
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

Al escuchar sus voces con detenimiento, el relato
de la violencia se hace otro. Si bien es importante la
descripcion de como perdieron a sus maridos, relataron
también las formas en que ellas mismas fueron violen-
tadas, de las cuales se habla muy poco ya que el centro
de atencion ha sido la violencia hacia los hombres.
Ellas también fueron golpeadas, muchas perdieron la
vida y otras fueron violadas, actos que no han tenido
seguimiento ni han sido sujetos a investigacion. Lo que
les paso a ellas no fue solo la pérdida de un familiar; su
dolor es mucho mas profundo porque presenciaron
asesinatos violentos multiples, sus cuerpos fueron
violentados y ademas perdieron sus pertenencias y sus
casas. Quedaron completamente vulnerables, despro-
tegidas, desarraigadas. ¢Como lograron levantarse de
esta situacion? “Juntas. Solo nos teniamos a nosotras”.”

A pesar de la ausencia de educacion y recursos,
las mujeres sikh, después de la violencia, encontraron
nuevas posibilidades y herramientas que las ayudaron
a ejercer su agencia y a decidir sobre sus vidas, sobre
su estado civil y su futuro. Algunas se resistieron
ante el restablecimiento del dominio masculino y su
posicion dentro del sistema. La situacion, aunque en
algunos casos no significo un cambio radical de su
dependencia hacia los hombres ni de las tradiciones,
siles abrio nuevas posibilidades: salir al ambito publi-
co; trabajar, mantener a sus familias y a ellas mismas;
elegir qué aceptar y qué rechazar, o rebelarse ante
las imposiciones que procedian de diversos frentes,
principalmente de sus propias familias. Se rebelaron, se
manifestaron, se convirtieron en activistas y surgieron
liderazgos, pero principalmente tomaron decisiones
por si mismas, aunque en algn momento esas deci-
siones implicaron restablecer el orden masculino como
recurso para salir adelante.

Estas son las complejidades y contradicciones que
guardan las categorias analizadas. Para Amrita Basu, “la
agencia femenina puede fortalecer sistemas de segre-
gacion de género, y el activismo de las mujeres puede
resaltar la identificacion de sus roles como madres”
(1998:10). Este evento de violencia modifico sus relacio-
nes con lafamiliay con su comunidad. Los ejemplos que
se presentaron muestran que existe mas de una manera

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

en que las mujeres ejercen su agencia y su capacidad de
accion, son activistas y se movilizan politicamente. Las
chaurasiye respondieron de formas distintas después de
la violencia y frente a sus posibilidades.

Las que optaron por participar en las manifestacio-
neslograron presionar e impulsar a las autoridades para
que respondieran con comisiones y compensaciones,
o a sus familias para que dejaran de presionarlas o de
ejercer dominio sobre ellas. Aquellas que regresaron a
una estructura tradicional de matrimonio nolo hicieron
de forma inconsciente, porque conocian ya las formas
en que operaba su cultura, el control y la autoridad en
su familia y en su comunidad, y para sobrevivir les fue
mas conveniente regresar a ellas.

Laorganizacion y movilizacion que hemos mostrado
se convirtio en un puente de union entre viudas, sin
importar sus diferencias de clase o de casta dentro de
la comunidad sikh. La interaccion que mantuvieron
las llevo a cambiar sus percepciones sobre si mismas y
sobre su mundo para adaptarse a una nueva realidad.

Notas

! También llamados harijan (en la sociedad tradicional
de India), intocables o fuera del sistema de castas. Son
aquellas personas que pertenecen a grupos desfavore-
cidos social, economica y culturalmente, en su mayoria
pertenecientes a castas bajas hindaes o fuera de la casta.
El término dalit proviene del sanscrito y se ha atribuido
a personas sujetas de intocabilidad en la sociedad india,
o de clases bajas independientemente de la religion. Co-
menz6 a tomar un uso politico durante la Colonia brita-
nica y conlleva implicaciones negativas. La designacion
oficial hoy en dia es scheduled castes, o castas registradas
(ver Enciclopedia Britdnica, https://www.britannica.com/
topic/untouchable, consultado el 2 de agosto de 2020).
Debo decir que todas las transliteraciones que se pre-
sentan en el texto de palabras en hindi o panjabi se ha-
cen siguiendo las formas usadas comtnmente para el
inglés con la intencion de que el lector o lectora tenga
una lectura mas fluida.

2 Los grupos tribales, también conocidos en hindi
como adivasi o “habitantes originales”, son una va-

114 LiminaR. Estudios Socia]csy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

riedad de grupos étnicos que habitan en el subcon-
tinente indio alejados de las ciudades, en montanas
y bosques. El gobierno les llama hoy en dia scheduled
tribes o tribus registradas (ver Enciclopedia Britdnica,
https://www.britannica.com/topic/Adivasi, consul-
tado el 2 de agosto de 2020).

3 Asi se le llama al periodo de gobierno y al proyecto de
nacion del primer ministro de India, Jawaharlal Nehru,
quien goberno después de la Particion e Independencia
del subcontinente indio, entre 1947 y 1964. La idea de India
que Nehru disefio es conocida como nacionalismo secu-
lar. Busco construir una “unidad en la diversidad”, pero al
plantear los cimientos, trat de mantenerse por encima de
las problematicas de religion, lengua, casta y comunidad,
lo cual no soluciono los problemas del contexto existente,
sino que acentu6 con el tiempo las diferencias. Durante el
periodo post-nehruviano se cuestiono esta construccion,
ya que aparecieron multiples demandas desde varias re-
giones, lo cual muestra la necesidad de nuevas politicas de
visibilizacion e incorporacion. Sin embargo, el gobierno de
Indira Gandhi fue confrontativo y vio en las manifestacio-
nes amenazas a la unidad nacional.

*Véase Kohli (1990), Sengupta (1996) y Vanaik (1990).

> A lo largo del articulo conoceremos algunos aspectos
sobre los sikhs. Cabe sefalar que es una comunidad
religiosa cuya mayoria de feligreses se encuentra en el
estado del Panjab. Sikh significa en panjabi “discipulo”
0 “alumno”, por lo cual no deberia castellanizarse a sij,
como se tiende a hacer, ya que pierde vinculacion con su
significado. La comunidad generalmente sigue las ense-
fianzas de sus diez gurus o maestros espirituales, a través
de su libro sagrado Guru Granth Sahib. Acuden regular-
mente a un templo sikh o gurdwaray siguen preceptos y
normas, aunque existe una diversidad de practicas en la
comunidad (Paniker, 2007).

6 Utilizo, a lo largo de este articulo, Panjab y no Punjab, ya
que el segundo es el nombre que recibi6 la region nor-
tefia de India durante el Raj britanico. Los britanicos
renombraron y adaptaron los nombres practicamente
de todo el subcontinente. Sin embargo, el toponimo co-
rrecto es Panjab, de origen farsi, que significa parij, cinco,
y ‘b, agua o la tierra de los cinco rios (Paniker, 2007). La
utilizacion de Punjab ha sido naturalizada en la acade-

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

mia; sin embargo, adquiere enorme relevancia nombrar
los lugares en su lengua y retomar su sentido propio.

" Lider sikh considerado por el gobierno como terrorista.

8 En diversas fuentes sobre el conflicto se analizan los tres
eventos de violencia de forma separada; estas consisten
en notas periodisticas, libros periodisticos, de cronica
o denuncia, reportes de organizaciones civiles, reportes
gubernamentales y libros académicos. Estos tltimos
contienen diversos enfoques disciplinares que enfati-
zan una categoria explicativa sobre el conflicto, ya sea
la economica, la politica o la cultural.

% A pesar de que a este evento de violencia se le denomina
disturbio (riot), cuya implicacion es la confrontacion de
dos comunidades, prefiero la denominacién de pogro-
mo, tomada de la experiencia rusa y que abre la puerta a
la participacion del Estado en situaciones de violencia.
Alo largo del trabajo, en algunos casos mencionaré dis-
turbio y, en otros, pogromo.

10 A través de la utilizacion de un caso de estudio, en este
texto Das muestra la experiencia de Shanti Devi, una
mujer sikh que, después de haber perdido a sus tres
hijos y a su esposo durante los pogromos, se suicido, a
pesar de tener a su cargo a dos hijas. Das ejemplifica con
su historia, por un lado, las formas en que las mujeres
llevan su duelo en lo colectivo y, por otro, los entendi-
mientos y usos de las normas culturales sobre la pureza
y la contaminacion, que en el caso de Shanti la llevaron
a pensar en las muertes de su marido y sus hijos como
muertes no auspiciosas. Los significados que otorgo a
su pérdida y a su vida la hicieron ver el mundo por com-
pleto carente de significado y fuente de mucho sufri-
miento. Ser una viuda sin hijos varones le hacia perder
el sentido de la vida, ya que no seria reconocida como
una madre en la sociedad a pesar de tener atn dos hijas
(Das, 990). El texto también muestra como el dolor y el
luto se les niegan a otras mujeres a través de la practica
de volverlas a casar.

! Existe una amplia literatura, como ya mencioné, sobre
este evento de violencia. La gran mayoria de las obras
son de corte periodistico y de denuncia, como los repor-
tes de investigacion de las organizaciones civiles. Otras
mas son académicas, principalmente historicas. Aqui
menciono solo algunas, aunque cabe advertir que esta

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 115
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.818



FERNANDA VAZQUEZ-VELA

lista no representa ningun orden o clasificacion especi-
ficos: People’s Union for Democratic Rights y People’s
Union for Civil Liberties (1984), Haksar y Chakravar-
ti (1987), Singh Babbar (2005[1997]), Phoolka y Mitta
(2007), Grewal (2007), Singh, J. (2009), Suri (2015),
Kapur, V. (2016) y Singh, P. (2017).

12 Para conocer la trayectoria de los estudios y el movi-
miento de las mujeres en India, ver Datta (2007).

B Para introducirse en la historia del sikhismo, véase Pa-
niker, 2007.

1 Véase también la estructura tedrica sobre la categoria
de Giddens (2011).

 Uno de los comités que se formaron por recomen-
dacion de la Comision de Justicia Rangnath Misra y
bajo las ordenes del secretario del Interior de la Admi-
nistracion de Delhi reporto la cifra de 2 733 muertos
a consecuencia de los disturbios de 1984. Esta infor-
macion se dio a conocer en la Lok Sabha el dia 2 de
diciembre de 1987 (Bedi, 2009).

18 Traduccion del panjabi por la autora, Manpreet Singh y
Arjan Singh. Entrevista con Kulwant Kaur, Tilak Vihar,
Delhi, 17 de julio de 2008. Enfasis anadido.

17 Entrevista con Kulwant Kaur, Tilak Vihar, Delhi, 18 de
julio de 2008. Enfasis anadido.

18 Entrevista con Darshan Kaur, Tilak Vihar, Nueva Delhi,
17 de julio de 2008 y 10 de agosto de 2018.

¥ Con ellas me entrevisté en 2008. En 2018 solo pude
encontrarme de nuevo con Darshan Kaur. La organi-
zacion habia perdido impulso porque muchas de ellas
eran ya mayores, habian enfermado o incluso algunas
habian muerto.

2 Entrevista con Darshan Kaur, Tilak Vihar, Nueva Del-
hi, 17 de julio de 2008.

2 Entrevista con Darshan Kaur, Tilak Vihar, Nueva Delhi,
17 de julio de 2008.

2 Entrevista con Darshan Kaur, Tilak Vihar, Nueva Del-
hi, 7 de agosto de 2018.

# A mediados de los ochenta en India atin no se llevaban
a cabo pruebas de identificacion de ADN.

# Entrevista con H.S. Phoolka, Nueva Delhi, 18 de agosto
de 2008.

» Entrevista con Joginder Kaur, Tilak Vihar, Nueva Del-
hi, 20 de julio de 2008.

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

2 Entrevista con Darshan Kaur, Tilak Vihar, Nueva Del-
hi, 17 de julio de 2008.

2 Entrevista con Kaur, Tilak Vihar, Nueva Delhi, 9 de
agosto de 2018.

8 Entrevista con Surinder Kaur, 17 de julio de 2008.

2 Entrevista con Kaur, Tilak Vihar, Nueva Delhi, 9 de
agosto de 2018.

Referencias

Basu, Amrita (1998). “Appropriating Gender”. En Patri-
cia Jeffrey y Amrita Basu, Appropriating Gender, Women’s
activism and Politicized Religion in South Asia. Londres:
Routledge, pp. 3-14.

Batliwala, Srilatha (1994). “The Meaning of Women’s
Empowerment: New Concepts from Action”. En
Gita Sen, Adrienne Germain y Lincoln C. Chen
(eds.), Population Policies Reconsidered: Health, Em-
powerment and Rights. Cambridge: Harvard University
Press.

Bedi, Rahul (2009). “Indira Gandhi’s Death Remembe-
red”. En BBC News, 1 de noviembre http://news.bbc.
co.uk/2/hi/south_asia/8306420.stm (consultado el
29 de septiembre de 2020).

Das, Veena (1990), “Our Work to Cry: Your Work to
Listen”. En Veena Das (ed.), Mirrors of Violence: Com-
munities, Riots and Survivors in South Asia. Nueva Delhi:
Oxford University Press, pp. 345-399.

Das, Veena (2004[1995]). Critical Events. An Ethnographical
Perpspective on Contemporary India. Nueva Delhi: Oxford
University Press.

Datta, Kusum (2007). Women's Studies and Women’s Move-
ment in India. Nueva Delhi: Asiatic Society.

Davies, Browyn (1991), “The Concept of Agency: A Femi-
nist Poststructuralist Analysis”. En Social Analysis: The
International Journal of Anthropology, 30, 42-53.

Dhillon, Gurdarshan S. (1996). Truth about Punjab. SGPC
White Paper. Amritsar: Shiromani Gurdwara Paraban-
dhak Committee.

Express News Service (1984). “Widow’s Demands”. En
Express Magazine, 24 de noviembre.

Grewal, Jyoti (2007). Betrayed by the State. The Anti-Sikh Po-
grom of 1984. Nueva Delhi: Penguin Books.

116 LiminaR. Estudios Socialcsy Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, €enero-junio de 2021, pp. 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOT: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19il.818



FERNANDA VAZQUEZ<VELA

Giddens, Anthony (2011). La construccion de la sociedad:
bases para la teoria de la estructuracion. Buenos Aires:
Amorrortu.

Haksar, Nandita y Uma Chakravarti (1987). Delhi Riots.
The Three days in the life of the Nation. Nueva Delhi: Lan-
cer International.

Hershman, Paul (1981). Punjabi Kindship and Marriage. Nue-
va Delhi: Hindustan Publication Corporation.

Indian Express (1985). “Widows Spurn job shemes”, 13 de
enero.

Jakobsh, Doris (2003). Relocating Gender in Sikh History.
Transformation, Meaning and Identity. Nueva Delhi:
Oxford University Press.

Kapur, Vikram (2016). 1984 In Memory and Imagination. Per-
sonal Essays and Short Fiction on the 1984 Anti-Sikh Riots.
Nueva Delhi: Amaryllis.

Kishwar, Madhu (1984). “Ganster Rule. The Massacre of
the Sikhs™. En Manushi. Journal about women and society,
(25), 1L.

Kohli, Atul (1990). “Interpreting India’s Democracy: A
State-Society Framework”. En Atul Kohli (ed.), Indida’s
Democracy. An Analysis of Changing State-Society Relations.
New Jersey: Princeton University Press.

Mani, Lata (1987). “Contentious Traditions. The Deba-
te on Sati in Colonial India”. En Cultural Critique, (7),
otono, 119-156.

McNay, Loise (2000). Gender and Agency: Reconfiguring the
Subject in Feminist and Social Theory. Malden, MA: Po-
lity Press.

McNay, Loise (2016). “Agency”. En Lisa Disch y Mary
Hawkesworth (eds.). The Handbook of Feminist Theory.
Nueva York: Oxford University Press.

Paniker, Agustin (2007). Los Sikhs. Historia, identidad y reli-
gion. Barcelona: Kairos.

People’s Union for Democratic Rights y People’s Union
for Civil Liberties (1984). Who are the Guilty? Report
of Joint Inquiry into the Causes and Impact of Riots in Delhi
from 31 October to 10 November. Nueva Delhi: Gobinda
Mukhoty, Rajni Kothari Editores.

Phoolka, H.S. y Manoj Mitta (2007). When a tree Shook Del-
hi. The 1984 Carnage and its Aftermath. Nueva Delhi: Lotus
Collection.

WIDOW JATHA O LA ORGANIZACION DE VIUDAS...

Sandhu, Amarinder (2009). Jat Sikh Women. Social Transfor-
mation: Changing Status ¢ Life Style. Ludhiana: Unistar.

Sengupta, Bhabani (1996). India-Problems of Governance.
Delhi: Konark Publishers Pvt. Ltd.

Singh Babbar, Gurcharan S. (2005[1997]). Government
Organized Carnage. Nueva Delhi: Babbar Publica-
tions.

Singh Kalsi, Sewa (1996), “Change and Continuity in the
Funeral Rituals of Sikhs”. En Glennys Howarth y Pe-
ter C. Jupp (eds.), Contemporary Issues in the Sociology of
Death, Dying and Disposal. Nueva York: Palgrave Mac-
millan, pp. 30-46.

Singh, Jarnail (2009). I Acusse... The Anti-Sikh Violence of
1984. Nueva Delhi: Viking, Penguin.

Singh, Pav (2017). 1984 India’s Guilty Secret. Nueva Delhi:
Rupa Publications.

Suri, Sanjay (2015). 1984 The Anti-Sikh Violence and After.
Noida, India: Harper and Collins Publishers.

Tarlo, Emma (2003). Unsettling Memories. Narratives of
India’s ‘Emergency’. Nueva Delhi: Permanent Black.

The Hindustan Times (1984). “Rahabilitation Aid Announ-
ced”, 6 de noviembre.

The Hindustan Times (1990). “Riot Victims Begin Stir”, 25
de julio.

Vanaik, Achin (1990). The Painful Transition-Burgeois Demo-
cracy inIndia. Londres y Nueva York: Verso.

Vazquez Vela, Maria Fernanda (2010). Experiencias de vio-
lencia y sus narrativas, Estado-nacion y comunidad en Indid,
1980-2008. Tesis de doctorado en Estudios de Asia y
Africa, El Colegio de México, México.

Vazquez Vela, Maria Fernanda (2011). “Comunidad,
identidad y violencia: los sikhs y su experiencia
durante los disturbios de 1984 en Delhi”. En Akua-
vi Adonon et al., Identidades: explorando la diversidad,
México. México: UAM-Cuajimalpa, Anthropos. pp.
273-293.

Vazquez Vela, Maria Fernanda (2014). “Changing Iden-
tities and Adapting to Loss: Sikh Women Experien-
ce and Narrative during Violent Events in India”. En
Maurice Demers y Patrick Dramé (coords.), Des len-
demains doux-amers : espoirs et désenchantements du Tiers-
Monde postcolonial. Montreal: PUM, pp. 201-222.

LiminaR. Estudios Sociales 'y Humanisticos, vol. XIX, nam. 1, enero-junio de 2021, pp- 101-117. ISSN 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 17
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v19i1.818



