
29 

◆

Felipe de Jesús López Contreras1

pipe.lopez.contreras@gmail.com

orcid: https://orcid.org/0000-0002-2132-232X

1	 Universidad de Guadalajara, Centro universitario de los Lagos, México, Paseo de Los 

Fresnos 332, Paseos de La Montaña, 47463 Lagos de Moreno, Jalisco, México.

Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

Felipe de Jesús López Contreras

Recepción: 29 de diciembre de 2019/Aceptación: 04 de febrero de 2021

La apropiación territorial y 
simbólica del indio de San 
Juan de los Lagos: 
1623-1633

The territorial and symbolic 

appropriation of the Indian of San Juan 

de los Lagos: 1623-1633

Resumen

El objetivo del presente trabajo es exami-

nar, desde la metodología de la historia 

cultural, el cambio de nombre del pueblo 

que hoy se conoce como San Juan de los 

Lagos, antes conocido como San Juan 

Bautista de Mazatitlán. Esto permite ob-

servar la apropiación española del lugar y 

de la imagen, desplazando lo indígena de 

lo territorial y lo simbólico. El cambio de 

nomenclatura permitió que los españoles 

se apropiaran del territorio, de la imagen 

y, a su vez, la individualizaran, la incorpo-

ran a lo que les es familiar.

Palabras claves: Cambio de nombre, desplazamiento simbólico, movilidad simbólica 

del indio, apropiación, Camarena.

Abtract

The objective of the present work is to ex-

amine, from the methodology of cultural 

history, the name change of the town that 

today is known as San Juan de los Lagos, 

formerly known as San Juan Bautista de 

Mazatitlán or Mezquititlán. Examining 

this name change allows us to observe 

the Spanish appropriation of the place 

and the image, displacing the indigenous 

from the territorial and the symbolic. 

The change in nomenclature allowed the 

Spanish to appropriate the territory, the 

image and, in turn, individualize it, incor-

porating it into what is familiar to them.

Keywords: Change of name, symbolic displacement, symbolic mobility of the Indian, 

appropriation, Camarena.



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
30 

“La cédula” y el despojo de tierras

El poblamiento de San Juan Bautista comienza a contarse a partir de la 
cédula de población que los españoles de los alrededores hicieron para 
habitar el lugar. Conviene decir que las palabras o los conceptos usados, 
en la solicitud, eran bien conocidos por aquellos que hicieron la petición 
del poblamiento español. Sabían que al utilizar las palabras correctas ob-
tendrían aquello que pedían. 

Por ello, es necesario revisar esas palabras con detenimiento y ver lo 
que significaban en la época en que se escribieron, así como lo que ob-
tendrían al usarlas. “El fundamento de las palabras (...) debía responder 
no tanto a los principios, creencias y sentimientos reales del que los rea-
lizaba, sino al contento y agrado con quienes [se] trata” (Feros, 1998, p. 
28). Por lo tanto, los interesados en poblar aquel lugar escribieron lo que 
las jerarquías eclesiásticas querían leer, sin importar si en realidad sus 
intenciones coincidían con lo redactado.

Las herramientas –como las palabras– con las que la sociedad dota 
al hombre en determinado contexto y tiempo, pueden ser rechazadas o 
aceptadas por la sociedad o institución. Las respuestas negativas o posi-
tivas dependerán de la utilidad, que lo que se pida sea beneficioso para el 
lugar, sus habitantes; en otras palabras, para el bien común en un tiempo 
determinado. En este sentido habría que entender que los españoles de 
los alrededores “sentían” la responsabilidad de fomentar la veneración 
de la imagen de la virgen y de protegerla. Sin embargo, con estas peti-
ciones pudieron obtener beneficios terrenales, que en realidad era lo que 
los atraía a habitar el lugar “desolado”. La forma para obtener intereses 
particulares materializó la devoción en una imagen: la virgen de San Juan 
de los Lagos. La imagen les permitió convertir a los españoles en los or-
ganizadores del territorio. 

La cédula, dirigida a la Real Audiencia de Nueva Galicia, fue escrita 
por orden del cura de Xalostotitlán, Diego Camarena, el 19 de julio de 
1633. El sacerdote, en el escrito, testifica que en el pueblo de San Juan 
Bautista de Mezquititlán existe un Santuario dedicado a la Virgen San-
tísima. Agrega que se trata de una imagen preciosa y milagrosa, cuya 
devoción se ha extendido en todos los fieles de este Reino, con lo cual, el 
santuario y la imagen, se habían enriquecido y adornado con lámparas de 
plata y muchas cosas de gran valor. Tal riqueza comenzó por las limosnas 
que los fieles daban a la imagen. 

Convendría preguntarse lo siguiente: ¿por qué Camarena invoca lo 
“preciosa y milagrosa que es la imagen”? Para la época era común que 
el sacerdote promoviera fundaciones de cualquier índole. El objetivo de 



31 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

Camarena era llenar cada rincón de catolicismo. Un lugar “ocupado y or-
ganizado por todas aquellas formas de sociabilidad que establecían los 
vínculos religiosos” (Lempérière, 2013, p. 132). Si se resaltaron las rique-
zas que iban creciendo en el pueblo de San Juan, gracias a los donativos, 
fue porque esto contribuía a fortalecer el vínculo de quienes querían ha-
bitar el lugar con el territorio mismo y la imagen, que era el medio para 
obtener riquezas materiales. A su vez, servía para hacerles saber, a los 
que leían la petición, que estarían cerca de una imagen milagrosa, misma 
que organizaría su cotidianidad mediante el sonido de campanas, las fies-
tas de los santos, los rezos, las misas, etcétera. 

La solicitud para habitar el pueblo de Nuestra Señora de San Juan 
menciona que la imagen iba creciendo en riquezas, gracias a las limosnas 
de los fieles. Opulencias que estaban en peligro de bandoleros o saltea-
dores porque solo había seis indios pobres que cuidaban a la imagen y su 
capital. Cabe resaltar que, según la cédula, esos indios eran incapaces de 
cuidarla, por no estar de ordinario en el pueblo y por no ser suficientes. 
Por ello, era necesario que el pueblo contara con un vecindario español, y 
que la imagen estuviera protegida por los cuidados españoles. Además, 
resaltaba que la gente española de los alrededores le tenía mucha fe a 
la imagen, y que “si no se han ido a habitar el territorio es porque los 
naturales se los prohíben”. Por lo tanto, con lo anterior, los españoles se 
colocan como los únicos protectores de la imagen de los salteadores, de 
la gente de mal vivir y de los posibles malos usos que se hicieran de la 
imagen.2 Consideraban que era necesario que esos sitios realengos se 
poblaran con viviendas de gente española (Santoscoy, 1903, pp. 69-71), 
pues estos estaban firmes en la fe cristiana, colocándolos (colocándose) 
por encima de los neófitos indios.

Vale la pena preguntar, ¿por qué le interesaba a Camarena hacerle 
saber a la Real Audiencia que la imagen era tan milagrosa? Camarena 
creía que le hacía un servicio al público. Este servicio iba desde el servi-
cio a Dios, pasando por el servicio al rey, hasta el servicio al público, es-
tos tres tipos estaban vinculados entre sí. Es decir, cuidar de las buenas 

2	 Domingo Lázaro de Arregui menciona que “es gente inconstante y tan varia que si la 

dejasen a su voluntad con la religión cristiana sin el freno del temor, en dos años no la 

conocerían los cristianos por las supersticiones que la juntarían, y aún la dejarían del 

todo según de su modo se colige y por lo que vemos en los nuevos que se van descu-

brimiento, que tan presto creen como descreen y no adoran ni aún han adorado a dios 

conocido, sino a una piedra que hallan o hacen, y mañana de otra figura y ordinaria-

mente de animales (...) aunque en algunas les habla el demonio como se averiguó” (De 

Arregui, 1949, pp. 28-29). 



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
32 

costumbres, de los bienes espirituales y cuidar de la seguridad pública 
(bienes temporales), equivalían a una misma cosa (Lempérière, 2013, pp. 
108-109), como lo muestra el siguiente documento. En 1630, Diego de 
Camarena solicitó una licencia para pedir limosna en Zacatecas y todo 
el obispado. Esto, con el objetivo de construir una iglesia.3 “Muy grande 
es la devoción que a la dicha imagen se le tiene, que en todo el año no 
faltan personas que vengan a hacer novenas en este obispado (...) Porque 
la imagen “está en un pobre jacalillo que se vendrá abajo en las aguas”.4 
Camarena estaba realizando un servicio para una sociedad católica, que 
quería agradecer a la imagen por sus favores.

Construir una ermita implicaba un costo económico y trabajo muy 
fuerte. Según William A. Christian (1991), la construcción de una ermita 
era uno de los compromisos más importantes que podía adquirir una po-
blación con su santo, en este caso con su imagen mariana, la virgen de San 
Juan de los Lagos. Sin embargo, no sólo implicaba un costo material. La 
construcción de un lugar de culto había de responder a cuestiones como: 

El sitio (...) que su posición sea en un lugar tal que diste mucho de lodo, 
cieno, porquería y de toda clase de inmundicia, establos, apriscos, ta-
bernas, herrerías, mercados y de toda plaza de ventas; y que si quiera 
esté cerca de la región de lugares de esta naturaleza (Borromeo, 2010, 
pp. 4-5).

Las ermitas eran escenarios de misas votivas, ofrecidas anualmente 
al santo patrono. Otras eran casas particulares reformadas, donadas por 
devotos (Christian, 1991, p. 94). “Otras eran sencillos humilladeros ubica-
dos en los aledaños del pueblo, donde habitualmente se detenían las pro-
cesiones rogativas que pasaban por los campos” (Christian, 1991, p. 94). 
Además, las autoridades eclesiásticas generalmente consideraban el de-
coro, un entorno apropiado y los adornos exquisitos como características 
indispensables de una imagen hermosa (Taylor, 2010, p. 22). Según Taylor, 
lo que importaba era que el lugar evocara los sentimientos asociados con 
la belleza y que convergen para todos en asombro, amor, arrebato lloroso, 
contusión y sentido de grandeza y plenitud que los acercaba a Dios.

Con lo anterior, pudo ser que la ermita sirviera para que los devotos, 
en su camino hacia Guadalajara o hacia el norte de lo que hoy es Méxi-
co, llegaran a encomendarse y rezarle a la imagen mientras descansaban 

3	 Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Guadalajara (ahag), Gobierno, Parroquias San 

Juan de los Lagos, caja 1, 1639-1798, exp. 11.
4	 ahag, Gobierno, Parroquias, San Juan de los Lagos, caja, 1, 1639-1798, exp. 11.



33 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

bajo el supuesto cuidado de la imagen de la virgen de San Juan de los 
Lagos. Las ermitas tenían, también, la función de ser un lugar de cu-
ración; es decir, los fieles acudían para obtener auxilio o remedio a sus 
problemas: la madre para curar a su hijo, el cojo para aliviarse, el ciego 
para curarse.

En los lugares de cultos pequeños –santuario o ermitas– no había ca-
pellán ni mayordomo, sino simplemente un santero, un guardián o cuida-
dor. Este podría ser un hombre o un matrimonio que vivían en el lugar y 
cuidaban el mantenimiento del lugar (Christian, 1991, p. 136). Ana Lucía 
y Pedro Andrés –el matrimonio– eran los encargados de darle manteni-
miento, según lo expuesto por De Florencia (1787), al lugar en donde re-
sidía la imagen de la virgen de San Juan. “Pues su marido era sacristán 
[santero] de aquel hospital [ermita], ella madrugaba, e iba a él [la ermita] 
a barrerle todos los días” (p. 7). Además, las ermitas eran colocadas es-
tratégicamente. Por ejemplo, estaban ubicados en los intersticios de la 
geografía social, a veces en los límites entre los pueblos, era una especie 
de terreno neutral en el que los intercesores divinos más eficaces podían 
ser compartidos por pueblos colindantes (Christian, 1991, p. 150). Como 
imagen colindante con Santa María de los Lagos –hoy Lagos de Moreno–, 
era posible que sintieran que compartían los favores divinos con los del 
pueblo de San Juan. 

De esta manera, al apelar a la guarda de la imagen de San Juan y al 
demandar el cuidado del terreno “deshabitado”, se prestaba un servicio 
a los bienes temporales y a los bienes espirituales. De manera breve, 
“a los ojos del rey, servir a Dios y servir al público también significaba 
servirlo” (Lempérière, 2013, p. 109). Al promover el poblamiento del terri-
torio, Camarena buscaba una protección de tipo espiritual pero también 
de tipo económico. Cabe señalar que Camarena no hablaba por él mismo, 
sino por una colectividad. Por su parte, la colectividad otorgaba mayor 
fuerza a las peticiones y era más probable que se obtuviera una respuesta 
positiva. En el aspecto económico, contar con una imagen milagrosa y re-
conocida o legitimada –como la Inmaculada Concepción–, traería al lugar 
más fieles, aspecto que se vería reflejado en los bienes materiales como 
las donaciones o las limosnas. Por ello era conveniente que las iglesias 
contaran con una imagen milagrosa. 

Asimismo, fomentar su culto era visto como un servicio a Dios, al rey y 
al público. Si Camarena menciona las riquezas que la imagen tenía y las 
cuales iban creciendo, era para fortalecer su petición de habitar el pueblo 
de Nuestra Señora de San Juan. Al decir que el culto se iba acrecentando 
fortalecía su propuesta en el ámbito espiritual. ¿Cómo una imagen tan 
milagrosa y con tantos fieles estaría descuidada? 



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
34 

El poblamiento de lo que hoy se conoce como San Juan de los Lagos 
se puede ver como la economía de la salvación. Es decir, contar con una 
imagen y con una iglesia ofrecía una seguridad espiritual y terrenal a 
los habitantes. La proximidad de una iglesia o de un convento, daban la 
confianza de tener a la mano un cierto número de servicios religiosos: 
los sacramentos, oficio, santos, aunque también otorgaba ciertas como-
didades como fuentes, tiendas, talleres, boticas, etcétera; este conjunto 
de bienes y servicios constituye la economía de la salvación (Lempériè-
re, 2013, p. 133). Los edificios religiosos y las exigencias de la devoción 
organizaban el espacio íntimo de la ciudad y sus representaciones. “Los 
lugares de culto le daban su nombre al barrio y determinaban la manera 
según la cual se situaban los terrenos” (Lempérière, 2013, p. 127), pero 
también le daban nombre al nuevo territorio, como ocurrió en el caso del 
pueblo de San Juan. 

El pueblo de San Juan Bautista era ante todo una república de in-
dios. Desde el momento en que los indios se integraban a la cultura his-
pánica eran reconocidos como cristianos y vasallos del rey de España, 
eran dotados de su propio gobierno y bienes colectivos, convirtiéndose 
así en miembros de la república de indios equivalente a la república de 
españoles. La ficción de las “dos repúblicas” fue inventada por los juris-
tas españoles después de la Conquista y se aplicó en todos los dominios 
americanos donde se sometieron a poblaciones autóctonas (Lempérière, 
2013, p. 158). Dicha ficción simbolizaba la separación de la Corona, bajo 
la presión de las misiones, para sustraer a los indios, vencidos y neófitos, 
de los vicios, así como de las brutalidades que los españoles cometían con 
ellos (Lempérière, 2013, pp. 58-59). Las repúblicas de indios eran cono-
cidas como “parcialidades”, territorios jurisdiccionales complejos, cuyo 
nombre recordaba su doble origen mexica y cristiano, como es el caso del 
nombre de San Juan Bautista de Mazatitlán.

San Juan Bautista de Mazatitlán o el pueblo de Nuestra Señora de 
San Juan era una república de indios –tanto por la división que hizo la 
Corona como por el nombre indígena–, constituía una parcialidad y era 
un pueblo sujeto a las villas de españoles, el pueblo siguió pertenecien-
do a la jurisdicción parroquial de Xalostotitlán; sin embargo, civilmente 
quedó a cargo de Santa María de los Lagos (López Padilla, 2012, p. 20). El 
lugar estaba sin vecindario y sin guarda de los españoles, por tal motivo 
Camarena pide que la gente del contorno habite el lugar: para cuidar a la 
imagen, su iglesia y sus riquezas o adornos. Diego Camarena, para este 
caso, recurre a la soledad del pueblo y a los peligros que un lugar desha-
bitado traería a la imagen y a su honra.



35 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

Intereses por la fundación de un pueblo 
 

El bien común no buscaba bienes individuales, sino bienes colectivos. 
Para ello se creaban las instancias o mecanismos necesarios que permi-
tían que los individuos alcanzarán la salvación. Se creía que el hombre 
era incapaz de salvarse de manera individual, necesitaba de la concordia 
del colectivo para que pudiera trascender a la salvación. Cuando había 
muchos espacios solos, las demandas de los particulares se hacían de 
acuerdo con los estatutos del bien común. 

Además, para habitar un lugar vacío, se recurría a la noción de utili-
dad para la ciudad o para la Iglesia católica. La política del bien común 
aceptaba las demandas particulares, cuando estas se hacían buscando el 
beneficio del público (Lempérière, 2013, p. 65). Para pedir habitar un lu-
gar vacío, los demandantes subrayaban, constantemente, los beneficios 
y la utilidad que traería la habitación del lugar solitario. En las demandas 
de poblamiento, se solía recurrir a los peligros a los que estaba expuesto 
un lugar solitario. “El fundamento de las palabras (...) debía responder no 
tanto a los principios, creencias y sentimientos reales del que los realiza-
ba, sino al contento y agrado con quienes [se] trata” (Feros, 1998, p. 28).

Quienes realizaban las demandas eran personas que ostentaban al-
gún cargo o que gozaban de algún prestigio ante la sociedad, lo que hacía 
más sencillo obtener aquello que solicitaban. Se apelaba a la utilidad del 
poblamiento, a la causa pública, utilizando los argumentos a su favor, 
para obtener el beneficio particular: los lugares vacíos eran dañinos para 
la fe de las personas, malos para la moral y las buenas costumbres (Lem-
périère, 2013, p. 132). 

Si la cédula hacía patentes los daños que ocasionaría un lugar vacío, 
era porque realmente les preocupaba que dañaran la imagen y las buenas 
costumbres del lugar, del territorio de Nuestra Señora de San Juan; es de-
cir, que el espacio se convirtiera en un posible escondite para salteadores 
o para cuestiones delictivas. Pues para la época se deseaba asegurar la 
“decencia” del entorno inmediato de su devoción; 

(...) a menudo, para apoyar la demanda de un terreno libre, se denun-
ciaban “escándalos” [como se dijo de los daños que causaría a la ima-
gen de San Juan, a sus riquezas y al pueblo si el lugar no tenía guarda 
de españoles] y “ofensas a Dios” [que la imagen fuera profanada por 
los ladrones] que se autorizaba si el terreno se encontraba en soledad 
y abandono (Lempérière, 2013, p. 132). 



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
36 

El ideal era crear espacios llenos, ocupados y organizados en torno de 
algún templo o imagen, también se quería crear cercanía entre los luga-
res de culto y sus habitantes. La proximidad con una imagen daba seguri-
dad religiosa a los habitantes. Con la fundación de un pueblo se adquiría 
una mayor autonomía y autosuficiencia. Dicho de otra forma, la fundación 
del pueblo de San Juan Bautista traería una mayor autonomía para los 
habitantes. De ahí la insistencia de contar con una imagen milagrosa y 
con un pueblo: la autonomía frente a los pueblos de los cuales dependía. 
En este caso, Xalostotitlán y Santa María de los Lagos. 

Al buscar habitar el territorio de Nuestra Señora de San Juan, tam-
bién se pretendía obtener autonomía sobre el lugar. Además, adquirían la 
“mayoría de edad”, esto les permitía ser capaces de hacer tratos o nego-
ciar, cosa que se le tenía prohibido por ser pueblo de indios, administrar 
su culto –apegado a los decretos de la Iglesia–, administrar sus bienes 
materiales.  Sin embargo, lo más importante en una sociedad en la que el 
catolicismo lo llenaba todo, era contar con una imagen milagrosa, poseer 
una protección de tipo espiritual, visibilizar el objeto de su veneración, 
a quién darle las honras, ofrecer flores, velas, ruegos, etcétera; es decir, 
elementos que, en la cédula para el poblamiento del territorio, existían.

Así mismo, en la cédula para habitar el territorio de Nuestra Señora de 
San Juan apuntó a honrar a la imagen misma que exigía la Iglesia. Si se 
insistía en el adorno y honra de la efigie, era porque formaba parte de los 
esquemas de la Contrarreforma, “devoción de la Virgen Santísima [que 
tenían los españoles], para su guardia y servicio de ella [para su honra]”. 
Eran palabras que las jerarquías querían escuchar. El por qué Camarena 
fue quien solicitó el poblamiento español, es debido a que los eclesiásti-
cos eran quienes ostentaban el discurso autorizado, además de ser quie-
nes podían crear un discurso que fuera coherente y convincente para la 
sociedad y la elite. Ellos podían crear una cultura que “cohesionara una 
consciencia colectiva; por medio de su instrucción y del monopolio que 
ejercían sobre las instancias culturales, podían ser artífices y difusores de 
los nuevos códigos de sociabilidad” (Rubial, 1999, p. 54).

Ahora, surge otra interrogante, ¿por qué la cédula dice que el pue-
blo estaba deshabitado si eran “seis indios pobres” los que guardaban 
el lugar?, ¿siendo tan pocos indios (además de incapaces de cuidar a la 
imagen), por qué o cómo les pusieron resistencia a los españoles para 
que habitaran el lugar, siendo más los españoles? Estas dos preguntas 
resultan contradictorias, debido a que los “seis indios pobres” eran pocos 
para resistir a los españoles. Entonces, ¿cómo seis indios les iban a hacer 
frente a los españoles? O bien, ¿eran pocos o eran muchos? Aunque cabe 
la posibilidad de hacer la siguiente pregunta: ¿cuál era la intención de 



37 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

decir que, por un lado, eran pocos indios y, por otro, que les hacían fren-
te? Jurídicamente podían aun fueran pocos en número, pero ese aspecto 
queda fuera de análisis al carecer de los documentos que lo evidencien. 
El objetivo era claro: poblar el lugar con españoles y que se consolidara 
un culto. Como San Juan era un pueblo “sin habitar y sin guarda de espa-
ñoles” que, a su vez, iba incrementando sus riquezas era necesario que 
se poblara de gente española, y era una oportunidad para expandir sus 
territorios. No se trataba de que los indios les hicieran frente. En el fondo 
lo que se busca era desembarazarse de la cabecera parroquial, formada 
por españoles. Pero había una jurisdicción que sujetaba al pueblo. Lo que 
contiene la cédula es una resistencia jurídica. No era raro que se hiciera 
alusión a los peligros que el pueblo corría si no contaba con vecindario, 
pues para la época al “apoyar la demanda de un terreno libre, se denun-
ciaban ‘escándalos’ y “ofensas a Dios’ que se autorizaba si el terreno se 
encontraba en soledad y abandono” (Lempérière, 2013, p. 132). 

Con la fundación de un pueblo se obtenía prestigio religioso, político y 
territorial. Ahora, la devoción que decían tener los españoles por la ima-
gen era un mecanismo para poblar San Juan y parecía que al ofrecerse a 
poblar ese lugar “deshabitado”, los españoles le hacían un favor a la ima-
gen; es decir, prestaban una utilidad pública. Sin embargo, esa utilidad 
que prestarían a la imagen traería, para los españoles, beneficios –no solo 
espirituales– sino materiales. Tenían la posibilidad de obtener recursos 
como tierras, obtenidos con los mecanismos políticos y religiosos de la 
época. La imagen también traería un beneficio material. El territorio de 
Nuestra Señora de San Juan comenzó a organizarse socialmente; alre-
dedor del icono, había nuevos empleos, como pintores y restauradores 
de templos o iglesias, músicos para el templo, vendedores de dulces, 
escapularios, velas, novenas, etcétera. (Lempérière, 2013, pp. 103-104). 
Ejemplo de estos nuevos empleos, y que forma parte de una organiza-
ción social nueva, es la demanda del organista del templo. Este organista 
del santuario cobra el salario sobre las misas tocas en pesos ante Diego 
de Camarena. Mismo que le debe, además del dinero, carne y maíz.5 El 
poblamiento español se puede interpretar como la materialización del po-
der, de la elite dominante, el social, religioso y económico. 

5	 ahag, Gobierno, Parroquias, San Juan de los Lagos, caja 1, 1639-1798, exp. 3. Salario del 

organista Felipe Mauricio, 1639.



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
38 

Cómo fundar un nuevo territorio

Para ello era necesario crear una mala idea (o imagen) de los indios de 
San Juan de Mazatitlán. El indio era movido simbólicamente, de acuerdo 
con los intereses de las elites sociales. La movilidad simbólica del indio 
también fue simbólica en el pueblo de Nuestra Señora de San Juan. En 
primer lugar, los indios –para los españoles– eran pobres y poco numero-
sos (seis). Por este motivo, según los españoles, eran incapaces de cuidar 
las riquezas de la imagen, ni al pueblo de salteadores: “y aunque quieran 
los indios hacerl[o] es imposible, [son] tan pobres y pocos que apenas son 
doce [indios]”.6 Como ya quedó dicho anteriormente. Estos pocos indios 
debían de ser contrastados con la “gran” población de españoles que 
habitaban los alrededores del pueblo de San Juan. Era necesario, para los 
intereses de la elite, decir que eran incapaces –los indios– y así justificar 
la demanda de población. Entonces, era menester crear un imaginario de 
un lugar vacío –que era lo que se pretendía decir con la cédula– que po-
día causar daños a la moral o deshonra para las imágenes. Esto se puede 
interpretar de la siguiente manera, poner a los indios en una condición de 
incapaces, era una excusa para decir que los indios necesitaban el con-
trol, las normas, las leyes clericales y la manera de vivir de los españoles. 
La gente española quería el control de los indios, el territorio, el lugar y la 
imagen. En el fondo de la licencia, se puede ver un desprestigio de los in-
dios, con la finalidad de que los españoles pudieran desembarazarse de la 
cabecera parroquial, a la que estaba sujeta el pueblo. La imagen les brin-
dó la oportunidad para acrecentar los territorios, obtener riquezas, lo más 
importante era que la imagen les otorgó la autonomía, la autosuficiencia 
a los intereses de los españoles. Contaban con una imagen que favorecía 
a los españoles y que se había esmerado en ellos (De Florencia, 1787).

Los indios tienen fe, y no se cuestiona esa fe, basta para ello el reco-
nocimiento que se hace de la india Ana Lucía como la que conocía las 
capacidades taumatúrgicas de la Virgen. En la cédula se remite a su inca-
pacidad de brindar seguridad y hacer crecer el culto, que en el fondo es 
lo más importante en términos sociales, religiosos y económico-políticos. 
Los españoles eran los capaces de brindarle seguridad y aumentar el cul-
to mediante las giras limosneras, novenas impresas, misas, giras con la 
imagen del contorno, etcétera. Por ejemplo, la cofradía de la Limpia Con-
cepción pide permiso para pedir limosnas en el obispado; como acompa-

6	 ahag, Gobierno, Parroquias, San Juan de los Lagos, caja 1, 1639-1798, exp. 11. Adelanto 

de la obra del Santuario, 1630.



39 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

ñantes estuvieron el cura y las personas más honradas.7 Los españoles 
eran los que podían aumentar la fama de la imagen: ostentaban el discur-
so autorizado. Es decir, estos discursos estaban respaldados por una ins-
titución, y el que lo pronuncia está investido por la institución para poder 
crear y propagar una creencia y un discurso legítimo. Sus representantes 
ostentan un poder proporcionado y producido por un capital simbólico, 
cuya identificación procede de un grupo, en este caso una institución 
jurídica o religiosa. La autoridad de este tipo de discurso se funda en ser 
reconocido y formar parte de una institución, en nombre de la cual ac-
túa. La institución permite que el discurso se imponga legítimamente. El 
representante constituye al grupo y el grupo al representante. Este tipo 
de discursos permite que una persona actúe en nombre del grupo que 
lo enviste, permitiéndole, el grupo, hablar en su nombre, dotándolo así 
de legitimación institucional (Bourdieu, 2001, p. 66). Diego de Camarena, 
investido de ese poder se permite, y le permite el grupo, pedir la licen-
cia para poblar San Juan. Representa los intereses españoles, justifica la 
guarda de la imagen por los españoles. El señalar como incapaces a los 
indios, le permitió controlar los recursos simbólicos y materiales que les 
ofrecía el nuevo territorio.

La cédula era una manera de deshacerse del indio. Además, se inte-
graba en el discurso el factor del crecimiento agrícola y comercial de la 
región. Para obtener las tierras, era necesario remover el dominio que de 
ellas tenían los indios, argumentar su incapacidad y su poca fortaleza. En 
realidad, Andrés Fábregas (1986, pp. 85-90) no está mal al postular que 
la “invención” de la modesta Cihuapilli fue para deshacerse del indio. 
Solo considero que el término de “invención” fue mal utilizado, en tanto 
que el proceso de invención conlleva un reconocimiento previo, una con-
tinuidad, una historia con la cual los miembros de la comunidad puedan 
identificarse y cohesionarse a la comunidad.

Carlos Estenssoro (2001) postula que ser indio se heredaba, pero indio 
era básicamente aquel que estaba obligado a pagar tributo a la corona 
y “cuyos derechos por definición le impiden ejercer los mismos cargos 
administrativos que los españoles y criollos” (pp. 455-474). Tanto se he-
redaba la condición de indio que no les creían las maravillas que hacía la 
virgen por ser de tal condición (De Florencia, 1787, p. 47). El movimiento 
de rechazo-separación, que nos propone Estenssoro, podría darnos un 
panorama más claro para entender el desplazamiento de los indios. El 
concepto rechazo-separación se define como el esfuerzo de las autori-

7	 ahag, Gobierno, Parroquias, San Juan de los Lagos, caja 1 1639-1798, exp. 5. Solicitud 

de licencias para limosnas de la cofradía de la Pura y Limpia Concepción, 1649.



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
40 

dades eclesiásticas para limitar que la población de indios pudiera re-
producir la religión católica a su manera, de una forma autónoma: “el no 
reconocimiento de ser plenamente cristianos y, con ello, no tener acceso 
a todos los sacramentos” (Estenssoro, 2001, p. 458).

El desplazamiento de los indios y de sus tierras ocurrió una vez que el 
milagro se difundió (Fábregas, 1986, p. 88). Situación que abrió la opor-
tunidad de extender los territorios, riquezas y mano de obra en la región 
hacia el Bajío y Zacatecas, lugares en los que se desarrollaba una inten-
sa actividad agrícola, minera, ganadera y comercial, convirtiéndose en la 
zona más atractiva y próspera de Nueva España (Rubial, 2010, p. 318). La 
institución clerical tuvo un papel importante en este despojo de tierras, 
pues fue el cura de Xalostotitlán –Diego Camarena– quien promovió la 
licencia, dejando las tierras en manos de españoles (Fábregas, 1986, p. 
88). La imagen concentraba riquezas, la preocupación por darle la honra 
que merece era clara y el ideal de impregnar la sociedad de catolicismo, 
la meta de la elite. 

Algunos fieles se mostrarán rebeldes en contra de la institución cle-
rical y para ello sirven las narraciones milagrosas, para enseñar al fiel 
los peligros que podían correr si no cumplían con lo que ellos –la jerar-
quía– querían. No podemos hablar de una población que aceptaba todo 
reglamento que venía de la elite. Al contrario, los fieles elegían lo que les 
convenía de acuerdo con sus intereses, lo transformaban y lo adaptaban 
en función de sus necesidades. El problema en la cédula para poblar San 
Juan Bautista, no eran los indios, sino la manera en que los españoles 
o criollos controlarían la imagen, las riquezas y las tierras que habían 
adquirido. El desprestigio del indio, en este sentido, era la manera de 
legitimar su posición. Cabe mencionar que, si en la cédula para poblar el 
territorio se nota la preocupación religiosa, también se encuentran en ella 
representados los intereses de las elites. 

Los elementos y las palabras expuestas en la cédula respondían al 
contento de quienes estaban tratando (Feros, 1998, p. 28), evidenciaban 
la forma de ver el mundo, garantizaban la incorporación de los españoles 
en un pueblo de indios y respondía a los postulados de la Contrarreforma, 
a través de las referencias al culto y la honra a la imagen. “El fundamento 
de las palabras (...) debía responder no tanto a los principios, creencias y 
sentimientos reales del que los realizaba, sino al contento y agrado con 
quienes trata” (Feros, 1998, p. 28). Decir que se irían a pesar de que los 
naturales del lugar no se los permitieran, muestra una especie de sacri-
ficio que demostraba su rango como católicos viejos, hacía visible la je-
rarquía y la desigualdad que condicionaban el orden social (Lempérière, 
2013, p. 52).



41 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

Por otro lado, el expediente muestra que la imagen era susceptible de 
ser dañada, en lo material, como es el caso del robo a la ermita o al icono 
mismo, y en lo espiritual, pues atentar contra una imagen era mal visto, 
simbolizaba la exclusión en una sociedad en la que lo que lo más impor-
tante era la incorporación. 
 
La Cihuapilli y Nuestra Señora de San Juan

 
Para la consolidación del culto de la imagen de Nuestra Señora de San 
Juan es importante el cambio de nombre, pues significa una consolida-
ción simbólica de la imagen y del territorio. Si bien no hay evidencias 
para encontrar el nombre “original” o “verdadero” del pueblo, sí pode-
mos hacer conjeturas sobre el cambio. El nombre de San Juan Bautista de 
Mezquititlán se mantuvo en la historia de San Juan de los Lagos durante 
el siglo xx. Dando por sentado que Mezquititlán significa lugar de mez-
quites (López Padilla, 2012, p. 12).

Este nombre tenía su connotación española e indígena. Estudios re-
cientes, como el de Mario Gómez Mata (2008, pp. 23-24), apuntan a que 
el nombre de San Juan era San Juan Bautista de Mazatitlán, que significa 
lugar de los venados, por las características de flora y fauna, ambas op-
ciones pueden ser verdaderas. 

El nombre español correspondía al objetivo de la Corona española de 
llenar todos sus territorios de catolicismo, mientras que el nombre indí-
gena servía para designar que era un pueblo de indios. Cabe decir que, 
por una parte, con el nombre occidental se insertaban en la cultura hispá-
nica, mientras que el complemento indígena correspondía a su condición 
jurídica. El nombre de San Juan Bautista nos da indicio de que el pueblo 
estaba encomendado al personaje bíblico y, puede ser, que fuera fundado 
un día 23 de junio, día de San Juan Bautista (López Padilla, 2012, p. 12).

Por lo que respecta al año de su fundación, es muy difícil saberlo. Ló-
pez Padilla (2012) dice que en el año de 1542 

(...) se realizó (...) un repoblamiento más no una fundación, el pueblo de 
San Juan sufrió un repoblamiento al ver su población disminuida por 
las acciones de la Guerra del Mixtón, la fundación se dio en la primera 
ola de evangelización en la zona que se dio en los años de la década 
de 1530 (pp. 31-32).

Por otra parte, podemos considerar que lo sucedido fue, que “sacaron 
del pueblo de Nochistlán algunos indios para poblar el territorio de San 
Gaspar, cerca de Xalostotitlán y del origen de estos se fundaron (...) Mitic, 



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
42 

San Juan y Mezquitic” (Tello, 1891, p. 401). Lo que nos permite considerar 
que esos indios, llevados a la región, tenían como objetivo poblar el lugar, 
enseñar a los indios nómadas la religión, el cultivo y las estructuras de 
organización occidental. 

López Padilla (2015) nos sugiere que la región de San Juan se confi-
guró en un puesto de indios, mismos que tenían funciones específicas y 
benéficas para las necesidades españolas. Menesteres que iban desde el 
comercio, traslados y la protección de los materiales preciosos extraídos 
de Zacatecas y Guadalajara. San Juan fue ubicado como pueblo entre 
caminos, “mismos que formaron parte importante de las primeras redes 
de intercambio al interior del reino” (p. 14). Sin embargo, lo que interesa 
para este trabajo es el cambio de nombre. No las discusiones de fechas 
y lugares exactos. Importan, pero no en un sentido analítico y de con-
solidación. Pues los bienes materiales pueden mermar de valor, pueden 
ser robados, destruidos, etcétera. Pero los bienes simbólicos no. Nombrar 
implica una apropiación del espacio y produce un capital simbólico. Ese 
capital llamado “prestigio”, fue del que se ayudaron los españoles para 
obtener el territorio “deshabitado” de San Juan. Este prestigio fue capaz 
de asegurar beneficios en el corto o largo plazo. Así mismo, como de los 
que gozaría la imagen y los allegados a ella algunos años después. 

El territorio de Nuestra Señora de San Juan era un pueblo de indios 
–el nombre indígena, sea cual fuere, lo corrobora– y un territorio entre 
caminos. Un documento del Archivo de la Real Audiencia (ara) apunta 
que para el año de 1600 se mantenía Mezquitic dentro de los límites de su 
circunscripción legal de San Juan. En ese espacio vivían varias familias 
de indios, “de las cuales unas fueron lanzadas de propia autoridad por 
Gerónimo de Arrona, que a lindes de poseer ya muchas tierras”.8 Otros 
indios fueron desterrados 

a impulsos de los graves y repetidos agravios que les inferían, hasta 
haber llegado a cometer el exceso de incendiar los jacales y ranchuelos 
de los infelices vecinos”. Los indios, amedrentados “desaparecieron 
las pertenencias y vinieron a instruir quejas a esta Ciudad; de donde 
recibió que Arrona o bien condolido del estado miserable a que los 
tenía reducidos a apremiado (que es lo más regular) por la justicia de 
comprometerse a no [dejarlos] más, y a cederles en recompensa de 
aquellos daños como en efecto les cedió una caballería y cuatro quintas 
partes en una cañada.9

8	  ara, civil, año 1801, progresivo, caja 378, exp. 27.
9	  ara, civil, año 1801, progresivo, caja 378, exp. 27.



43 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

Los indios de San Juan tuvieron una ubicación nueva. Este documento 
es prueba ya de que hubo un desplazamiento territorial. 

Existen también algunas contradicciones respecto de la geolocali-
zación del primer milagro, pues mientras que fray Antonio Tello (1891, 
p. 586), relata que el primer milagro de la virgen de San Juan de los La-
gos, ocurrió antes de llegar al dicho pueblo de San Juan de los Lagos. 
Francisco de Florencia narra que el milagro habría ocurrido en el mismo 
pueblo. Pero, ¿por qué esa discrepancia? Los indios habitaban alrededor 
de la ermita de la imagen, pues ellos eran quienes se hacían cargo de 
dicho espacio. Si bien Tello afirma que la niña murió antes de llegar al 
pueblo, esto es porque el territorio de San Juan Bautista era una parcia-
lidad, un lugar sin habitar, sin construir, pero que estaba sujeta a villas 
de españoles. Si Tello dijo que murió a las afueras del pueblo es porque, 
posiblemente, se dejó llevar por la nomenclatura que definía al lugar ha-
bitado. Por otra parte, si tomamos en cuenta las “pocas” chozas que ha-
bía en el pueblo, Tello pudo confundirse al no ver muchas chozas o casas.

No importa, sin embargo, si el milagro sucedió o no, lo que importa es 
cómo se tejió, a quiénes iba dirigido y cuál era su intención. Por lo que 
respecta a los indios, me aventuro a decir que su expulsión –por parte de 
De Arrona– del pueblo (con pocas o muchas chozas) y de la ermita, los 
llevó a “una Cañada, que corre de norte al sur de Mezquitic y derrama en 
el río del pueblo de San Juan. Con esta calidad, volvieron los indios a po-
blar y a habitar su pueblo”.10 Es decir, posiblemente, los enviaron a lo que 
actualmente es la delegación de Mezquitic de la Magdalena, comunidad 
“indígena” del pueblo de San Juan de los Lagos. 

Pero, ¿por qué cambiar el complemento de “Mezquititlán” o “Mazatit-
lán” (lugar de venados) y agregar en su sitio “de los Lagos”? Los prime-
ros habitantes españoles en el pueblo fueron gente de la villa de Santa 
María de los Lagos, situación que, como sugiere López Padilla (2012, 
p. 36), explicaría el cambio en la nomenclatura, los habitantes de San 
Juan, en su mayoría fueron de Santa María de los Lagos, por lo que, desde 
la llegada de los mismos, se le da el nombre de San Juan de los Lagos. 
El pueblo quedó a cargo de Santa María de los Lagos, desde entonces, 
la “nomenclatura del pueblo adoptó “de los Lagos” como componente, 
quedando como San Juan de los Lagos”. 

El cambio de nombre significó también una distinta vinculación, pues 
desplazó su condición de indígena y se asumió en adelante como un pue-
blo español, además, bajo la protección de la Inmaculada Concepción. 
Para este estudio, el cambio de nombre “corresponde a purgar la imagen 

10	  ara, civil, año 1801, progresivo, caja 378, exp. 27.



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
44 

de la mancha del origen de su procedencia” (O’Gorman, 1986, p. 37); es 
decir, en el cambio de nombre se observa una apropiación de la imagen y 
del pueblo en lo material y en lo simbólico. 

El poder de las palabras no es sino el poder delegado del portavoz, y 
sus palabras –es decir, indisociablemente, la materia de su discurso y 
su forma de hablar– son como máximo un testimonio más de la garan-
tía de delegación de que está investido (Bourdieu, 2001, p. 87). 

No hay que olvidar también que san Juan Bautista era sobrino de la 
virgen María y por tanto existe una conexión familiar en lo simbólico en-
tre un pueblo y otro, cuyo apellido –simbólico nuevamente– es el de La-
gos. Santa María (la virgen) de los Lagos y San Juan (Bautista, sobrino de 
la virgen) de los Lagos. 

Por otra parte, Domingo Lázaro de Arregui (1980) en su libro Descrip-
ción de la Nueva Galicia, propone otro nombre para lo que hoy se conoce 
como San Juan de los Lagos. Este autor dice que el nombre que llevaba 
el pueblo en 1621 era San Juan Mitic. Nos encontramos con tres nombres 
distintos: San Juan Bautista de Mezquititlán, San Juan Mazatitlán y San 
Juan Mitic. En este estudio, encontrar el nombre original del pueblo no 
es lo primordial, como ya se mencionó. Cuando no es posible averiguar el 
rito, mito, el nombre “original” del pueblo (por ejemplo), etcétera, se pue-
de preguntar en términos de funcionalidad que tuvo dicho rito, narración, 
milagro o nombre dentro de la comunidad. 

En este sentido, el nombre “original” y su transición, sirven para man-
tener la estabilidad social, por medio de la religión, dentro de una socie-
dad que se pensaba como católica. La religión permitía esa funcionalidad, 
mantener esas relaciones de estabilidad del cuerpo social, el cambio del 
nombre respondía a la estabilidad social y simbólica de una casta en es-
pecífico: la española o criolla. Misma que tenía como bandera el dogma 
de la Inmaculada Concepción. El cura de Xalostotitlán sabía bien a qué 
se refería cuando argumentaba que San Juan estaba sin vecindario. El 
término vecino en el siglo xvii era más laxo, se podía extender a otros po-
blados, jurisdicciones, etcétera, y no se restringía solo al barrio. Conocía 
también las implicaciones de fundar un pueblo tenía: dotaba de autosu-
ficiencia al lugar, el pueblo adquiría la capacidad de tomar decisiones, de 
regirse mediante sus propias reglas para su salud física y espiritual. 

Por ello, considero que Camarena apuntaba a la autosuficiencia del lu-
gar y lo que con ella adquiriría en ganancias económicas, nuevas formas 
de relacionarse políticamente y la obtención de nuevos territorios despo-
jados a los indios. El poblamiento del lugar se realizó desde la perspectiva 



45 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

de utilidad, desde lo que el poblamiento español podría traer para el lugar 
y para la imagen, pero también desde la perspectiva de lo que podrían 
traer de ganancias a los españoles el icono y el nuevo poblado. La imagen 
significaba un acercamiento a la economía de la salvación, que consistía 
en generar comercio en torno al icono.

El poblamiento de San Juan buscaba un prestigio social y religioso 
que desembocaría en la dominación de las elites. Sin embargo, para ello 
era necesario que hubiera un desplazamiento de los indios de San Juan. 
En este caso, tanto simbólico como territorial el indio fue utilizado como 
un instrumento para alcanzar las metas que los españoles tenían. El indio 
suplantó al pastor peninsular, pues el primero tenía las características del 
segundo –del pastor– “los españoles retomaron los rasgos centrales de 
la imagen del pagano que la teología cristiana había construido (...) para 
identificar a quienes realizaban prácticas religiosas equivocadas” (Pas-
tor, 2011, p. 11). Los indios “aman el lugar”, le tienen devoción a la ima-
gen, se mueven dentro de una teatralidad, dentro de un guión conocido 
por los españoles, impulsado por la religión católica, con leyes conocidas 
por los occidentales; sin embargo, a decir de Camarena, los españoles 
eran los únicos capaces de cuidar las riquezas de la imagen, el santuario 
y a la imagen misma: el indio era incapaz de hacerlo, por ser pocos.

Ser indio era una condición “que ponía a los indígenas en un estado de 
minoría civil; su ‘miseria‘, ante todo, una condición jurídica” (Lempérière, 
2013, p. 59). Si bien la licencia dice que el pueblo estaba deshabitado, se 
refiere a que no hay españoles, porque indios los había. Pero por la cate-
goría civil o la condición social que implicaba ser indio, estos debían de 
ser cuidados por los españoles, había que cuidar no solo a la imagen sino 
a los mismos indios.  Quienes eran asumidos como infantes que había 
que cuidar y guiar en la religión católica y que, por lo tanto, por su condi-
ción social, no representaban una verdadera protección para la imagen. 

Así, una de las herramientas para quedarse con las tierras consistió 
en el desprestigio del indio, en su incapacidad de cuidar las tierras y la 
imagen. Convirtiéndose los españoles en los ejes rectores de una socie-
dad católica. El punto cúspide de la apropiación de la imagen y los terri-
torios se dio con el cambio de nombre. Al pasar de San Juan Bautista de 
Mezquititlán o Mazatitlán o Mitic a San Juan de los Lagos; de la imagen 
llamada Cihuapilli a la virgen de San Juan de Los Lagos. 

Comentarios finales

Las trasformaciones de la nomenclatura tienen una particular relevan-
cia, porque nos hablan de una apropiación y de una consolidación del 



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
46 

lugar y de la imagen. Dan al icono un ente, una cualidad, un interés, una 
intención y comienza a existir dentro de los esquemas conocidos por los 
españoles. Además, el cambio de nombre da legitimidad a la imagen y al 
pueblo. Se le equipara o se le interpreta a partir de lo conocido y “proba-
do” por los europeos. Más aún, si esa imagen probada es una Inmaculada 
Concepción, patrona de la Corona española desde 1612. Al dotarla de un 
nombre con prestigio se espera que obre las mismas maravillas que la ori-
ginal, pero a su vez, individualiza a la imagen al ponerle un complemento 
al nombre; es decir, el ser de San Juan, pertenece a la Iglesia católica y se 
individualiza con el “de los Lagos”. 

Para el proceso del cambio del nombre me ayudo de Edmundo 
O´Gorman (1986, pp. 36-37), quien dice que el cambio de nombre se debe 
a que se trata de purgar a la imagen (y al territorio) de la mancha del 
origen de su procedencia. Además, con el cambio de nombre se trata de 
ungir a la cosa del prestigio de la cosa a la que le pertenecía de origen; 
es decir, se espera de la cosa que se nombra que la nueva cosa nombra-
da cumpla con las maravillas que el original había realizado. Al darle el 
nombre se le dota de un prestigio conocido, legitimado y eficaz, se le 
convierte en símbolo, en un capital simbólico, capital único que es capaz 
de no perder su eficacia. 

Además, el cambio de nombre permite la apropiación española del 
lugar y de la imagen, tanto simbólica como física, desplazando así lo in-
dígena de ambos campos. Al referirse a la imagen con el nombre de la 
virgen de San Juan de los Lagos, los españoles la individualizan, la incor-
poran a lo que les es familiar, “la reducen al sistema o mundo de nuestros 
valores, creencias e ideas” (O’Gorman, 1986, p. 35). Se le concede un ser 
entre otros posibles. Existió un proceso de desplazamiento simbólico de 
lo indígena en el territorio y la imagen, con la finalidad de la apropiación 
o consolidación de los españoles. Pues, “el lenguaje se limita a represen-
tar esa autoridad, la simboliza: existe una retórica característica de los 
discursos institucionales (…) vienen dadas por la posición que ocupan los 
depositarios de una autoridad delegada en un campo de competencia” 
(Bourdieu, 2001, p. 87). 

Archivos
agn	 Archivo General de la Nación.
ahag	 Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Guadalajara.
ara 	 Archivo de la Real Audiencia.



47 
Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372

Bibliografía
Bourdieu, P. (2001). 
	 ¿Qué significa hablar? Madrid: Akal.
Borromeo, C. (2010). 
	 Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiástico. México: Universi-

dad Nacional Autónoma de México.
Christian, W. A. (1989). 
	 Apparitions in Late Medieval and Renaissance Spain. Princeton: Prin-

ceton University Press.
Christian, W. A. (1991). 
	 Religiosidad local en España de Felipe ii. Madrid: Nerea. 
De Arregui, L. (1980). 
	 Descripción de la Nueva Galicia. Guadalajara: Gobierno de Jalisco.
De Florencia, F. (1787). 
	 Origen del célebre santuario de nuestra Señora de San Juan, del Obis-

po de Guadalajara en América Septentrional, y noticia cierta de los mi-
lagrosos favores que hace la Señora a los que la invocan, sacada de los 
procesos auténticos, que se guardan en los Archivos del Obispado, de 
orden del Illmo. y Rmo. Sr. D. Juan de Santiago León Garavito. México: 
Don Felipe de Zúñiga y Ontiveros.

Estenssoro Fuch, J. C. (2001). 
	 El simio de Dios. Los indígenas y la Iglesia frente a la evangelización 

del Perú, siglos xvi- xvii. Bulletin de l’Institut Français d’Études Andi-
nes, 30 (3), 455-474.

Fábregas, A. (1986). 
	 La formación histórica de una región: los altos de Jalisco. México: 

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología So-
cial. 

Feros, A. (1998). 
	 Clientelismo y poder monárquico en la España de los siglos xvi y xvii. 

Relaciones, xix (73), 16-48.
Gómez Mata, M. (2008). 
	 Documentos para la historia de San Juan Mazatitlán. Ayer y Hoy. Re-

vista del Círculo Histórico y Cultural entre Amigos, 2 (4), 23-24.
Lempérière, A. (2013). 
	 Entre Dios y el rey: la república. La ciudad de México de los siglos xvi 

al xvi. México: Fondo de Cultura Económica.
López Padilla, O. (2012). 
	 La feria del 8 de diciembre en San Juan de los Lagos. 1792-1810. Mé-

xico: Acento.



Letras Históricas / Número 24 / Primavera-verano 2021 / México / pp. 29-48 / issn: 2448-8372
48 

López Padilla, O. (2015). 
	 Entre la devoción y el comercio. Un santuario para San Juan de los 

Lagos. 1732-1797. Tesis de maestría no publicada. El Colegio de San 
Luis, México.

O’Gorman, E. (1986). 
	 Destierro de sombras. México: Universidad Nacional Autónoma de 

México.
Pastor, M. (2011). 
	 Del “estereotipo del pagano” al “estereotipo del unido”. Los textos 

cristianos en la interpretación del Nuevo Mundo. Iberoamericana, xi 
(43), 9-27. 

Rubial García, A. (1999). 
	 La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia criolla alrededor 

de Nueva España, México: Fondo de Cultura Económica/Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Santocoy, A. (1903). 
	 Historia de Nuestra Señora de san Juan de los Lagos. México: Católica 

San Andrés. 
Taylor, W. B. (2010). 
	 Shrines and miraculous images. ee.uu.: University of New Mexico.
Tello, A. (1891). 
	 Crónica miscelánea. México: Imprenta de La República Literaria.


