
L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 21 0

REVISTA DE ESTUDIOS DE GÉNERO, LA VENTANA, NÚM. 55, ENERO-JUNIO 2022, PP. 10-46, ISSN 1405-9436/E-ISSN 2448-7724

INTERSECCIONES YINTERSECCIONES YINTERSECCIONES YINTERSECCIONES YINTERSECCIONES Y

ENTRECRUZAMIENTOS. TRANSITANDOENTRECRUZAMIENTOS. TRANSITANDOENTRECRUZAMIENTOS. TRANSITANDOENTRECRUZAMIENTOS. TRANSITANDOENTRECRUZAMIENTOS. TRANSITANDO

DE BINARISMOS A PLURALIDADESDE BINARISMOS A PLURALIDADESDE BINARISMOS A PLURALIDADESDE BINARISMOS A PLURALIDADESDE BINARISMOS A PLURALIDADES

INTERSECTIONS AND CROSSINGS.INTERSECTIONS AND CROSSINGS.INTERSECTIONS AND CROSSINGS.INTERSECTIONS AND CROSSINGS.INTERSECTIONS AND CROSSINGS.

MOVING FROM BINARISMS TOMOVING FROM BINARISMS TOMOVING FROM BINARISMS TOMOVING FROM BINARISMS TOMOVING FROM BINARISMS TO

PLURALITIESPLURALITIESPLURALITIESPLURALITIESPLURALITIES

L A  T E O R Í A1 0

Karen MabelKaren MabelKaren MabelKaren MabelKaren Mabel
Mardones LeivaMardones LeivaMardones LeivaMardones LeivaMardones Leiva11111

CyntCyntCyntCyntCynthia Vhia Vhia Vhia Vhia Vererererergggggarararararaaaaa
MaldonadoMaldonadoMaldonadoMaldonadoMaldonado 22222

Daniela ZúñigaDaniela ZúñigaDaniela ZúñigaDaniela ZúñigaDaniela Zúñiga
Si lvaSi lvaSi lvaSi lvaSi lva 33333

1 Universidad Austral de Chile, Chile.
Correo electrónico: karen.mardones@uach.cl
2 Universidad Austral de Chile, Chile.
Correo electrónico:
cynthia.vergara@uach.cl
3 Universidad Austral de Chile, Chile.
Correo electrónico: daniela.zuniga@uach.cl



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 1 1

Resumen

El manuscrito expone un recorrido por las perspectivas teóricas centradas

en lo interseccional y el cruce, las que han abierto debates sobre las intersec-

ciones, hibridaciones, mixturas y fluideces. Se propone sumar al campo de

los estudios de género las trayectorias teóricas del entrecruzamiento para

ponerlas en diálogo y aplicarlas de manera crítica y creativa a éste. Revisan-

do los planteamientos de intelectuales de diversas áreas del conocimiento:

Kimberlé Williams Crenshaw, Néstor García Canclini, Hommi Bhabha y

Nancy Fraser, se plantea tensionar las normatividades sexogenéricas que

imperan en el orden de la cultura y a partir de las cuales se excluyen las

pluralidades propias de la vida social. Las referencias comparten su crítica al

pensamiento binario, una des-idealización de lo puro, lo nativo, la identi-

dad, la fijeza, del sujeto monolítico; no creen en las categorías fijas de lo

moderno; más bien comparten la perspectiva del dinamismo, de los flujos,

de la permanente reconfiguración de la alteridad/otredad. La visita a inte-

lectuales se traduce en algunas propuestas —y también preguntas— para

ampliar el cuerpo teórico-conceptual en el campo de los Estudios de géne-

ro.

Palabras clave: género, interseccionalidad, hibridación, entre-medio, fluidez

Abstract

The manuscript presents a review of the theoretical perspectives on

intersections and crossings which have opened up discussion on intersections,

hybridities, mixtures and fluidities. To the existing field of gender studies,

we propose to add the theoretical trajectories of crossing in order to open



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 21 2

them up to dialogue, and to apply them in dialogue critically and creatively.

We review intelectual proposals from different areas of knowledge: Kimberlé

Williams Crenshaw, Néstor García Canclini, Hommi Bhabha and Nancy

Fraser; our aim is to tension the sex-gender normativities which prevail in

our cultural order, and which are the basis on which the pluralities which

form a part of social life are excluded. The works referred to share this

critical attitude to binary thinking: a de-idealisation of the pure, the native,

identity, fixedness, the monolithic subject. They do not believe in the fixed

categories of modernity, but share the perspective of dynamism, flows and

the permanent reconfiguration of otherness/alterity. Our reading of

intellectuals translates into some proposals —and questions— to extend

the theoretical-conceptual corpus in the field of gender studies.

Keywords: gender, intersectionality, hybridity, in-between, fluidity

RECEPCIÓN: 16 DE OCTUBRE DE 2020/ACEPTACIÓN: 14 DE ABRIL DE 2021

“No les traigo ninguna noticia de los márgenes. Les traigo

noticias del cruce, que no es el reino de dios ni la cloaca,

sino  todo lo contrario (…) Y me voy a quedar un rato. En

el cruce.  Porque es el único sitio que existe, lo sepan o no.

No  existe   ninguna de las dos orillas. Estamos todos en el

cruce”   (Paul B. Preciado, 2019, pp. 27-28).

Introducción



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 1 3

Desde el postfeminismo se convoca a la diversidad de identidades
de los cuerpos biológicos, así como a la multiplicidad de prácticas y
orientaciones sexuales que no habían sido previstas por la
heteronormatividad. Se sostiene que no hay unicidad en el “ser
mujer”, y tampoco en el “ser hombre”, por tanto, no hay naturali-
dades, esencias ni identidades fijas, sino más bien herencias y tra-
diciones originadas y perpetuadas en el curso de la historia (Carrillo,
2004; Monroy Cuellar, 2020). Por ello, se propone desmontar la pre-
sunción canónica y universalista de las dicotomías polares, para así
desplazarnos/movernos/fluir entre los saberes teóricos que exami-
nan los roces, los cruces, los entre y los intersticios; y “ampliar los
espacios de circulación de los sujetos en la vida cotidiana” (Felizardo,
2020, p. 45).

Las perspectivas de la interseccionalidad y del cruce invitan a
explorar las intersecciones, las mixturas, las pluralidades, es decir
las heterogeneidades y complejidades de la vida social. Con el pro-
pósito de mostrar la diversidad de las trayectorias teóricas del en-
trecruzamiento, se propone ponerlas en diálogo —para aplicarlas
de manera crítica y creativa— en/con la agenda de género y femi-
nista; que permita cuestionar conceptos tan ampliamente utiliza-
dos como “identidad”, “mujer”, “hombre”, “homosexual” o
“heterosexual”, así como “blanco”, “negro”, entre otros. Todos és-
tos alertan sobre categorías sociales, muchas veces rígidas, que di-
ficultan ampliar el horizonte de análisis de los entramados de la
vida humana, así como las relaciones de dominación y opresión



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 21 4

que de ellas se derivan, imperadas por mandatos hegemónicos del
cis-blanco y la heteronorma.

Una de las discusiones que pretende abrir el manuscrito es, pre-
cisamente, el desacato a las normatividades sexogenéricas, en las
fisuras que son las intersecciones, cuestionando el sistema de cate-
gorías fijas y binarias del discurso hegemónico, por sus efectos noci-
vos sobre ciertas subjetividades al desconocer sus realidades y sus
puntos de vista; lo que limita la capacidad de agencia y autonomía
de sujetos y colectividades fuera de dichas categorías (Cubillos,
2015; Yuval-Davis, 2011). Consideramos que teorizaciones que per-
mitan diluir dichas dicotomías, podrían constituir un aporte para
la discusión que ya con anterioridad la perspectiva interseccional
ha abierto en el feminismo y que precisamente las perspectivas del
cruce podrían ampliar. Como sostuvo Monroy Cuellar (2020) pro-
bablemente las teorías del feminismo de color han sido las que más
han influido en las teorizaciones de la subalternidad, en tanto rei-
vindican el hecho diferencial que supone pertenecer a un grupo
distinto al dominante.

Si bien los conceptos intersecciones y entrecruzamiento podrán
aludir a cuestiones similares —que es justamente lo que se conclu-
ye al final de este artículo—; la diferencia más bien tiene que ver
con sus “tradiciones” teóricas. El primero, intersecciones, proviene
de la perspectiva de la interseccionalidad, que tiene su origen en
el feminismo negro, por ello se visita a Kimberlé Williams Crenshaw.
El segundo, entrecruzamiento, viene desde el postfeminismo, pers-
pectiva relevada por Judith Butler al referirse al género en disputa



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 1 5

(2016), al “cruce de géneros” (cross-gender) o a su propuesta de
deshacer el género (2016); y por Paul B. Preciado en “su viaje” en
las crónicas del cruce (2019). En el manuscrito se propone sumar a
la perspectiva del cruce a los intelectuales Néstor García Canclini,
Hommi Bhabha y a la intelectual Nancy Fraser, que, sin estar ne-
cesariamente todos vinculados a los estudios de género, considera-
mos que sus aportes teórico-conceptuales resultan interesantes de
discutir en dicho campo.

Con el fin de dar cumplimiento a los objetivos propuestos, se
comenzará con una breve presentación de las normatividades
sexogenéricas que perviven en el imaginario social: el binarismo y
la hegemonía. Luego, desde perspectivas construccionistas y
postestructuralistas, se sostendrá que dichas normatividades han
sido elaboradas socio históricamente, y que su dilución pasa por la
deconstrucción en tanto proceso intelectual y político. A conti-
nuación, se revisarán las perspectivas de la interseccionalidad y
del cruce, a partir de la visita a intelectuales que proveen de pro-
puestas conceptuales potentes para desarmar los binarismos. A modo
de conclusiones, se expondrán las articulaciones visualizadas entre
ambas perspectivas —interseccional y del cruce—, así como algu-
nas distinciones y finalmente algunas posibilidades conceptuales
que se vislumbraron para hacer referencia a la pluralidad y de ese
modo tensionar las categorías fijas.



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 21 6

Como planteó Aguirre
(2017), alejarse de las
topografías binarias de la
modernidad occidental es,

probablemente, una de las mayores contribuciones del proyecto
contramoderno al interior de las ciencias sociales y las humanida-
des.

En el campo de los estudios de género, Rubin (1986) visibilizó la
existencia de normativas sexogenéricas, a las que ella llama siste-
ma sexo/género. Expuso que las sociedades han objetivado el bina-
rismo sexogenérico, aceptando la existencia de sólo dos sexos: hombre
y mujer (macho y hembra) y su correspondencia con dos géneros:
masculino y femenino, respectivamente, institucionalizándose como
la norma, como lo correcto y natural. Junto a ello, ha emergido una
asimétrica valoración de los sexos, géneros y orientaciones sexua-
les, donde los hombres, lo masculino y lo heterosexual gozan de
mayor valoración social, y en donde lo femenino se construye en su
oposición al orden patriarcal y por un sistema donde operan casti-
gos a las no normatividades. De ahí que el feminismo, como sostu-
vo Cubillos (2015), haya evidenciado cómo la política de la identidad,
impuesta por el ideario moderno, posiciona un sujeto particular como
representativo universal de la humanidad: hombre, masculino, oc-
cidental/blanco, heterosexual, adulto y burgués, pasando de este
modo a ser el referente de la vida social y política en Occidente y
donde todo lo demás es visto como lo Otro, y por ello es subalternizado
y excluido. También Butler (2016) y Preciado (2008, como se citó

Lo binario y la hegemonía:
normatividades sexogenéricas

y sus desplazamientos



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 1 7

en Monroy Cuellar, 2020) discutieron sobre las mujeres como único
sujeto del feminismo, en tanto “esta categoría homogeneiza las di-
versas experiencias del ser mujer, además de que opera legitiman-
do los binarismos de género” (Monroy Cuellar, 2020, p. 107).

El binarismo sexogenérico se expre-
sa en el dimorfismo ideal de los

cuerpos y en una supuesta correspondencia de un sexo con un gé-
nero: se es hombre o se es mujer, se es masculino si se es hombre o
se es femenina si se es mujer: no hay otras opciones posibles. Por lo
tanto, “tales categorías son establecidas a través de límites rígidos
y arbitrarios sobre los cuerpos, funcionando constantemente como
prohibición de lo múltiple” (Felizardo, 2020, p. 52). Los mandatos
operan en función de una finalidad reproductora y reforzada por la
heteronormatividad como la única dimensión válida para la exis-
tencia de estas dos categorías. Se es hombre en la medida que el
cuerpo se ajusta a un determinado molde, a ciertas características,
donde un aspecto central está puesto en la genitalidad, básica-
mente en la existencia o no de un pene (y en un determinado
tamaño de éste). Aquella genitalidad actúa como mecanismo que
debiera sostener la serie de prescripciones y proscripciones asocia-
das a ese cuerpo. Estos discursos refuerzan la idea reproductora
que incluye mitos con relación al gozo sexual en la mujer, única-
mente dado por la genitalidad del hombre, y desconoce el propio
cuerpo de las mujeres como poseedoras de placer, construyéndolas
meramente como receptoras. De ese modo, las personas se

Binarismo sexo-género



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 21 8

encuentran constreñidas por las formaciones discursivas (Foucault,
2002) sobre sus cuerpos sexuados; así, cada ser humano responde a
reglas/normas del deber ser que actúan como límites que dibujan
sus posibilidades de acción y pensamiento, que actúan como meca-
nismos de control operando en sus subjetividades. Dichos análisis
permiten dar cuenta que en el trasfondo de toda sociedad ha exis-
tido y existen formaciones discursivas sobre los cuerpos sexuados
que se transforman en el orden de género dominante, orden que es
dicotómico, asimétrico y excluyente de los matices. Entenderemos
que los sujetos responden al aprendizaje de binarismos sexuales y a
modelos de masculinidad y feminidad hegemónica, que han sido
internalizados a través de la socialización, por lo tanto, la inscrip-
ción en los cuerpos ha sido un proceso sociocultural, institucional y
no natural.

Dentro del sistema sexogénero
(Rubin, 1986) se ubican modelos
normativos de ser hombres y ser

mujeres, en determinadas sociedades y tiempos. Es precisamente al
alero de ese binarismo que la masculinidad y feminidad hegemónicas
existen y persisten. El concepto de hegemonía fue propuesto por
Antonio Gramsci para analizar las relaciones de clase y la dinámi-
ca cultural por la cual las clases superiores consiguen su poder eco-
nómico y cultural, con la creación de un liderazgo intelectual y
moral (Connell, 2015). Gramsci definió la hegemonía como ideolo-
gía gobernante, como un conjunto de ideas dominantes presentes

Modelo normativo de
masculinidad y feminidad



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 1 9

en la sociedad, pero a las que la gente da su consentimiento
aparentemente natural. Él vio que los sujetos marginados acepta-
ban el statu quo no por coerción, es decir, sin necesidad de utilizar
la fuerza, sino más bien por un consentimiento; es como si dijesen:
no estoy de acuerdo con ello o aquello, pero así son las cosas, así
funcionan, así han funcionado siempre, así han sido y así serán.

El conjunto de creencias y expectativas dominantes en una so-
ciedad y tiempo, es decir, que tienen el predominio sobre otras creen-
cias circulantes; pueden denominarse mandatos de género, en tanto
obligaciones de lo que se puede o no se puede hacer. Podemos en-
contrar mandatos de género masculinos y femeninos, que prescri-
ben y proscriben lo que corresponde a hombres y a mujeres,
respectivamente. Los mandatos de género se definen como un
conjunto de creencias y expectativas asociadas a los cuerpos
sexuados, que han sido construidas y reproducidas culturalmente y
con historia de operar así por mucho tiempo; siendo obligaciones
que deben cumplir hombres y mujeres; delimitando espacios y acti-
vidades propios para unos y otras (Olavarría, 2001). Los mandatos
de género, por tanto, son representaciones sociales de las obliga-
ciones, de las exigencias sociales que se imponen a un ser humano,
con relación a un determinado cuerpo sexuado.

El modelo normativo/hegemónico de feminidad, siguiendo a
Castañeda-Rentería y Contreras (2017), aunque reduccionista y
homogeinizante, requiere señalarse para conocer los espacios de
resistencia que dentro de este modelo se generan en las
experiencias concretas de mujeres. Para diferentes estudiosas



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 22 0

feministas el modelo femenino de la mujer ha sido elaborado a par-
tir de ésta como sujeto biológico y con capacidad reproductora (La-
mas, 2015; Lagarde, 2005; Castañeda-Rentería y Contreras, 2017);
de allí el término que acuñó la reconocida feminista mexicana
Lagarde (2005) de madresposas, como representación que remite a
su condición de entrega —incluso de su propio cuerpo— y servicio
a otros. Desde esa vinculación, la representación femenina ha sido
construida a partir de la capacidad reproductiva del cuerpo de mujer,
de la maternidad, como hecho natural e incluso inevitable, repre-
sentando un núcleo permanente de sentido sobre la feminidad
(Castañeda-Rentería y Contreras, 2017). Como señaló Yuval-Davis
(2011) la ética del cuidado propuesta por el feminismo se asocia
tradicionalmente al rol de la mujer en la familia y la sociedad, y
podría contribuir a mantener discursos hegemónicos sobre femini-
dad y masculinidad restando poder y autonomía a las mujeres y
excluyendo experiencias y valores de las minorías sexuales. Si bien,
cuidar y ser compasivo es opuesto a la lógica neoliberal —que no
reconoce el bien común— no es suficiente y obstaculiza la resis-
tencia a cambiar los valores normativos del cuidado y el amor, ade-
más de las construcciones heteronormativas de feminidad y
masculinidad como opuestos complementarios (Yuval-Davis, 2011).

El modelo hegemónico de masculinidad opera imponiendo nor-
mas sociales/mandatos de género que hay que seguir para ser con-
siderado un hombre de verdad. Los mandatos pueden ser diversos y
afectar diferentes ámbitos de la vida de los hombres, desde
cuestiones físicas hasta psicológicas, por ejemplo, cómo actuar con



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 2 1

amistades, cómo actuar con la pareja, qué actividades sí puede y
debe realizar y cuáles no.

Fue Connell (2015) quien propuso el concepto de masculinidad
hegemónica, justamente para denunciar esa normatividad del de-
ber ser al que tienen que responder los hombres para ser considera-
dos como tal. Si bien cada sociedad establece un orden de género
y específicamente un modelo normativo de masculinidad, un dato
recurrente, en distintas sociedades, es la negación y desvaloriza-
ción de lo femenino e infantil (Badinter, 1993), habiendo tres man-
datos masculinos que se distinguen: “los hombres son
heterosexualmente activos; los hombres se deben al trabajo, deben
trabajar remuneradamente, y los hombres son padres y jefes del
hogar” (Olavarría, 2001, p. 18). Connell (2015) sostuvo que dicha
masculinidad coexiste con otras masculinidades, que, por su no
cumplimiento con las normas establecidas, son devaluadas, ignora-
das e incluso agredidas, a las que llama masculinidades subordina-
das y marginadas.

Desde un
planteamiento
construccionista,
para Berger y

Luckmann (1967) la realidad social —también los sexos/cuerpos—
han sido construidos intersubjetivamente a partir de relaciones so-
ciales que se han objetivado a través del tiempo en procesos como

Construcción social y discursiva de la
realidad: deconstruir normatividades

sexogenéricas



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 22 2

la habituación y la rutinización, llegando a institucionalizarse, na-
turalizarse, es decir, a normativizarse; dicho producto se transforma
en realidad normativizada, que vuelve a actuar sobre su productor
a través de la socialización durante la que se internalizan esas
objetivaciones originadas en las iniciales relaciones compartidas.
Por ello ambos pensadores sostendrán que “las tipificaciones com-
partidas se construyen en el curso de la historia compartida: no
pueden crearse en un instante. Comprender qué es una institución
pasa por comprender el proceso histórico por el cual se produjo”
(Berger y Luckmann, 1967, p. 74).

Perspectivas similares las encontramos en algunos planteamien-
tos postestructuralistas, en donde se enfatiza la construcción
discursiva de la realidad. Dichos planteamientos comparten la pro-
puesta de desmantelar los procesos de constitución que han opera-
do en el juego de la objetivación, recurriendo a la historicidad de
los procesos objetivadores, a esas relaciones iniciales que los origi-
naron. Entre los caminos propuestos está la deconstrucción, ya que
justamente lleva a escudriñar en la historia, a realizar una arqueo-
logía, una genealogía, un levantamiento de las capas de la historia,
que permita el develamiento de aquello que se ha venido creyendo
como lo natural, como lo obvio, como lo normal (la norma) (Foucault,
2002; Íñiguez, 2005). El término deconstrucción es la traducción
que propuso Derrida del término alemán destruktion que Heidegger
emplea en 1922 en el Informe Natorp y en 1927 en Ser y Tiempo.
Heidegger (2012) escribió que:



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 2 3

La hermenéutica cumple su tarea sólo a través de la destruc-

ción (…) se ve obligada a asumir la tarea de deshacer el

estado de la interpretación heredado y dominante, de poner

de manifiesto los motivos ocultos, de destapar las tenden-

cias y las vías de interpretación no siempre explicitadas y

remontarse a las fuentes originarias que motivan toda ex-

plicación por medio de una estrategia de desmontaje. (p. 51)

A partir de estos antecedentes heideggerianos, y siguiendo a Butler
(2016), nos preguntamos ¿es el sexo natural, anatómico, cromosómico
u hormonal?, “¿existe una historia de cómo se determinó la duali-
dad del sexo, una genealogía que presente las opciones binarias
como una construcción variable?” (Butler, 2016, p. 55). Foucault
(1985) y Butler (2006, 2016) expusieron cómo nuestras sociedades
han normativizado el binarismo sexogenérico, aceptando la exis-
tencia de sólo dos sexos: hombre y mujer (macho y hembra), así
como de dos géneros: masculino y femenino, institucionalizándose
como la norma; surgen entonces las preguntas en Foucault (1985)
y que nosotras retomamos: ¿es que sólo es posible identificar dos
sexos y dos géneros? ¿Es que debemos identificarnos con uno en
particular? El binarismo se ha presentado como prediscursivo, es
decir, anterior a la cultura; sin embargo, el sexo es discursivo, pues
los cuerpos han sido interpretados mediante significaciones y con
ello no todas las posibles interpretaciones han sido posibles, puesto
que los límites han estado puestos dentro de una estructura binaria
(Butler, 2006, 2016).



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 22 4

La historia —pasada y actual— muestra que hay personas que
rompen la normatividad del dimorfismo ideal. Foucault (1985) en
su libro sobre Herculine Barbin, presentó la experiencia biográfica
de una hermafrodita que vivió a fines del siglo XIX, junto a la insis-
tencia médica y judicial para asignarle un “sexo verdadero”. Ac-
tualmente llamadas intersexuales, son personas no binarias que
desestabilizan la norma sexual dominante, dando cuenta de fisuras,
de rupturas, donde se es lo uno y lo otro a la vez. Desplazándose
aún más, hoy por hoy se discute y ha comenzado a visibilizar la
existencia de un abanico mayor de sexos (Raíces Montero, 2015).

Las personas trans son una realidad desprendida de la
normatividad sexogenérica, son manifestaciones que contribuyen
a vislumbrar las grietas al modelo y de ese modo “extender la legi-
timidad a los cuerpos que han sido vistos como falsos, irreales e
ininteligibles” (Butler, 2016, p. 29). Por ello, los cuerpos que rom-
pen con el dimorfismo ideal son propuestas que invitan a nuevas
definiciones de la realidad y a preguntarse por qué éstas no han
tenido el privilegio de ser nombradas como la norma. Como señaló
Bodenhofer (2019) la apariencia andrógina es problemática para
los diferentes contextos sociales, por lo que se promueve el definirse
binariamente, de allí que, en vez de identidades de género, Pérez
(2013 como se citó en Bodenhofer, 2019) propuso el término “va-
riantes de género” para referirse a personas que no se definen en
uno de los polos. El tratamiento médico de la intersexualidad, apo-
yado por el saber disciplinar, permite ilustrar cómo operan los me-
canismos de control en las subjetividades de cuerpos disidentes



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 2 5

que biológicamente encarnan y viven ambos sexos, siendo reflejo
de una cultura dividida en dos que no tolera la ambigüedad y que
disciplina los cuerpos con el fin de ajustarlos a clasificaciones reco-
nocidas (Fausto-Sterling, 1993). Ello plantea una reflexión ético-
política, ya que estas prácticas de violencia frente a lo distinto son
reproducción de una estructura social que no sostiene la existen-
cia y la vida que no se ajusta, por tanto, serían cuerpos no “duelables”,
que no son dignos de ser llorados (Butler, 2020).

Para los estudios de
género que se pre-
sentan críticos fren-
te a las dicotomías

y generalizaciones simplistas, el concepto de interseccionalidad re-
sulta útil puesto que permite entender que las mujeres por su lado
y los hombres por otro no son un conjunto homogéneo y unificado,
así como que la intersección del género con otras categorías socia-
les conduce a una multiplicidad de diferencias al interior de los
grupos sociales, relevando la variabilidad de experiencias de las
que no daba cuenta el feminismo blanco occidental y académico.
La interseccionalidad, por una parte, permite diferenciar las diver-
sas situaciones de los agentes sociales y su afectación por diferen-
tes proyectos sociales, económicos y políticos, por otra, facilita analizar
la estructura social en su conjunto, considerando diferentes facetas
según el lugar, el momento histórico y la situación política, por

Perspectiva de la interseccionalidad
en los desplazamientos de los

estudios de género



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 22 6

tanto, el modo de conocer las intersecciones no es fijo, ni estático,
menos homogéneo (Yuval-Davis, 2011).

La interseccionalidad
es una perspectiva
propuesta en 1989 por la

abogada, activista y académica Kimberlé Williams Crenshaw, en el
contexto del feminismo negro. Cuestionó que el género fuese el
único o el más importante eje de opresión de las mujeres, puesto
que categorías como la raza/etnia, la clase social, entre otros, al
cruzarse con el género, originan diversos tipos de opresión y discri-
minación que, en muchos casos, vienen a acentuar las desvalori-
zaciones y desventajas. De acuerdo con Viveros (2016) y Santibáñez
(2018), Kimberlé Crenshaw no tenía la pretensión de crear una
teoría de la opresión general, sino más bien un concepto de uso
práctico para analizar omisiones jurídicas y desigualdades concre-
tas. Esta perspectiva ha tenido una muy buena acogida dentro del
feminismo y también dentro del subcampo de los estudios de géne-
ro de los hombres y masculinidades. Haremos un breve recorrido
por cómo la perspectiva interseccional ha estado en diálogo con el
feminismo y las masculinidades.

Entre las diversas rutas teóricas
que ha ido abriendo el debate
feminista, ineludiblemente
tenemos que sumar las

Kimberlé Williams Crenshaw y la
interseccionalidad (1989)

Aportes de la perspectiva
interseccional a los
estudios de género



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 2 7

desplegadas desde el feminismo negro, concretamente en este caso,
con el concepto de interseccionalidad. Siguiendo a Cubillos (2015)
para el feminismo ha sido fundamental comprender la importancia
de abordar sus estudios y prácticas políticas no sólo desde la crítica
a las relaciones de dominación entre hombres y mujeres, sino com-
prender cómo el poder sexogenérico se articula con otros —raza/
etnia, clase, edad, etc.—, lo que permite entender la complejidad
de las situaciones de exclusión que viven en particular las mujeres.
De ahí que la misma autora sostenga que la perspectiva de la
interseccionalidad permite al feminismo advertir que no puede
pensarse a las “mujeres” como categoría estable de análisis, ni como
una unidad ahistórica y universal, y que la subordinación responda
sólo a la identidad genérica.

Señaló Santibáñez (2018) que las mujeres negras ya en la se-
gunda parte del siglo XIX advertían de la confluencia de elementos
étnicos y sexuales que se cruzaban para marginarlas y postergarlas
del debate en las luchas abolicionistas y sufragistas; cuestión que
se extendió al siglo XX, tanto por parte de los movimientos críticos
a la segregación racial que surgieron a fines de la década del se-
senta —cuyo discurso igualitario se concentraba más bien en la
defensa del hombre negro—, como por parte de movimientos femi-
nistas de fines de los setenta, concentrados en la defensa de la
mujer blanca. Para Viveros (2016) la perspectiva interseccional busca
dar cuenta de la percepción cruzada de las relaciones de poder, así
como la existencia de posiciones sociales que no padecen ni la
marginación ni la discriminación, porque encarnan la norma mis-



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 22 8

ma, como la masculinidad, feminidad, la heteronormatividad o la
blanquitud. Curiel (2007) también recordó en esta línea
interseccional, al feminismo chicano, especialmente a través de su
pionera Gloria Anzaldúa, con su propuesta del pensamiento fron-
terizo habla de la new mestiza, y de ese modo expone las limitacio-
nes de modelos binarios sexuales y raciales.

Así como el feminismo introdujo el concepto de variabilidad de
las mujeres, cuestionando la categoría mujer, también lo han he-
cho los estudios de género de los hombres, problematizando la ca-
tegoría de hombre, preguntándose por lo que significa éste. En esa
ruta ha contribuido el enfoque de la interseccionalidad, relevando
la discusión sobre las pluralidades en las diversas intersecciones
del género con otras categorías de análisis.

Para Núñez Noriega (2017) el campo de los estudios de género
de los hombres y masculinidades busca superar las desigualdades
de género visibilizando la construcción sociocultural e histórica de
la diferencia sexual, así como dar cuenta de las diversas formas de
ser mujer u hombre. Actualmente este subcampo de estudios ha
tenido un crecimiento paulatino y constante en todo el mundo, lo
que muestra que hay un proceso de cuestionamiento de los hom-
bres y la masculinidad, problematizando y proponiendo nuevos mo-
delos de relación con las mujeres, con otros hombres y consigo mismos
(Díaz, 2016; De Keijzer, 2006; MenEngage, 2014; Ramírez Rodríguez
y Gutiérrez de la Torre, 2015; Soto Guzmán, 2014; Zigliotto, 2016).
Soto Guzmán (2014) sostuvo que desde que el movimiento femi-
nista comenzó su lucha por la igualdad de género, los hombres que



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 2 9

se oponían a la norma hegemónica de la masculinidad “fueron pau-
latinamente estableciendo organizaciones, asociaciones y movimien-
tos que dieran cuenta del apoyo y del trabajo que como hombres
consientes de la necesidad de cambio se está desarrollando en gran
parte de la cultura occidental” (Soto-Guzmán, 2014, p. 954). De
ahí es que surgen preguntas como:

¿Qué pasa con los hombres de diversas edades, grupos ocu-

pacionales, diversas etnias, regiones geográficas, diversas

sexualidades, con los hombres desempleados o en exclusión

social, hombres que ejercen la paternidad, hombres con di-

versidad funcional? ¿Cómo se expresa y se especifica la do-

minación masculina patriarcal y las relaciones de género en

todos estos escenarios? (VII Coloquio de Masculinidades,

2019)

Las respuestas a estas preguntas son parte de las actuales discusio-
nes dentro de los estudios de género de los hombres y las masculini-
dades, especialmente en Latinoamérica. Ello se expresó en el VII

Coloquio de Masculinidades realizado en julio de 2019 en Costa
Rica, que llevó por lema: “Pluralidad de las masculinidades. Mira-
das decoloniales”. El objetivo que se propuso el encuentro fue pre-
cisamente dar voz a esas pluralidades. Discusiones como ésta son
las que permiten imaginar desplazamientos a las normatividades y
rigideces propias del orden de género, y más que imaginar invitan
a presenciar expresiones, iniciativas y luchas que desarman los



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 23 0

binarismos construidos socialmente, visibilizando expresiones disi-
dentes que exponen las multiplicidades.

A continuación, presentamos bre-
vemente aportes teórico-concep-
tuales de tres intelectuales,

quienes han reflexionado desde diferentes campos —antropología,
literatura y filosofía política— sobre los cruces, mixturas y fluideces;
de quienes rescatamos reflexiones y conceptos teóricos que podrían
sumarse a los estudios de género.

Burke (2010) en su libro
Hibridismo cultural expuso un re-
corrido por la historia del con-

cepto de hibridez, indicando su uso por Mijaíl Bajtin a principios
del siglo XX (1920-1930), quien desde el campo de la literatura
alude a la cuestión del híbrido, en este caso, como fenómeno lin-
güístico. Ha sido el antropólogo y crítico cultural argentino-mexi-
cano, Néstor García Canclini, quien en Latinoamérica ha relevado
la teorización sobre este proceso en el campo de los estudios cultu-
rales, especialmente en su libro Culturas híbridas. Estrategias para
entrar y salir de la modernidad, publicado en 1990.

En oposición a los conceptos clásicos de sincretismo y mestizaje,
García Canclini propuso el análisis de los procesos de
entrecruzamiento e intercambio culturales, destacados en la
constitución del modernismo y en los procesos de modernización

Perspectivas del cruce, para
seguir desplazándose

Néstor García Canclini (1990)
y la hibridación



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 3 1

latinoamericanos, por medio del mecanismo de la hibridación, al
cual él mismo caracteriza como “los procesos socioculturales en los
que estructuras o prácticas discretas, que existían de forma separa-
da, se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y prácti-
cas” (García Canclini, 2001, p. 14). Sostuvo que un lugar donde
este proceso es evidente es en América Latina, en que los países
han combinado sus tradiciones con nuevas ideas, tecnologías, e
incluso tradiciones de otras naciones, creando culturas híbridas
ricas en folklor, arte, industria y conocimiento; de ahí que combi-
nan de una manera nueva y compleja, lo moderno y lo tradicional,
lo regional, lo nacional y lo transnacional, lo culto, lo popular y lo
masivo (García Canclini, 2001).

El antropólogo señaló que “la hibridación es un proceso de in-
tersección y transacciones, es lo que hace posible que la
multiculturalidad evite lo que tiene de segregación y pueda con-
vertirse en interculturalidad” (García Canclini, 2001, p. 20). Se-
ñaló el autor que el concepto de hibridación ha colaborado para
salir de los discursos biologicistas y esencialistas de la identidad, la
autenticidad y la pureza cultural, llevando a relativizar la noción
de identidad. Sostiene que, en un mundo tan fluidamente
interconectado, las identidades se reestructuran en medio de conjun-
tos interétnicos y transnacionales; clausurando con estas ideas aque-
lla pretensión de establecer identidades puras. Por lo anterior, propone
“desplazar el objeto de estudio desde la identidad a la heterogenei-
dad y a las hibridaciones interculturales” (García Canclini, 2001,
p. 17).



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 23 2

El intelectual postcolonial
indio y profesor de literatura
inglesa, en su libro publicado
en 1994 “El lugar de la cultura”

planteó igualmente una teoría de la hibridez, proponiendo desplazar-
se más allá de los polos del Yo/Otro; Blanco/Negro, Alto/Bajo, Cielo/
Infierno (Bhabha, 2011). Interesado por aquellos espacios de enun-
ciación no definidos en polaridades, sino más bien situados entre las
divisiones, en las grietas de las fronteras, como un espacio entre-me-
dio, en un espacio in-between, un lugar intersticial al que Bhabha
(2011) nombró el tercer espacio, el que no es fijo, y donde las dife-
rencias culturales son construidas y negociadas. Con ello se contra-
puso a los sistemas de representación cerrados de la modernidad,
planteando en su lugar fragmentaciones y ambivalencias. Este tercer
espacio implica escuchar voces que hasta ahora han sido acalladas o
que han permanecido clandestinas, significa concebir nuevas formas
de representación distante de los binarismos (De Toro, 2002).

Hablar de tercer espacio, permite “eludir la política de la pola-
ridad y emerger como los otros de nosotros mismos” (Bhabha, 2011,
p. 59). Para este pensador la adquisición del poder político y la
ampliación de la causa multicultural provienen de proponer cues-
tiones de solidaridad y comunidad desde la perspectiva intersticial.
Bhabha invitó a concentrarse en la articulación de las diferencias
culturales, pensando más allá de las narrativas originarias de raza,
generación, localización geopolítica. Para él, los sistemas cultura-
les se construyen sobre la hibridez, que es un espacio

Homi K. Bhabha (1994),
in-between y el tercero

novedoso



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 3 3

contradictorio y ambivalente, es decir donde no hay unidad, no
hay fijeza, pues están “apropiados, traducidos, rehistorizados y vueltos
a leer” (Bhabha, 2011, p. 58). Entonces propuso que más que ha-
blar de diversidad cultural, hablemos de hibridez cultural.

Filósofa política estadouniden-
se, que, desde la teoría crítica y
el posestructuralismo, publicó en
1997 el libro Iustitia Interrupta.

Reflexiones críticas desde la posición postsocialista, resulta muy intere-
sante para las discusiones en los estudios de género y étnico-raciales,
ya que sus análisis se sitúan en las disyuntivas entre las políticas de
identidad y de multiplicidad. Para Fraser (1997) las políticas afirma-
tivas de la identidad, es decir, detenerse en las diferencias entre
grupos —ya sean sexogenéricas o étnico-raciales— pueden derivar
en efectos perjudiciales para los grupos menos valorados. Por ello,
apostó por políticas transformacionales que desdibujen las diferen-
cias entre grupos. De ahí que su planteamiento es un feminismo so-
cialista y una deconstrucción feminista. Propuso la desdiferenciación
de los grupos y desestabilizar —o borrar— todas las identidades fijas,
promoviendo más bien “las diferencias múltiples, no binarias, fluidas,
cambiantes” (Fraser, 1997, p. 40).

Para Fraser, el objetivo socialista-deconstructivo en el largo pla-
zo “es crear una cultura en que las dicotomías jerárquicas
sexogenéricas sean reemplazadas por redes de diferencias múltiples
que intersectan, que no están solidificadas y que cambian

Nancy Fraser (1997) y las
diferencias fluidas y

cambiantes



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 23 4

constantemente” (Fraser, 1997, p. 49). La intelectual coincide con
la política queer que se propone deconstruir la dicotomía homo-
hetero y exige la liberación de una identidad sexual determinada;
a diferencia de la política de identidad homosexual que, de acuer-
do con su análisis, más bien afirma una identidad creando la idea
de unidad y sustantividad, y por tanto acaba solidificando una su-
puesta identidad homosexual (Fraser, 1997). Ello, sin embargo, como
la misma pensadora indica, resulta problemático al alejarse de los
intereses de la mayor parte de los grupos desventajados. Por ejem-
plo, desde su planteamiento, los intentos por promover el valor de
la negritud es una fuente de tensión, en tanto implica moverse en
el código binario blanco/negro, y por tanto se refuerza la diferencia
racial y con ello las desigualdades.

En este último apartado,
se exponen articulacio-
nes y distinciones entre
ambas perspectivas, la

interseccional y del cruce, para finalmente abrir posibilidades de
discusión teórica-conceptual y política posterior.

Primero, se plantearon articulaciones, ya que para algunas auto-
ras ambas perspectivas se inscriben en el proyecto postmoderno que
considera a las identidades como múltiples y fluidas poniendo “el
énfasis en los procesos dinámicos y en la deconstrucción de las cate-
gorías normalizadoras y homogeneizantes” (Viveros, 2016, p. 7). De
ahí que las intersecciones que visibilizan ambas perspectivas se

Intersecciones entre las perspecti-
vas de la interseccionalidad y del

cruce. A modo de conclusiones



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 3 5

entenderán como configuraciones que complejizan los análisis sobre
las relaciones sociales de dominación, dando cuenta de los mecanis-
mos de opresión que operan en el orden social, de género, sexuali-
dad y etnoracial, en particular.

Ambas son perspectivas contrahegemónicas, que cuestionan y
desestabilizan el sistema dominante, binario/dicotómico y
homogeneizante. Denuncian la política de la identidad construida
en Occidente, al erigirse sobre un sujeto monolítico y subalterizando
otras subjetividades fuera de las normatividades. En tanto se si-
túan desde las realidades construidas en torno a las intersecciones
que resultan en heterogeneidad, invitan a repensar al sujeto social
desde la fluidez y la mixtura, de la heterogeneidad, ampliando las
expresiones de lo humano. Por ello, posibilitan dotar teóricamente
las propuestas de desplazamientos respecto de las normatividades.

Las perspectivas visitadas están alejadas de esencialismos y na-
turalizaciones, apuestan por el desmontaje de las condiciones so-
ciales que posibilitaron el origen y sedimentación de tipificaciones
heredadas y dominantes, y reclaman otras discursividades, otras
relaciones sociales, que permitan ampliar el campo de posibilida-
des del ser. Persiguen la reivindicación, visibilización y valoración
de las pluralidades que emergen en los espacios intersticiales.

Es posible plantear algunas distinciones entre ambas perspecti-
vas. Además de sus “tradiciones” teóricas, como se señaló al inicio
del manuscrito, en la interseccionalidad se cruzan diferentes di-
mensiones de categorías socioculturales, —habitualmente raza, sexo
y clase—; en cambio en el cruce es dentro de una misma



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 23 6

dimensión donde encontramos la mixtura. De ahí que lo múltiple,
en los análisis interseccionales, no se refiera a dimensiones dentro
de las categorías, sino a dimensiones entre categorías (McCall,
2005). Como sostuvo McCall (2005), la complejidad en la
interseccionalidad se deriva al analizar una ubicación social en la
intersección de dimensiones únicas de múltiples categorías; por lo
tanto, se distingue de las perspectivas del cruce, en donde dentro
de una misma categoría encontramos la gama de variabilidad, el
espectro de heterogeneidad. Por ello las categorías que original-
mente planteaba la perspectiva interseccional han debido
complejizarse precisamente porque la realidad es más compleja
(McCall, 2005); ya dentro de una categoría social dada —que pa-
recía homogénea— hay heterogeneidad; lo que desafía la separa-
ción y llama a la integración/al cruce. Como muy bien lo retrató
McCall (2005) al señalar que los individuos transgéneros, queer y
disidentes, se han agregado a la división original homosexual y
heterosexual, y que los grupos sociales que constituyen la categoría
raza son fundamentalmente indefinibles debido al multirracialismo.

Respecto a las intelectuales feministas visitadas en el texto
—Kimberlé Williams Crenshaw y Nancy Fraser—, sus discusiones
han entrado en diálogo con el feminismo y sus propuestas
teórico-conceptuales han sido de utilidad para el análisis de géne-
ro. Restaría discutir la utilidad de las propuestas de los intelectua-
les Néstor García Canclini y Homi Bhabha, para derivar los aportes
hacia los estudios de género. Como señalan Arreaza y Tickner
(2002), que, desde perspectivas posmodernas y postcoloniales —en



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 3 7

donde podemos ubicar a dichos intelectuales— la exploración y
discusión de temas relacionados con el género y con la sexualidad
han estado ausentes. Ello porque estas corrientes han puesto espe-
cial énfasis en la dimensión cultural, y ésta como separada de la
dimensión sexogenérica, como si la cultura no la incluyese.

Como señaló Yegenoglu (1998, como se citó en Arreaza y Tickner,
2002) se ha dejado de lado la construcción de los sujetos coloniales
sexuados. Cuestión similar sostuvo Curiel (2007) al señalar que
quienes han hecho sus análisis desde posiciones subalternas al co-
lonialismo, no abordaron categorías como sexo y sexualidad, tam-
poco contemporáneos latinoamericanos como Mignolo, Quijano y
Dussel. Sin embargo, las posibilidades de nutrir al bagaje concep-
tual y político que entregan dichas perspectivas, permiten sostener
la necesidad de incorporarlas en las discusiones de los estudios de
género. Con el propósito de abrir la discusión se plantean algunas
preguntas a partir de lo revisado en el texto.

García Canclini (2001) señaló que en vez de hablar de diversi-
dad cultural es preferible hablar de heterogeneidad cultural; si se-
guimos esa línea podríamos reemplazar el concepto de diversidad
sexual por el de heterogeneidad sexual o heterogeneidad
sexogenérica. No obstante, emerge la interrogante ¿con qué difi-
cultades se encontrarían dichas conceptualizaciones considerando
que el concepto de diversidad sexual es ampliamente utilizado en
la academia y en el activismo? ¿Cómo desprenderse de conceptos
como el de identidad que para muchos movimientos ha implicado
la afirmación de su diferencia y con ello de sus demandas? Es



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 23 8

preciso considerar las limitaciones de los conceptos propuestos, ya
que la pertenencia es un factor clave para los movimientos socia-
les.

Desde la idea de Yuval-Davis (2011), si bien la identidad es
central frente a la amenaza y la inseguridad, en los movimientos
políticos feministas los representantes no actúan como agrupacio-
nes de identidad sino como defensores de comprensiones
epistemológicas y valores compartidos que motivan un cambio so-
cial. Si bien es importante la identidad para la defensa de los dere-
chos y reconocimiento, la heterogeneidad permite ampliar el abanico
de posibilidades para pertenecer y para que otros miembros de co-
lectividades sientan que sus opresiones se reflejan en todas las opre-
siones y desigualdades existentes. Dicho de otro modo, al otorgar
realce al entrecruzamiento e integrar la heterogeneidad sexual o
sexogenérica, no sólo podremos analizar la interseccionalidad como
la estratificación social en su conjunto, como precisa Yuval-Davis,
sino que ofrecer un enfoque de las fluideces que existen dentro de
las identidades, y los momentos históricos, políticos, culturales,
vinculadas al curso vital de los miembros de una comunidad.

En este contexto, es preciso entender que la diversidad sexual
se ha construido en torno a las categorías binarias y fijas, en que el
“Otro” es lo diverso, por tanto, replantearse dicho concepto, inclu-
ye repensar cómo salirse de ese espejismo de la diversidad versus la
identidad. Por tanto, heterogeneidad sexual o heterogeneidad
sexogenérica invita a integrar lo heterosexual, en tanto parte de
las posibilidades de deseo a lo largo del curso vital. Con esta



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 3 9

perspectiva situamos a lo heterosexual ya no como lo normativo,
sino como una de las múltiples expresiones del deseo. Ahora, el
concepto heterogeneidad sexogenérica nos parece que refleja de
mejor manera ese entramado de cuerpos sexuados en interacción,
en tanto se desprende de la mera orientación del deseo afectivo-
sexual (que tiene el concepto de diversidad sexual), para incluir a
los cuerpos y a las expresiones de éstos en sus interacciones en la
vida cotidiana.

Considerando la propuesta de hibridación cultural, que planteó
tanto García Canclini (2001) como Bhabha (2011), nos pregunta-
mos sobre las posibilidades que los Estudios de género incorporasen
ésta en su teorización; hablar por ejemplo de hibridación genérica o
hibridación sexogenérica ¿qué aportes e implicancias tendría? En la
línea de la hibridación, podría hablarse de masculinidades y
feminidades híbridas ¿cuáles serían los límites de estos conceptos?
¿Nos volverían a atrapar los binarismos? En tanto la hibridez emerge
de una “mezcla”, tiene su raíz en categorías inicialmente discretas.
Por lo que recurrir a conceptos de género que ya tienen una carga
binaria, como son masculinidad y feminidad, elaborados en culturas
patriarcales y normativizados por las instituciones, consideramos que
es un riesgo. Diferente es que pudiésemos comprender que todas las
personas somos híbridas, que la identidad pura, fija, no existe.

Cuando Bhabha (2011) se propuso hablar del tercer espacio o
entre-medio, ¿podemos pensar en la posibilidad de hablar de hom-
bres y mujeres en un tercer espacio? O más bien de ¿un tercer gran
espacio del cruce sexogenérico? ¿Qué implicancias psicosociales y



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 24 0

políticas podría tener aquello? ¿Es posible generar multiplicidad de
espacios, más allá de un tercero? Una cuestión interesante que
surge desde esta propuesta es que más que hablar de márgenes y
bordes, Bhabha planteó posiciones que están entre-medio; están
dentro, son y no son a la vez, son lo uno y lo otro. La idea del tercer
espacio e incluso del tercer sexo (Butler, 2006) retrae a que existe
un primer y segundo espacio, indicativo de un orden secuencial
que advierte de una eventual jerarquía. Diferente es que se com-
prendiera que todo individuo está en ese tercer espacio, en un
entre-medio, en el cruce que habita la vida misma.

Considerando las propuestas de Fraser (1997) de fluidez y el
desarme de identidades, podríamos hablar de fluidez genérica o
sexogenérica ¿qué implicancias tendría para la Teoría de género?
Hemos de señalar que fluidez ya es un concepto que se utiliza en el
campo del género académico y activista, con un importante impac-
to en el desarme del binarismo, aunque no por completo, pues esa
fluidez muchas veces sigue fluyendo entre las categorías binarias.
¿Esta propuesta es compatible con los planteamientos del feminis-
mo de la diferencia o del movimiento homosexual? Probablemente
en las cercanías a la Teoría queer sea más viable, como la misma
Fraser (1997) indica, pues precisamente la política de la
desdiferenciación ha sido erigida más bien desde dichas posiciones
teóricas y activistas. La política homosexual moviliza la
autoidentificación con el colectivo en tanto homosexuales, en cam-
bio la política queer moviliza a los queers para reivindicar el liberar-
se de una identidad sexual específica (Fraser, 1997). Situación similar



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 4 1

ocurre con el feminismo de la diferencia, que requiere la
autoidentificación como mujeres para desde allí plantear sus de-
mandas; diluir esa identidad implica diluir esa perspectiva del fe-
minismo. Como sostuvo Butler (2006) que la Teoría queer se opone
a toda reivindicación de la identidad, incluyendo la asignación de
un sexo estable.

Lo presentado en el manuscrito desemboca en nuevas pregun-
tas sobre posibilidades de discutir aportes conceptuales en el cam-
po de los Estudios de género. Así también a la importancia de
politizar el género, la sexualidad, el deseo y los cuerpos para gene-
rar estrategias de cuestionamiento a la hegemonía, pues como planteó
Hill Collins (2017) “los grupos subordinados tienen un gran interés
en descubrir, analizar y evaluar cómo la dominación da forma a sus
experiencias con las desigualdades sociales” (p. 25). Atendiendo a
lo que advirtieron Monroy Cuellar (2020) será relevante producir
nuevos significados desde una posición vigilante a aquellas teorías
que podrían devenir hegemónicas, por lo que habría que mantener
una actitud crítica constante para realizar una ponderación justa
que permita analizar su utilidad, bien discutirlas, cambiarlas, con-
tradecirlas y situarlas.



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 24 2

Bibliografía

AGUIRRE, C. (2017). Pensamiento del entre-lugar y pensamiento

fronterizo: (des)articulaciones y emergencias en el espacio latino-

americano. Revista Intersticios de la política y la cultura. Intervenciones

latinoamericanas, 6(11), 69-93. https://revistas.unc.edu.ar/index.php/

intersticios/issue/view/1448

ARREAZA, C. Y TICKNER, A. (2002). Postmodernismo, postcolonialismo y

feminismo: manual para (in)expertos. Colombia Internacional, (54),

14-38. https://doi.org/10.7440/colombiaint54.2002.01

BADINTER, E. (1993). XY: La identidad masculina. Madrid: Alianza Edito-

rial.

BERGER, P. Y LUCKMANN, T. (1967). La construcción social de la realidad. Bue-

nos Aires: Amorrortu.

BHABHA, H. (2011). El lugar de la cultura. Buenos Aires: Manantial.

BODENHOFER, C. (2019). Estructuras de sexo-género binarias y

cisnormadas tensionadas por identidades y cuerpos no binarios: Co-

munidades educativas en reflexión y transformación. Revista Punto

Género, (12), 101-125. https://doi.org/10.5354/0719-0417.2020.56250

BURKE, P. (2010). Hibridismo cultural. Madrid: Akal.

BUTLER, J. (2006). Deshacer el género. España: Paidós.

BUTLER, J. (2016). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la

identidad. Argentina: Paidós.

BUTLER, J. (2020). La fuerza de la no violencia. Chile: Paidós.

CARRILLO, J. (2004). Entrevista con Beatriz Preciado. Desacuerdos, 2, 244-

261. https://doi.org/10.1590/S0104-83332007000100016



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 4 3

CASTAÑEDA-RENTERÍA, L. Y CONTRERAS, K. (2017). Apuntes para el estu-

dio de las identidades femeninas. El desafío entre el modelo hegemó-

nico de feminidad y las experiencias subjetivas. Intersticios Sociales,

(13), 1-19.

CONNELL, R. (2015). Masculinidades. México: PUEG UNAM.

VII COLOQUIO INTERNACIONAL DE ESTUDIOS SOBRE HOMBRES Y MASCULINI-

DADES: PLURALIDAD DE LAS MASCULINIDADES. MIRADAS DECOLONIALES.

(febrero de 2019). Tercer comunicado de comité ejecutivo. http://eme.cl/

wp-content/uploads/tercer-comunicado.docx

CUBILLOS, J. (2015). La importancia de la interseccionalidad para la in-

vestigación feminista. Oxímora. Revista Internacional de Ética y Política,

(7), 119-137. https://doi.org/10.1344/oxi.2015.i7.14502

CURIEL, O. (2007). Crítica poscolonial desde las prácticas políticas del

feminismo antirracista. Nómadas, (26), 92-101.

DE KEIJZER, B. (2006). Hasta donde el cuerpo aguante: género, cuerpo y

salud masculina. Revista La Manzana, 1(1). http://

www.estudiosmasculinidades.buap.mx/paginas/reporteBenodekeijzer.htm

DE TORO, F. (2002). Intersecciones II: ensayos sobre cultura y literatura en la

condición postmoderna y postcolonial. Buenos Aires: Galerna.

DÍAZ, M. T. (2016). Plataforma de hombres cubanos: una experiencia

para el bienestar. Revista Punto Género, (6), 29-40. http://dx.doi.org/

10.5354/0719-0417.2016.42914

FAUSTO-STERLING, A. (1993). The Five Sexes: Why Male and Female are

Not Enough. The Sciences, 33(2), 20-24. https://doi.org/10.1002/j.2326-

1951.1993.tb03081.x



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 24 4

FELIZARDO, J. (2020). Políticas queer y abyección, o el ano como órgano

antinorma. Revista de Estudios de Género, La Ventana, 6(52), 40-69.

https://doi.org/10.32870/lv.v6i52.7193

FOUCAULT, M. (1985). Herculine Barbin llamada Alexina B. Madrid: Edito-

rial Revolución.

FOUCAULT, M. (2002). La arqueología del saber. Argentina: Siglo XXI Edito-

res Argentina.

FRASER, N. (1997). Iustitia Interrupta. Reflexiones críticas desde la posición

“postsocialista”. Colombia: Siglo del Hombre Editores-Universidad

de Los Andes, Facultad de Derecho.

GARCÍA CANCLINI, N. (2001). Culturas híbridas. Estrategias para entrar y

salir de la modernidad. Buenos Aires: Paidós.

HEIDEGGER, M. (2012). El ser y el tiempo. Argentina: Fondo de Cultura

Económica.

HILL COLLINS, P. (2017). The Difference That Power Makes:

Intersectionality and Participatory Democracy. Investigaciones Femi-

nistas, 8(1), 19-39. http://dx.doi.org/10.5209/INFE.54888

ÍÑIGUEZ, L. (2005). Nuevos debates, nuevas ideas y nuevas prácticas en la

psicología social de la era “post-construccionista”. Athenea Digital,

(8), 1-7. https://doi.org/10.5565/rev/athenead/v1n8.235

MONROY CUELLAR, N. I. (2020). La construcción de cuerpos y subjetivida-

des sexo-género disidentes en Latinoamérica. Revista de Estudios de

Género, La Ventana, 6(52), 100-128. https://doi.org/10.32870/

lv.v6i52.7224

LAGARDE Y DE LOS RÍOS, M. (2005). Los cautiverios de las mujeres. Madresposas,

monjas, putas, presas y locas. México: UNAM, CEIICH-PUEG.



K A R E N  M .  M A R D O N E S  L E I V A / C Y N T H I A  V E R G A R A  M A L D O N A D O / D A N I E L A  Z Ú Ñ I G A  S . 4 5

LAMAS, M. (2015). La antropología feminista y la categoría “género”. En

M. Lamas (Comp.), El género. La construcción cultural de la diferencia

sexual (pp. 93-122). México: Bonilla Artiga Editores - UNAM, Pro-

grama Universitario de Estudios de Género.

MCCALL, L. (2005). The Complexity of Intersectionality. Signs, 30(3),

1771-1800. http://www.jstor.org/stable/10.1086/426800

MENENGAGE. (2014). Hombres, masculinidades y cambios en el poder. https:/

/goo.gl/Dm9iho

NÚÑEZ NORIEGA, G. (2017). Abriendo brecha. 25 años de estudios de género de

los hombres y masculinidades en México (1990-2014). México: CIAD.

OLAVARRÍA, J. (2001). Hombres ¿a la deriva? Poder, trabajo y sexo. Santiago

de Chile: LOM.

PRECIADO, P. B. (2019). Un apartamento en Urano. Crónicas del cruce. Bar-

celona: Anagrama.

RAÍCES MONTERO, J. (2015). Epistemología de las intersexualidades. En J.

Raíces Montero (Comp.), Un cuerpo, mil sexos: intersexualidades (pp.

16-35). Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Editorial Topías.

RAMÍREZ RODRÍGUEZ, J. C. Y GUTIÉRREZ DE LA TORRE, N. C. (2015). De hom-

bres a favor de la igualdad de género: apuntes para una agenda. Guadalajara,

México: Universidad de Guadalajara.

RUBIN, G. (1986). El tráfico de mujeres: notas sobre la “economía políti-

ca” del sexo. Nueva Antropología, 8(30), 95-145.

SANTIBÁÑEZ, D. (2018). El concepto interseccionalidad en el feminismo

negro de Patricia Collins. Resonancias. Revista de Filosofía, (4), 49-58.



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  5 5  /  2 0 2 24 6

SOTO GUZMÁN, G. (2014). Semblanza histórica de asociaciones de hom-

bres de habla hispana que abogan por la igualdad, resignifican lo

masculino y luchan contra la violencia de género. Prisma Social, (13),

944-959. http://www.redalyc.org/pdf/3537/353744532025.pdf

VIVEROS, M. (2016). Interseccionalidad: Una aproximación situada a la

dominación. Debate Feminista, 52, 1-17. http://dx.doi.org/10.1016/

j.df.2016.09.005

YUVAL-DAVIS, N. (2011). Power, Intersectionality and the Politics of

Belonging. FREIA – Feminist Research Center in Aalborg, (75), 1-16.

https://doi.org/10.5278/freia.58024502

ZIGLIOTTO, S. (2016). Las relaciones entre la representación hegemónica

de lo masculino y las subjetivaciones. Género y sexualidades en los

relatos autobiográficos de integrantes del colectivo varones anti-

patriarcales (Mendoza, 2013). Revista Punto Género, (6), 11-28. http:/

/dx.doi.org/10.5354/0719-0417.2016.42913


