110 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

EL HOMBRE PALABRAY LA
!'Sirva este texto de homenaje a una escritora que M UJ E R T RAI CI 0 N E N ) LA
smrempiiomsiy  CILINDRA” DE CARMEN

’
2 ) ; 1
% Agradezco los comentarios que este trabajo, en BA E Z
una versién preliminar, recibié en el Congreso de

Literatura Mexicana “Entre dos Centenarios”,  ADRIANA SAENZ VALADEZ?
organizado por la Universidad Auténoma
Metropolitana, Iztapalapa. asaenzva@gmail.com
Universidad Michoacana de San Nicol4s de

Hidalgo.
Resumen
En este trabajo se lleva a cabo un anélisis del cuento “La
Cilindra” de Carmen Baez. Para ello la metodologia propues-
ta esta en el contexto de la filosofia, la literatura y la teoria de
género. En este marco se tiene como hipétesis que la autora
a través de los recursos literarios realiza una reflexion critica
de los prototipos de género, asumidos como ideales imposi-
bles de cumplir, esto es, que en la relacién dialéctica que
mantienen la vida vivida y la ficcién, los esquemas se asu-
men, construyen y reproducen desde los supuestos que la
racionalidad patriarcal ilumina en la vida vivida y por ende
en los productos culturales.

Para analizarlo, el articulo se ha dividido en cuatro apar-
tados. En el primero se aborda el concepto de prototipo en la
Revolucién. En el segundo se estudian los esquemas del ser
mujer en “La Cilindra”. En el tercero se analizan a Juan Lanas
y a su superior como dos formas de ser varén durante el
movimiento armado y finalmente se propone un analisis de

los elementos expuestos.

REVISTA ESTUDIOS DE GENERO LA VENTANA, NUM. 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2016, PP. 110-141, ISSN 14059436



ADRIANA SAENZ VALADEZ

Palabras clave: prototipos, Revolucion, género, feminidad,

masculinidad, Carmen Baez, ficcién.

Abstract

Through the tools of philosophy and gender studies, this
work is carried out as an analysis of the story “La Cilindra” of
Carmen Baez. For this is the hypothesis that the author through
literary devices makes a critical reflection of gender proto-
types, assumed to fulfill impossible ideals. This is, in the dia-
lectical relationship that lived life and fiction have, the schemes
are assumed, constructed and reproduced from the patriar-
chal rationality assumptions that glows vivid life and there-
fore in cultural products.

This article has been divided into four sections. In the
first, the prototype concept is discussed in the revolution. In
the second, schemes of womanhood are studied in “La Cilindra”.
In the third, Juan Lanas and his superior are analyzed as two
ways of being male during the armed movement and finally

an analysis of the elements exposed is proposed.

Keywords: prototype, Revolution, gender, femininity, mas-

culinity, Carmen Baez, fiction.

RECEPCION: 6 DE OCTUBRE DE 2015 / ACEPTACION: 20 DE NOVIEMBRE
DE 2015

111



112 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

EL HOMBRE PALABRA Y LA MUJER
TRAICION EN “LA CILINDRA” DE
CARMEN BAEZ
En este trabajo se lleva a cabo un analisis del cuen-
to “La Cilindra” de Carmen Baez. Para ello la meto-
dologia propuesta utiliza herramientas de la filosofia, la teoria
de género, y la literatura. En este marco se tiene como hipé-
tesis que la autora a través de los recursos literarios realiza
una reflexion critica de los prototipos de género, asumidos
como ideales imposibles de cumplir,

3 Para una propuesta donde se estudia la ., Lo,
posibilidad de hacer preguntas filos6ficas desde los esto es, que en la relaciéon dialéctica
textos literarios véase: Aureliano Ortega (2011). . . .. .
“Qué pregunta la filosoffa desde América” en que ma ntienen la vida vivida Yy la fic-
Cristina Ramirez Barreto (Coord.) Filosofia desde .,
América: temas, balances y perspectivas. Quito, cion, los esquemas se asumen, cons-
Ecuador: Editorial Abya Yala, pp. 17-44. En este
vértice se encuentra la propuesta que se plantea en tru yeny repl’Od ucen desde los su pu estos
este articulo, donde se expone que se pueden . . . . .
hacer analisis criticos del devenir patriarcal a través que la racionalidad pat riarcal ilumi-
del estudio, desde la perspectiva filos6fica de . ..
aénero, de las ficciones. na en la vida vivida y por ende en los

productos culturales3.

Con este propdsito y motivada por los objetivos expuestos,
el articulo se divide en cuatro apartados. En el primero se
aborda el concepto de prototipo en la Revolucién. En el se-
gundo se estudian los esquemas del ser mujer en “La Cilin-
dra”. En el tercero se analizan a Juan Lanas y a su superior
como dos formas de ser varon durante el movimiento armado
y finalmente se propone una sintesis de los elementos abor-
dados.



ADRIANA SAENZ VALADEZ 113

PROTOTIPOS EN LA REVOLUCION
La Revolucién, con sus cambios politicos y cultura-
les, incorpord elementos en la construccion de la
cultura nacional. Estas modificaciones estuvieron enmarcadas
por algunos de los cuestionamientos que el proceso de mo-
dernizacion trajo consigo, algunos como los cuestionamientos
sobre la identidad del ser mexicano

*Hubo varias respuestas a estas interrogantes,
entre ellas las que hicieran Samuel Ramos 0 més
adelante los integrantes del grupo Hiperi6n, incluso
Octavio Paz.

fueron interrogantes que bordaron con
su aroma dichos tiempos*.

En ese devenir histérico cimentar ideolégicamente la edifi-
cacion de una nacién fue una labor compleja. En este proceso
el lenguaje cotidiano, las ficciones, los estudios filoséficos,
las posturas politicas, entre muchos otros elementos; colabo-
raron en la tarea de construccién y critica de esta edificacion
simbodlica y en el marco del proceso revolucionario y
posrevolucionario impactaron el devenir cultural. Asi, en el
transcurrir entre el pensar al/a la mexicano/a y la realidad co-
tidiana que se enfrentaba, se llevaron a cabo, desde los pro-
ductos culturales, algunas propuestas, como la que motiva
este analisis.

En la vida que se afrontaba en medio de las guerras de Re-
volucién se establecieron cuestionamientos importantes para
los prototipos de género, ante esta nueva realidad, écémo saber
qué implicaciones y deberes tenian los hombres y las mujeres
frente a esta nueva forma social? ¢Qué cambios se debian
asumir como parte de la nueva identidad? En este sentido, a



114

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

través de diferentes tecnologias surgieron prototipos de géne-
ro, en tanto ideales a imaginar, esquemas que estuvieron en
mucho delimitados por la tradicion y la racionalidad teoldgica.

Desde esta nocion y para efectos de este andlisis es impor-
tante la comprensién de lo que sustentaremos por prototipos
de género, ya que el concepto esta en el vértice entre lo pro-
puesto por prototipo como esquema y arquetipo:

...prototipos, o mas especificamente de prototipos
de hombres y de mujeres, tendria que analizarse, en
el ambito de la semantica, como resultado de un proceso
de categorizacién que realizan las personas en las
experiencias cotidianas de interaccion discursiva. Podemos
pensar, en este caso, en los prototipos como proce-
sos cognitivos compartidos en la interaccién entre
humanos, es decir, en cognicién socialmente com-
partidos que resultan en la categorizacion prototipica
(Pérez, 2011: 48).

Si bien esta definicién es puntual y pertinente, para conside-
rar el presupuesto como un proceso semantico y un acuerdo
social es necesario trenzarla con algunas de las variables de
la categoria arquetipo, que para un estudio histérico plantea
Julia Tunén.



ADRIANA SAENZ VALADEZ 115

Los arquetipos son conceptos fuertes y elementales
de muy larga duracidon que remiten a construcciones
imaginadas que tienen que ver con las pulsiones ba-
sicas de los seres humanos. El concepto de arquetipo
es delicado para el trabajo histérico, atento a los cambios
humanos, tanto sociales como culturales, porque ha
sido asociado a una estructura fija de la psique hu-
mana. En este libro el término no se piensa como de
naturaleza, pero se utiliza porque sugiere categorias
mentales fundamentales para la cultura, de muy lar-
ga duracion. Asi, sin considerarlo natural o eterno,
se observa aqui como una continuidad en relacién

con la construccion de los géneros... (1998: 76).

Si bien ambas propuestas demarcan que los prototipos (asu-
mamos, a partir del andlisis que realiza Tunén, que los arque-
tipos pueden ser también comprendidos como prototipos) son
categorias del deber ser humano, en cuanto a los géneros (en-

tendidos desde la postura de Judith

> Véase: Judith Butler (2006). Deshacer el género.
Barcelona: Paidés.

Butler)® el primero atiende a lo espe-
cificamente delimitado como campo
semantico, en tanto categoria definida por la cultura, mien-
tras que en el sequndo, a pesar de la pertinente aclaracién de
la autora, resulta dificil mantener una lectura desligada de la
postura esencialista del concepto, dado que tiene su raiz en
el pensamiento psicoanalitico.



116 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

Asi, para efectos de este andlisis, desde la conjuncién de
ambas propuestas, los prototipos se comprenden como una
nocién, una sustancia en el mundo de las ideas, en tanto con-
cepto imaginado, que implica que en la praxis es imposible
de cumplir, pero que con su ethos delinea los deberes ser para
los géneros, en tanto esquema normatizador y naturalizador
de los seres humanos. Este esquema, a pesar de que tiene la
capacidad de devenir muy lentamente en el tiempo y en los
contextos culturales, conserva su caracteristica de cognicién
social compartida, puesto que es imaginada y simbdlica vy,
por ello, colabora en el proceso continuo del género.

Los prototipos como esquemas de género estan formados
por los ethos, las nociones que la racionalidad patriarcal sus-
tenta, con lo que, pese a la movilidad que tienen en el tiem-
po, en mucho conservan sus raices simbodlicas. Lo que lleva a
gue, aun cuando las practicas se modifiquen, en mucho se
contintan asumiendo los mismos ethos y con ello a los pro-
totipos como anhelos. En esto se sustenta que se compren-
dan como modelos en tanto se codifican como ideales.

EL MOVIMIENTO ARMADO
El movimiento armado, como una de las realidades
vividas del tiempo, de manera dialdgica, con los textos
culturales®, aporté elementos que se

¢ Por textos culturales entiendo todas aquellas

representaciones de la vida vivida en un contexto instauraron en las ima genes simboli-

determinado, entiéndase por ello las leyendas, los

cuentos —todos los textos literarios—, los textos cas, en I (O p roto t' p (O d e I d e b er ser.



ADRIANA SAENZ VALADEZ 117

La fl cci é n co | a b o) rc’) en esta tarea m u | - histéricos, sociolégicos, antropoldgicos, etc., y de las
llamadas ciencias exactas, que pretendan explicar
ti ple: contri buyé para que estos es- o dar cuenta de una realidad dada.

quemas se reprodujeran como ideales,

incorporé las representaciones que estaban en la cotidianidad
y, con sus modificaciones, las asumio en la categoria de idea-
les, y quizd de manera menos frecuente realiz6 critica de es-
tos esquemas.

Artistas e intelectuales que se sentian amenazados
convirtieron a las mujeres en arquetipos tradiciona-
les que podian controlar. Pudieron salirse con la suya
porque, como sehala Monsivais, el machismo voraz
de la guerra casi logré eclipsar un incipiente movi-
miento feminista (Kay, 2009: 45).

Como parte de la situacion bélica, la forma de enfrentar la
muerte fue una de las caracteristicas del vivir la vida. “No hay
sino dos opciones, o te mueres o te matan (1910-1920). Ser
macho durante la etapa algida de la Revoluciéon no es mérito
extraordinario porque todos necesitan serlo, al requerir
sobrevivencia agallas, coraje, gtievos (...)” (Monsivais, 2004:
93). Asi, la actitud frente a la muerte fue uno de los elemen-
tos que delimitaria la masculinidad de los varones revolucio-
narios. La forma de vivir la muerte, de vivir sin miedo, conformé
la vida. No se debia vivir temiendo porque eso no era vida. La
muerte fue un personaje y un mecanismo que delimité la existencia,



118 LA VENTANA,

. 4y /2016

un elemento a temery, en esta encrucijada, vivir controlando

las emociones.

La ficcion ante este proceso no fue un bloque ideolégica-

mente homogéneo. Unos en medio de la discusidn retrataron

imagenes banadas por el ethos teolégico del deber ser y lo

"Un ejemplo de esta concepcién se encuentra en
Federico Gamboa (2001). Santa. México: Epoca.

8 En sumayorfa los escritores de la generacién de
1929, quienes ya miraban el movimiento bélico con
cierta distancia (Sdenz, 2011: 146-150).

9 Véase: Celia Amorés (2009). “Rousseau, teérico
de la virilidad politica” y “Rousseau teérico de la
feminidad normativa” en Vetas de Ilustracion.
Reflexiones sobre feminismo e islam. Madrid: Ediciones
Cétedra, pp. 73-78. Y Juan Jacobo Rousseau (2007).
ElEmilio o de la educacién. México: Ed. Porrta,
Sepan Cuéntos. Nam. 159.

establecieron como lo debido para los
hombres y las mujeres’. Otros hicie-
ron critica de estos prototipos y re-
trataron distintas imagenes que
vislumbraban otras formas de existir®.
En este sentido, Carmen Baez mostré
concepciones arraigadas en el deber
ser de una racionalidad ilustrada® que
mantenia muchas de las formas mo-

rales de la racionalidad teolégica. Con lo que evidencia que

la razén moderna habia traido consigo semillas que habian

10 Rolando Casale y Marfa Luisa Fementas
hablando del deseo en Butler especifican que la
modernidad no es un proyecto ideolégico
inacabado, sino imposible de terminar, por ello
postulan por la posmodernidad como una propuesta
que se distancia de la modernidad en cuanto a su
proyecto de razén totalizadora. Véase: (2009).
“Breve recorrido por el pensamiento de Judith
Butler” en Casale, Rolando y Chiachio, Cecilia
(Comps.). Mdscaras del deseo. Una lectura del deseo en
Judith Butler. Argentina: Catélogos, pp. 11-37.

germinado y, en su fruto, en lo mas
intimo de su pensamiento, habia per-
manecido la costumbre’®.

Para algunos/as la vida era vivir sin
miedo y con miedo, en la apariencia
y en la mascara. Los esquemas para
los hombres y las mujeres se estipu-
laron en términos dicotdmicos tanto

en elementos de valor como de género. Los hombres debian

ser valientes porque de lo contrario eran cobardes; vencedo-



ADRIANA SAENZ VALADEZ 119

res o vencidos, soldados o intelectuales. Para las mujeres la

propuesta no estuvo delimitada por el arrojo, sino por la ter-

nura y el afecto, entre otros aspec-
tos. En cuanto a los prototipos,
principalmente fueron mujeres en
conyugalidad, madres, soldaderas, hijas,
"...cocineras, enfermeras, amantes (...),
barrenderas, enterradoras...” (Kay,
2009: 43), campesinas; con menor
énfasis “Misses” (Bastian, 2006: 163-
180), y en el caso denostado mujeres
publicas sexuadas''.

El movimiento armado puso a los
hombres frente a las balas y con ello
se asumio el deber ser del “macho”"2.
Debian enfrentar las balas sin miedo
y si lo tenian nunca decirlo, ya que
de hacerlo se pondria en cuestion su
identidad de varén. El cuestionamiento
para los hombres era en términos de
la virilidad, por eso en sus acciones 'y
actos del lenguaje debian todo el tiempo
constatar y comprobar su condicion.

Para las mujeres el movimiento ar-
mado también impuso formas de vi-
vir el deber ser, para lo cual algunas

11'Si bien los estudios histdricos actuales con
perspectiva de género han estado recuperando la
historia de las mujeres de la época que participaron
como generalas, soldados o lideres de algtn sector
del movimiento armado, no se puede afirmar que
estos modelos fueran una opcién que todas las
mujeres pudieran elegir, ni se puede decir tampoco
que aquellas que recusaron los roles tradicionales
evitaran pagar sanciones morales por sus decisiones.
Para ejemplos de casos documentados de mujeres
que rompieron con los roles tradicionales véase el
libro de Gabriela Cano, Mary Vaughan y Jocelyn
Olcott (Comps) (2009). Género, poder y politica en el
Meéxico posrevolucionario. México: FCE. Si bien casos
de mujeres que se asumieron diferentes a los
prototipos patriarcales existieron, el sentido moral
de la racionalidad patriarcal continué siendo
predominante. Kaplan evidencia como para el caso
de la clase trabajadora el derecho masculino al
poder en el &mbito privado fue un elemento que
frend al movimiento gremial “...los hombres de la
clase trabajadora llegaron a un pacto con el Estado,
cambiando su poder de organizacién e indepen-
dencia por el derecho al control privado sobre
mujeres y nifios” (Kay, 2009: 52).

12 El concepto del macho est4 asumido como un
prototipoy, por ende, entre otras variables muta con
el tiempo y la delimitacién geografica. Vale decir
que el “macho” también est4 atravesado por la
intersexualidad, raza, clase, situacién geogréfica e
incardinamiento (desde la postura de Braidotti),
esto es, por muchas variables que lo modifican y lo
hacen en lo vivible, como todo prototipo, imposible
de encarnar, pero si posible de anhelar. Vale decir
que para este tiempo la connotacién de ser macho
implicaba valentia, no tenfa comprensiones desde lo
que el patriarcado ha asumido. “Ya en la etapa de
la industrializacién el machismo (el término que
denuncia o elogia una conducta) se va convirtien-
do en “mala palabra”, delatadora de actitudes
vandalicas y sefial de anacronismo sin remedio
(entonces lo contrario del macho es varén, término
igualmente patriarcal pero mas contenido en
cuanto a su vocacion de arrasamiento) (Monsivais,

2004:95).



120 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

debieron y otras pudieron masculinizarse, “machificarse”
(Monsivais, 2004: 94; Rubenstein, 2006:
91-126y Cano, 2006: 61-90)'3. Si bien
la masculinizacién fue una opcién de

13 En la Revolucién la mujer pudo sacar todo lo
masculino que habfa en ellay proyectarlo al varén
(Ramirez, 2004: 71).

sobrevivencia femenina, las mujeres debian tener cuidado, en

el ambito de la conyugalidad, de no llevar a cabo este cam-

bio, porque implicaba la transposicion de las figuras simbéli-

14 Al hablar de balance no se presupone equidad ni
equilibrio, sino la forma de vivir las identidades
frente y desde el poder. En este sentido se asume
que los roles mantenian un “equilibrio” en el
ambito de la conyugalidad porque se delimitaban
figuras simbdlicas, deberes y labores a partir del
sexo, en la evidente desigualdad, ya analizada, que
ello conlleva.

cas. Ante la cotidiana violencia la
tentacién de la transposicién era gran-
de, pero igual el riesgo. En caso de
hacerlo ponian en cuestién el orden
impuesto por esta racionalidad’ vy en
este sentido debian asumir la sancién

de dicha infraccién al orden moral.

Si bien los esquemas para la mujer no fueron todos iguales,

cada uno de estos si estaba cuidadosamente delimitado por

15 Si bien no existe una sola postura con respecto a
los roles que las mujeres ocuparon, s se conoce que
se diferencié por clase social, ubicacién geogréfica,
educacién y familia. “Las revolucionarias conocidas
son por lo comn sefioras y sefioritas de clase media
y alta que fundan clubes antigubernamentales y
discuten alternativas a la dictadura. En cuanto a las
mujeres de estratos populares la violencia mdltiple
desencadenada en su contra explica su participa-
cién escasa en las movilizaciones. Su inmovilidad
laboral y social provoca su desinformacion, que es el
principio y el fin de su despolitizacion” (Monsivdis,

2009: 14).

su deber ser, a manera de esquema
de la vida'. El cuestionamiento para
ellas estaba en la vida moral vy, si
incumplian el rol, vivirian el estigma
de lainmoralidad; mientras que para
los hombres el cuestionamiento era
en el ambito de la identidad. Debian
afirmar en cada acto su ser masculi-

no, si no cumplian con este modelo debian vivir estigmatiza-

dos, fuera de la subjetividad aceptada, se les conocia como



ADRIANA SAENZ VALADEZ

poco hombresy a las mujeres como descarriadas. La paradoja
se sitla en la posiciéon del juicio, el mismo acto no se repre-
sentaba ni se castigaba desde el mismo plano, sino que se
separaba y se enjuiciaba distinto.

El movimiento armado apoy6 la mitificacién de la figura
femenina. A través de diferentes esquemas se naturalizaron
concepciones de la feminidad y se asumieron como el hacery
ser de las mujeres. Uno de los prototipos que mas se enraizé
fue el de madre y sus deberes de hacer, todo como herencia
del pensamiento teoldgico. La funcién nutricia que esta en el
marco de lo bioldgico pasé a ser uno de los elementos fundacionales
del ser mujer; la aporia consistié en que la concepcién paso a
formar parte del ser mujer; se naturalizé la nocién como una
sustancia de la feminidad; se asumié como ontolégico y en
ello se le reconocié y enaltecid.

A las mujeres se les pensé como seres esencialmente natu-
rales, capaces de generar el lazo primigenio y desde esta pers-
pectiva a partir de lo teolégico se les catalogé como “buenas
y correctas”, por esencia mujeres. Fueron las dadoras de vida
y las encargadas del cuidado de los otros. En esta aporia
metonimica se les asumioé para cumplir ciertos prototipos. Con
base en dicha funcién se les delimité en el espacio privado,
se les excluyé en muchos casos de ciertos niveles de escolari-
dad, se les postulé sélo realizando funciones en el marco de
la familia y desde ahi se les permitieron ciertos haceres. Ade-
mas, no se pensoé que estas actividades que estan inmersas en

121



122

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

el ambito cultural fueran productoras de cultura, de conoci-
miento y de leyes, se deliberd que esas labores eran de los
varones; por ello, las mujeres quedaron excluidas del ambito
de las decisiones, por lo menos asi fue para la mayoria.

“LA CILINDRA"”: DOS ESQUEMAS
FEMENINOS EN OPOSICION
Carmen Baez fue una escritora michoacana que desta-
c6 en la poesia y el cuento; ejercié la diplomacia y el
periodismo y “tuvo a su cargo la Direccion de Cinematografia de
1958 a 1964" (Almazan, 2010). En 1955 gané el “Premio Nacio-
nal para el mejor cuento con ‘Dos o tres meses'” (Leal, 1976:
115). Dada su trayectoria en 1993 se creé el Premio Nacional de
Cuento que entregaba CoNAcuLTA, el cual llevaba su nombre’®.

| Véaer Laura Almazin (2010). “La scitora Cabe senalar que dicho reconocimien-
Gt e | tose otorgé durante mas de 16 arios. A
Michoacin S.A. dec'\ﬁégffpfjgjg’ddjﬁfﬁ pesar de dichas distinciones, en la ac-
“’““”“‘“‘b:;igg:ﬁg;;;‘;ﬁgggg;/ tualidad Carmen Bdez es una escritora

poco leida.

17 Para efectos de esta propuesta las referencias se
har4n de: Carmen B4ez (1976). “La Cilindra” en
Luis Leal. Cuentos de la Revolucién. México: UNAM,

“La Cilindra” se publicé en 1946 en

Biblioteca del Estudiante Universitario.

la Antologia de Cuentos mexicanos de
autores contemporaneos'’. En él la autora hace un retrato cos-
tumbrista de la vida de una pareja que esta en la lucha revo-
lucionaria. Por ello, a partir de la metodologia de género, se
analiza el cuento para explicar la relacién entre la literatura
como un discurso mediante el cual se pueden construir, re-



ADRIANA SAENZ VALADEZ

producir y proponer prototipos de género que estan presen-
tes en la cultura y que en la relacion dialéctica con el discur-
SO se viven, se ensefan y se contindan.

La mimesis del cuento estd ubicada en la Revolucién. Por
medio de unidades como la metafora y la personificacién, referida
a manera de sinestesia —formas comunes de las fabulas— se
desarrolla la historia. La ficcién estd narrada a través de un
sujeto de enunciacién extradiegética, con algunos elementos
de narrador omnisciente. En éste, a través de varios mecanis-
mos literarios como los tropos, se personifica a la Cilindra de
tal manera que se hace una comparacioén ficcional con la Marota,
la esposa de Juan Lanas. De este modo, a través de la ficcion
se lleva a cabo una reflexiéon critica de los prototipos de gé-
nero.

Por medio de varios personajes se van configurando los es-
quemas, uno es Juan Lanas, revolucionario de uno de los ban-
dos armados, bien a bien no se sabe de cual, mas a partir de
las descripciones, los usos y costumbres, los valores y las ac-
ciones se conoce que es un soldado. La Cilindra es la perra
que sigue a Juan a todos lados. La Marota es la esposa del
militar, companera celosa del aprecio de Juan por la Cilindra.
La mujer es un personaje que representa el prototipo de la
sefora que falla porque incumple con el deber ser de su pro-
totipo. Los companeros del ejército son hombres que en esta
singularizacién del plural fungen como observadores y acto-
res de esta historia que termina en tragedia, con la muerte

123



124 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

fisica del héroe y simbdlica de la heroina, quien a través del
recurso de la sinestesia adquiere caracteristicas humanas.
Uno de los cuestionamientos que subyace en “La Cilindra”
es {cOmo una mujer en tiempos de la Revoluciéon pudo trai-
cionar a su hombre y, desde la perspectiva patriarcal, actuar
contrario a lo que su ser natural, de ser mujer, propone? Con
lo que se explicita que los esquemas dados a las mujeres esta-
ban delimitados por la concepciéon de la diferencia sexual vy,
en ello, coloreados por preconcepciones de figuras miticas,
imposibles de existir en lo cotidiano, sustentadas en preconceptos
teoldgicos, pero que cimentaron algunos de los conceptos
del ser mujer en la Revolucion.
A través de la diégesis y de los tropos literarios, la Marota 'y
la Cilindra son dos figuras femeninas que compiten por el
efecto de Juan Lanas. Representan a

18Véase: Adriana Sdenz (2015). “La criticaala

racionalidad patriarcal, un paradigma para pensar a las m ujeres que estaban inmersas en
los géneros” en Virginia Avila y Paola Sudrez . .
(Coords.) El géneroy la globalizacién en los debates de los esquemas | deales promovi dos por
la Teoria Social Contempordnea. México: UNAM, pp. . . 18 .
84-109. esta racionalidad'®. A partir de sus re-

presentaciones se delinean dos ele-
mentos que constituian el ser mujer: por un lado, la diferencia
sexual, asumida como aquel instinto dado por la biologia que
hacia que las mujeres actuaran de determinadas maneras, al-

In

gunas por ejemplo son el deseo “natural” por la maternidad,
gue incluye el amor por los hijos, el goce por el servicio a los
otros, la dulzura y la paz; por el otro, la educacién, las muje-

res eran ensefadas a competir y celarse, porque desde esta



ADRIANA SAENZ VALADEZ

perspectiva las relaciones solidarias y de apoyo no se con-
templaban ni se favorecian.

Desde estos esquemas promovidos por el pensamiento pa-
triarcal que cautivaba el ser mujer desde lo propuesto por la
diferencia sexual —que posicionaba a las mujeres como ma-
dres, obedientes, brindadas, tiernas y pacificas por naturale-
za— se castigaba a todas aquellas que no se incluyeran en
dichos modelos. Por igual, desde la educacién las mujeres
aprendian a pensarse y pensar a las otras como amenazas,
que las llevaban a competir y a no desarrollar, mayoritariamente,
conductas de solidaridad.

A partir de estos esquemas, una de las formas del ser muje-
res que se propuso, cuya nocién estaba sustentada en las con-
cepciones heredadas de la racionalidad teoldgica, implicaba
ser desconfiada y celosa. Debian competir como una forma
de demostrar y obtener el amor de aquel varén por el cual
pugnaban. Este mecanismo de rivalizar por el afecto, el amor
o el cuidado era una forma comun de conducta femenina. En
este sentido moral de competencia y merecimiento, Juan puede
cambiar a una por la otra. El varén patriarca en la masculini-
dad tradicional no ama a una mujer en lo individual, sino la
concepcion que ha aprendido de la feminidad y en conse-
cuencia debe actuar a partir de lo acostumbrado.

En el cuento ambas figuras femeninas estan compitiendo
por el afecto y el reconocimiento del soldado. Entonces, en el
transcurrir del relato, la Cilindra, quien ya ha demostrado su

125



126

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

lealtad a la causa, tiene amorios con el Capulin “un perrazo
negro” (Baez, 1976: 116), relacién de la que procrea dos ca-
chorros que, a decir del narrador, “...por desgracia nacieron
en el cuarto de Juan Lanas” (Baez, 1976: 117). Es importante
mencionar que, a partir del nacimiento y del espacio donde
se lleva a cabo, se agudiza el conflicto. Entran en el &mbito
de la batalla varios elementos simbdlicos delimitados por esta
razén. Se agregan a la competencia, ya establecida como na-
tural, la maternidad y los espacios de interaccién dados a cada
figura femenina.

La Cilindra es la companera de las batallas, la que se ha
ganado el respeto de todos:

...en su hoja de servicios tenia anotada mas de algu-
na accién de armas en la que tomé parte tan activa
como los hombres, como las mujeres. Nunca conocié
el miedo y ante el enemigo se ponia furiosa, tan fu-
riosa que hubiera sido dificil vencerla a ella sola (Baez,
1976: 116).

La Marota pertenece a otro espacio, el privado, el del afecto.
En esta delimitacion simbélica de las areas, la Cilindra inva-
di6 el lugar de intimidad entre Juan y la Marota. Con este
acto se cierra el circulo de la afrenta y se establece la batalla,
elemento que llevara al desenlace.



ADRIANA SAENZ VALADEZ

La competencia es parte del ritual femenino patriarcal del
amor. Ellas deben competir por el amor de él, situacion que
desde esta moral se percibe como natural. Las mujeres en di-
cha época debian demostrar con actos su participacién en
dicha rivalidad. El ritual amoroso implicaba para el ambito
femenino insertarse en la batalla del afecto. Esta cruzada im-
plicaba celarse y evidenciar los elementos de superioridad de
una sobre otra. Para esto los espacios estaban delimitados
simbdlicamente. Una es la mujer del espacio privado, la Marota,
la companera de la vida de Juan. La Cilindra es la companera
solidaria del espacio publico, el de las batallas. Asi, mediante
la divisidon de los espacios ambas mujeres podian continuar la
rivalidad por el afecto, pero ambas podrian legitimamente
pertenecer a la vida de Juan.

Cuando la Cilindra tiene a los perritos adentro en el espa-
cio delimitado para la Marota, se rompe el equilibrio de las
rivalidades, ella se ha inmiscuido —simboélicamente— entre
Juan y su esposa, situacidon que la Marota, que deseaba cum-
plir con el deber ser de esposa, no podia permitir. La esposa
idealizando el prototipo desea cumplir el deber ser y esta ante
una encrucijada: vivir la maternidad de la perra o, en el ritual
amoroso por Juan, continuar celando y peleando.

La decisién que asume rompe con las reglas “validas” de la
batalla, lleva a cabo conductas que no son pensadas como
femeninas, y en ello se rompe el ritual amoroso, no actua se-
gun lo esperado y, para continuar la cruzada, actta a partir

127



128

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

de una conducta de muerte, elemento que la lleva a la degra-
daciény a la pérdida de la pelea. La Marota no sélo no actua
segun lo establecido para lo femenino, sino que en los celos
se masculiniza, intenta matar a los perros.

La muerte, elemento que en tiempos revolucionarios y en
la ficcion de la época era un tema recurrente, no estaba fuera
de las formas del vivir, pero era un elemento predominante-
mente masculino, considerado “de los hombres”, por ello la
decision de la Marota de aventar a los cachorros al rio la
masculiniza, porque al ser una posibilidad pensada para el
ser varon, era una aporia, desde el pensamiento de la diferen-
cia sexual, en el ser femenino.

La Marota rompid con el deber ser para lo femenino, con el
pensamiento del ser mujer de la diferencia sexual, y con el
ritual amoroso de vivir compitiendo por el amor de Juan, pero
siempre desde las reglas delineadas por el deber ser del
patriarcado. Este acto de la Marota provoca que Juan se per-
ciba afectado en su imagen de vardn. Juan a partir de este
hecho ya no asume a la Marota como su esposa “ideal”, sino
como un ser masculinizado, situacion que, en lo metaférico,
modifica las concepciones del deber ser y del poder, elemen-
tos que nos trasportan al final del cuento.

La Cilindra, sin perder tiempo se lanza al rio para salvar a
sus cachorros y Juan Lanas va tras ella. Entre ambos logran
salvar a los cachorros. Con este acto se ejemplifican, una vez
mas, las dualidades simbdlicas de los deberes ser para los gé-



ADRIANA SAENZ VALADEZ

neros. Juan, personaje prototipo de esos tiempos, prefirié lo
que habia aprendido como el deber ser, a la madre que a la
esposa. Desde este enfoque la Marota se percibe denigrada.
A consecuencia de este acto, que conlleva la intencién de
matar a los cachorros, Juan Lanas golpea a la Marota —debe
aprender a ser esposa y mujer—. Ella debe asimilar coémo ser
mujer, que involucra competir, ser madre y por supuesto nun-
ca actuar como aporia de lo femenino, no puede (desde el
pensamiento patriarcal que naturaliza el ser mujer) ni debe
masculinizarse. La esposa debe comprender que su conducta
debe estar delineada por los deberes de lo femenino, de lo
contrario, se asumira que no solo esta traicionando los con-
ceptos de la conyugalidad, sino aquellos supuestos patriarcales
que son pensados como ontoldgicos, los propuestos que na-
turalizan el ser mujer, pero que en realidad son culturales.
En este sentido a la madre se le premia su actuar. En esta
racionalidad y en dicha época las mujeres debian ser madres,
se presuponia que serlo era lo natural, pero también debian
asumir la maternidad como lo principal de sus vidas. Se com-
prendia, desde dicha naturalizacién, que ser madre era un si-
nénimo de ser mujer. Lo que nos lleva a considerar otra variable
que esta implicada en esta representacién. La mirada de los
otros y las otras. Aquellas que cumplian con este supuesto y
asumian, segun los ojos de los/as demas, dicha representa-
cién, de tal manera que contaran con la aprobacién de los/as

129



130 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

otros/as, se les retribuia otorgandoles poder, reconocimiento
y obediencia.

Desde estos actuares, la Marota, llevada por los celos y pre-
tendiendo ganar la batalla, rompié con la concepcién del ser
mujer y ahora deberd asumir las consecuencias de tal error. A
partir de este momento la batalla por el afecto de Juan esta a
favor de la Cilindra, que era fiel, brava y, ante todo, madre.

DOS FORMAS DE MASCULINIDAD"
Juan Lanas y el Comandante representan dos for-
mas de masculinidad en tiempos revolucionarios?°.
Ambos se encuentran inmersos en las

1 La construccién de lo que implica ser hombre HHA H 7
viril es una pluralidad de sentidos y significados. “El | eyes de la milicia que tienen en si
‘sujeto’ masculino es una construccién ficticia H H Adi
producida por la ley que prohibe el incesto y obliga mismas sus propios co di gos de lo
a un desplazamiento infinito de un deseo : _
bl (Butles 2001 61, valioso, tales como la lealtad y la su

mision. El Comandante cumple con

20 “La masculinidad no existe, me encontré

diciendo: s6lo hay masculinidades, muchos modos 1A -
e (Thomoon, 300811y la funcidon encomendada, hacer cum

plir la ley marcial a todo traidor, in-
cluso aquel que lo hiciera por hambre, miedo o dolor; cualquier
deslealtad se debia pagar con la muerte, si no, ien qué se
sustentaria la lealtad al ejército y su poder? No bastaba con
el pago y el honor, el miedo fue un gran aliado.

La figura del esposo esta descrita: “...aquel Juan Lanas, que
era borracho y bueno, pero también era traidor. Su misma mujer
vino a contarlo” (Baez, 1976: 117). En esta época el hombre
debia comprobar su masculinidad en todos sus actos, golpear



ADRIANA SAENZ VALADEZ

a su pareja era una forma publica de hacerlo, de otro modo,
idénde quedaria él como varén, si lo otros veian que ella no
lo obedecia? Y sobre todo se masculinizaba de manera publi-
ca, con lo que simbdélicamente se transponian las fuerzas, los
roles y el poder.

A través de las interacciones de los personajes masculinos
con los femeninos se delinean esquemas de los varones. Juan
podia ser golpeador, borracho, bueno, valiente, competitivo,
debia mantener una actitud siempre defensiva y demostrar
que él si sabia cobmo se hacian las cosas (Millington, 2007:
37). Desde los prototipos para la masculinidad que se propu-
sieron en dicha época, Juan debia golpear a la infractora para
hacer cumplir su ley y demostrar su ser “varén”. Desde este
acto se evidencia una vez mas la importancia de la mirada y
el reconocimiento de los/as otros/as. El soldado golpea a la
Marota como una forma de ensefianza y como una forma de
representacion publica de que él es quien tiene el control de
la vida de la pareja y que puede, ademas en esta nueva aporia,
ensefar a la Marota a ser mujer.

Juan cumple con casi todos los elementos de la masculini-
dad; no le tiene miedo a la muerte y lo sabemos porque no
aboga por su vida, sino por la de ella. “—Tate quieta, Cilindra
—Ile decia Juan Lanas con voz ronca, amarga—. Vete. {No ves
que estos demonios acabaran por matarte? Déjame solito un
rato” (Baez, 1976: 118).

131



132 LA VENTANA, NONM, 44 / 2016

Las concepciones para los hombres fueron duales y aporta-
ron elementos sustantivos en la construcciéon de las image-
nes de género. Entre varias delimitaciones, fue importante la
figura del héroe, porque definié la forma de ser hombre du-
rante el movimiento armado. Este esquema entroné a los li-
deres militares, religiosos o politicos y, en esta construccion,
a algunos hombres revolucionarios se les ascendi6 a catego-
ria de semidioses. La memoria funcion6 a partir de estos dis-
cursos y se borraron muchos de los actos de estos “héroes”,
en parte como una forma de legitimar un discurso “de bron-
ce”?! para crear las concepciones de la identidad nacional.

Asi, a través del juicio a Juan Lanas,
21'Véase: Luis Gonzilez (1980). “De la mdltiple

utilizacion de la historia” en Carlos Pereyra apren demos el deber ser de un hom-
(Coord.). Historia {para qué? México: Siglo X1, pp. . , .
‘ 5374, bre heroico y en ello nunca esta decir
22 Como dice Ramirez: “El mexicano surge a la vida quese tiene miedo ni cambiar de ban-
con lanecesidad de expresar que él es muy . , .
hombre” (2004:77). do militar, pues ésta era considerada

una actitud femenina. Se debia siem-
pre y ante todo y todos/todas, verse valiente, “hombre”?2. Se
vivia escondiendo el miedo a esa vida.

Las masculinidades, desde este ideal, se vivian bajo dife-
rentes concretizaciones de lo heroico, pero una constante que
tenian era la vida anhelante del poder. Debian cuidarlo, heredarlo
a “su” primogénito varén y por supuesto reproducirlo. Asi se
postulaba que debian vivir controlando, diciendo como y qué
hacer. Era sustancial manejar el arma, controlar el miedo y
claro esta a las mujeres, de no ser asi, ellas actuarian de acuerdo



ADRIANA SAENZ VALADEZ

con su ser, que se postulé como “lo natural” —una vez mas la
concepcion teoldgica—, quienes, desde esta perspectiva, por
supuesto, harian actos de verglienza.

Juan Lanas conoce las concretizaciones de su prototipo y
de su deber ser, por ello mantiene bajo los celos y la compe-
tencia en control a la Morata. Mas en un momento que esca-
pa a su vigilancia, el pleito entre ambas figuras femeninas lo
lleva a tomar partido y la pérdida del dominio pone la piedra
angular de lo que serd la causa de su muerte. La Marota acu-
de con el lider militar y lo delata infraccion que no queda
registrada en la ficcién, por lo que se puede suponer que es
falsa. Juan debe pagar con la vida el precio a su falta de po-
der, traicioné al grupo, a la causa, a sus companeros, a la
Revolucion, todo porque su mujer lo dice. Asi, el mismo acto
de traiciéon no es juzgado en ambos sexos por igual, para él es
el motivo de su muerte, para ella, la aparente victoria, pues
ha acusado al hombre de traicién al grupo, acto no registra-
do, pero si hubo una traicién: la abandoné por otra aunque
ésta sea una perra.

La idealizacién, caracteristica del ser vardn, se ha roto, Juan
no es mas controlador, ni hombre, ni macho, ni valiente; di-
cho delito derrumbé parte de su subjetividad de varén. Do-
minar y sujetar los pensamientos y los sentimientos fueron
formas de ser hombre y Juan rompié ese pacto, no tuvo el
poder de controlar todos los actos de su mujer —como na-
die— pero aqui quedaron evidenciados. De tal manera que la

133



134

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

Marota, en la decisién tomada por los celos, se masculinizé y
con ello le resté poder a Juan. En esta transposiciéon de las
figuras simbdlicas, la muerte fue la consecuencia, el justo pago
a sus infracciones.

En el momento de la muerte Juan no sucumbe, no ruega
por su vida, ni por otro juicio, ni siquiera por la causa; la que
implora y mantiene la batalla es la Cilindra, simbolo de la
fidelidad, la maternidad y, por esto, de la feminidad. En este
ultimo momento la decisiéon esta tomada, la perra implica lo
femenino, mientras que la Marota traicioné lo femenino y por
tanto debera asumir su falla. Juan no pudo controlar los celos
de su esposa, debido a lo cual los elementos simbélicos entre
el soldado y la Marota se invirtieron. En esa falta de poder
Juan perdié hombria y la consecuencia es la muerte, por “traidor”.
La traicion que realmente se dio fue a algunos de deberes ser
del ser varén, pero la palabra de su mujer es la que se toma en
cuenta, engand a su grupo militar, todo a decir de su esposa.
Ahora debera morir.

LOS MUNDOS SIMBOLICOS
Al verlo llegar la Cilindra, mostrandole sus dientes,
le lanzé una mirada himeda, de rabia y de ternura,
de venganza, de suplica y de reto. Nunca supo el
cabecilla por qué aquella mirada se le clavé tan hon-
do... Los ojos amarillos eran mas que humanos. Esta-

ba en ellos toda la angustia de la gleba que pedia



ADRIANA SAENZ VALADEZ 135

justicia, que lloraba, que sufria en silencio a veces y
amenazaba con destruirlo todo.

—Que traigan a la Marota —dijo.

Cuando lleg6 la Marota, la mujer que traicioné a Juan
Lanas, con voz ahogada dijo el cabecilla: —iMira,
Marota, asi defienden las perras a sus hombres! (Baez,
1976: 118).

A manera de ensenanza la Cilindra es humanizada y se explicitan
las caracteristicas que ha tenido a lo largo de todo el cuento.
En sus ojos se encuentran los mundos, ellos reflejan e impactan
al cabecilla que confiesa que “nunca los olvidara”. El prototi-
po humanizado de la forma de ser mujer en el cuento sélo se
puede comparar en tanto se asuma como lo naturalmente fe-
menino porque, a pesar de que la Cilindra sigue siendo una
perra, lo naturalmente femenino se enaltece pues, como lo
dice el lider: “—iMira, Marota, asi defienden las perras a sus
hombres!” (Baez, 1976: 118).

En el relato la figura de la Cilindra tiene varias acepciones
semanticas. La primera es la companera solidaria que ha acom-
panado al soldado a lo largo de las batallas, otra esta en un
aparente sentido peyorativo, es una perra, no es humana pero,
a pesar de ello, esta en la escala del poder sobre la Marota,
que no sabe cdmo ser mujer.

En la ficciéon, la heroina rompe con los elementos de la he-
roicidad que es por antonomasia posibilidad del varén. La Ci-



3w

136

El concepto tradicional de héroe es excluyente , . .
yno concibe a las herofnas. El herofsmo, en las esta cum pl ido Yy ella es pu esta en di-

definiciones de textos de historia, novelas y

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

lindra ama mas la vida del “otro” que la suya y por ende lo
heroico y se puede decir lo femenino, en términos de la entre-
ga por los otros, del animal. A pesar de todo muere en la in-
molacién y se completa el proceso del circulo que mitifica y

da sentido a la heroicidad, el deber ser

discursos, es por fuerza masculino. El héroe puede cho es quema 23 , Se le premia con el re-
ser santo y sabio, pero la sustancia primordial es la L. ., .
capacidad de salvacién de los demés. Guerrero, conocimiento Yy la exaltacion. La Cilindra
revolucionario, disidente, con gran frecuencia es )
sacralizado por el derramamiento de sangre. La paga con la vida su lealtad , muere asu-

tragedia en la que se sumerge lo humaniza y, al

mismo tiempo, lo diviniza” (Monsivéis, 2000: 82). mida, m|t|f|cada a traVéS de ser una

mujer; en tanto afecto, dulzura, en-
trega, es puesta en el prototipo de lo femenino.

La Marota paga con la degradacién su deslealtad. Debe ser
deshonrada porque es el justo abono a su traicidn. La traicidon
no fue que acusé a Juan Lanas, sino que se masculinizo, con-
trario el deber ser femenino. En la espera de ganar en la pelea
simbdlica de la feminidad-celos, contradijo el ethos asumido
paralo femenino. Asi, la retribucién a la traicién al deber ser de
la feminidad la da la sentencia del jefe militar. Juan muere a
causa de sus faltas en el &mbito de lo patriarcal, asume que no
fue poderoso ni héroe, sino débil y en ello sellé la transposicion
simbdlica y debe cumplir con el deber de dicha masculinidad
como intento de recuperar lo que le han dicho debia ser.

La ficcion en su rol de sujeto moral asume una voz critica y
a la vez moralizante. Por un lado la Cilindra es la heroina en
un proceso donde el rol de héroe era exclusivo para los varo-



ADRIANA SAENZ VALADEZ

nes. Ademas cumple con el prototipo exaltado de la femini-
dad, es madre de los cachorros, es afecto, bondad y sacrifi-
cio, y desde esta posicion simbodlica muere en la justa
representacién del esquema.

La Marota cumple con varios de los sentidos de ser la com-
panera-esposa, exceptuando aquellos que por su importancia
la degradan. Desde la competencia asume la fidelidad a las
concepciones del ser mujer pero, al realizar actos propios de
lo masculino, debe ser castigada como justa retribucién a su
infraccién y como ensefanza moral a las y los que observan
el proceso. El castigo es el precio simbdlico, el fruto es la
ensefnanza y reproduccion del modelo.

Juan se mantiene firme ante lo esperado; muere “como
hombre”, no implora, no suplica, el prototipo del soldado valiente
sobrevive a la desobediencia y a la traicidon. Si bien cometié
errores, no perdié dos elementos simbdlicos sustanciales de
la masculinidad, el dominio de lo femenino, en este caso la
Cilindra, y la valentia ante lo ineludible.

En “La Cilindra” se representan formas de ser hombres y
mujeres en tiempos revolucionarios, los cuales estaban im-
pregnados de sentidos asumidos desde el pensamiento teolé-
gico. La maternidad naturalizada, no elegida y exaltada y la
masculinidad propuesta como poder, orden y valentia ante la
muerte son esquemas que delinearon las conductas, los jui-
cios y por supuesto el deber ser de los hombres y mujeres de
la época.

137



138

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

El cuento forma parte de lo que hemos llamado las tecno-
logias del género y por ello puede ser comprendida como fic-
cion que contribuye en el proceso de normalizar los prototipos
de género. En este marco cobra sentido el objetivo de este
andlisis, en tanto deconstruir la racionalidad que da sentido a
estos prototipos mediante el bosquejo de la aporia existente
en los ethos que delinean dichos esquemas.

BIBLIOGRAFIA

ALMAZAN, Laura (2010) “La escritora Carmen Baez cumple 100 afos” en
“Escenarios” en Cambio de Michoacan. Sociedad Editora de Michoa-
can S.A. de C.V. 20 de febrero de 2010. Recuperado de http:/
www.cambiodemichoacan.com.mx/vernota.php?id=118895

AMOROs, Celia (2009) “Rousseau, tedrico de la virilidad politica” y “Rousseau
tedrico de la feminidad normativa” en Vetas de llustracion. Re-
flexiones sobre feminismo e islam. Madrid: Ediciones Catedra, pp.
73-78.

BAez, Carmen (1976) “La Cilindra” en Luis Leal [prélogo, notas y selec-
cion] Cuentos de la Revolucidn. México: unam/Biblioteca del estu-
diante universitario.

BAsTIAN, Jean Pierre (2006) “Modelos de mujer protestante: ideologia
religiosa” en Escandén, Carmen (Coord.). Presencia y transparen-
cia: la mujer en la historia de México. México: coLmEX, pp. 163-180.

BUTLER, Judith (2001). El género en disputa. El feminismo y la subversién

de la identidad. México: Paidds/PUEG/UNAM.




ADRIANA SAENZ VALADEZ

——(2006). Deshacer el género. Barcelona: Paidos.

Cano, Gabriela; Vaughan, Mary y Olcott, Jocelyn (Comps.) (2009) Géne-
ro, poder y politica en el México posrevolucionario. México: FCE.

——(2006) “Inocultables realidades del deseo. Amelio Robles, mascu-
linidad (transgénero) en la Revolucion mexicana” en Cano, Gabriela;
VAUGHAN, Mary y OLcotr, Jocelyn (Comps.) (2009). Género, podery
politica en el México posrevolucionario. México: Fcg, pp. 61-90.

CasALE, Rolando; CHiacHIO, Cecilia (2009) “Breve recorrido por el pensa-
miento de Judith Butler” en CasaLg, Rolando y CHiacHIO, Cecilia (Comps.).
Mascaras del deseo. Una lectura del deseo en Judith Butler. Argenti-
na: Catalogos, pp. 11-37.

De LAURETIS, Teresa (1996) “La tecnologia del género” en Mora. Num. 2,
Argentina: Universidad de Buenos Aires, pp. 6-34.

GoLusov, Nattie (2012) “La critica feminista posestructural” en La critica
literaria feminista. Una introduccion practica. México: unam/Facul-
tad de Filosofia, pp. 71-78.

GoNzALEZ, Luis (1980) “De la multiple utilizacion de la historia” en Pereyra,
Carlos. (Coord.). Historia é¢para qué? México: Siglo xxi, pp. 53-74.

GAMBOA, Federico (2001) Santa. México: Epoca.

Kay, Mary (2009) “Introduccidon” en Cano, Gabriela; Vaughan, Mary y
Olcott, Jocelyn. (Comps.). Género, poder y politica en el México
posrevolucionario. México: FCE, pp. 39-58.

LeAL, Luis (1976) Cuentos de la Revolucién. México: uNam /Biblioteca del
Estudiante Universitario.

MiLLingToN, Mark (2007) Hombres in/visibles. Colombia: Fce. Serie Conti-

nente Americano. Biblioteca del Estudiante Universitario.

139



140

LA VENTANA, NUM. 44 / 2016

MonsivAls, Carlos (2009) “Prélogo” en CaNo, Gabriela; VAUGHAN, Mary y
Ovcorr, Jocelyn. (Comps.). Género, poder y politica en el México
posrevolucionario. México: Fcg, pp. 11-38.

——(2004). “Crénica de aspectos, aspersiones, cambios, arquetipos y
estereotipos de la masculinidad” en Desacatos. Revista de Antro-
pologia social. México: ciesas, pp. 90-108.

——(2000) Aires de familia. Cultura y sociedad en América Latina. Méxi-
co: Anagrama. Coleccién Argumentos.

ORTEGA, Aureliano (2011) “Qué pregunta la filosofia desde América” en
RamirRez BARRETO, Cristina (Coord.) Filosofia desde América: temas,
balances y perspectivas. Quito, Ecuador: Editorial Abya Yala.

PErRez, Bernardo (2011) “Prototipos semdanticos y cognicién social en la
conformacién de identidades” en SAENz, Adriana (Coord.). Los pro-
totipos de hombres y mujeres a través de los textos latinoamerica-
nos del siglo XX. México: umsnH/U de G/UANL, pp. 45-58.

RAamirez, Santiago (2004) El mexicano, psicologia de sus motivaciones.
México: De Bolsillo.

Rousseau, Juan Jacobo (2007) E/ Emilio o de la educacidn. México: Porrua,
Sepan Cuantos. NUm. 159.

RUBENSTEIN, Anne (2006) “La guerra contra las “pelonas”. Las mujeres
modernas y sus enemigos, Ciudad de México 1924 en CaNo, Gabriela;
VAUGHAN, Mary y OLcoTT, Jocelyn (Comps.) (2009). Género, podery
politica en el México posrevolucionario. México: Fcg, pp. 91-126.

SAENZ, Adriana (2015) “La critica a la racionalidad patriarcal, un paradig-

ma para pensar a los géneros” en AviLa, Virginia y SuArez, Paola



ADRIANA SAENZ VALADEZ

(Coords.) El género y la globalizacion en los debates de la Teoria
Social Contemporanea. México: UNAM, pp. 84-109.

——(2011) Una mirada a la racionalidad patriarcal en México en los ahos
cincuenta y sesenta del siglo XX. Estudio de la moral en Los afnos
falsos de Josefina Vicens. México: umsnH/Plaza y Valdés.

THompson, Cooper (2005) “Debemos rechazar la masculinidad tradicio-
nal”, en THompsoN, Keith (editor). Ser hombre. Barcelona: Kairds, Bi-
blioteca de la Nueva Conciencia. 42 edicién, pp. 28-38.

Turon, Julia (1998) Mujeres de luz y sombra en el cine mexicano. La
construccion de una imagen, 1939-1952. México: El Colegio de Méxi-

co/Instituto Mexicano de Cinematografia.

141





