
L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6110

EL HOMBRE PALABRA Y LA
MUJER TRAICIÓN EN “LA
CILINDRA” DE CARMEN
BÁEZ1

ADRIANA SÁENZ VALADEZ2

Resumen

En este trabajo se lleva a cabo un análisis del cuento “La

Cilindra” de Carmen Báez. Para ello la metodología propues-

ta está en el contexto de la filosofía, la literatura y la teoría de

género. En este marco se tiene como hipótesis que la autora

a través de los recursos literarios realiza una reflexión crítica

de los prototipos de género, asumidos como ideales imposi-

bles de cumplir, esto es, que en la relación dialéctica que

mantienen la vida vivida y la ficción, los esquemas se asu-

men, construyen y reproducen desde los supuestos que la

racionalidad patriarcal ilumina en la vida vivida y por ende

en los productos culturales.

Para analizarlo, el artículo se ha dividido en cuatro apar-

tados. En el primero se aborda el concepto de prototipo en la

Revolución. En el segundo se estudian los esquemas del ser

mujer en “La Cilindra”. En el tercero se analizan a Juan Lanas

y a su superior como dos formas de ser varón durante el

movimiento armado y finalmente se propone un análisis de

los elementos expuestos.

1 Sirva este texto de homenaje a una escritora que
contó con varios premios a su labor cuentística y

que en la actualidad es poco leída.
2 Agradezco los comentarios que este trabajo, en
una versión preliminar, recibió en el Congreso de

Literatura Mexicana “Entre dos Centenarios”,
organizado por la Universidad Autónoma

Metropolitana, Iztapalapa. asaenzva@gmail.com
Universidad Michoacana de San Nicolás de

Hidalgo.

REVISTA ESTUDIOS DE GÉNERO LA VENTANA, NÚM. 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2016, PP. 110-141, ISSN 1405-9436

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.110



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 111

Palabras clave: prototipos, Revolución, género, feminidad,

masculinidad, Carmen Báez, ficción.

Abstract

Through the tools of philosophy and gender studies, this

work is carried out as an analysis of the story “La Cilindra” of

Carmen Baez. For this is the hypothesis that the author through

literary devices makes a critical reflection of gender proto-

types, assumed to fulfill impossible ideals. This is, in the dia-

lectical relationship that lived life and fiction have, the schemes

are assumed, constructed and reproduced from the patriar-

chal rationality assumptions that glows vivid life and there-

fore in cultural products.

This article has been divided into four sections. In the

first, the prototype concept is discussed in the revolution. In

the second, schemes of womanhood are studied in “La Cilindra”.

In the third, Juan Lanas and his superior are analyzed as two

ways of being male during the armed movement and finally

an analysis of the elements exposed is proposed.

Keywords: prototype, Revolution, gender, femininity, mas-

culinity, Carmen Báez, fiction.

RECEPCIÓN: 6 DE OCTUBRE DE 2015 / ACEPTACIÓN: 20 DE NOVIEMBRE

DE 2015

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.111



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6112

EL HOMBRE PALABRA Y LA MUJER

TRAICIÓN EN “LA CILINDRA” DE

CARMEN BÁEZ

En este trabajo se lleva a cabo un análisis del cuen-

to “La Cilindra” de Carmen Báez. Para ello la meto-

dología propuesta utiliza herramientas de la filosofía, la teoría

de género, y la literatura. En este marco se tiene como hipó-

tesis que la autora a través de los recursos literarios realiza

una reflexión crítica de los prototipos de género, asumidos

como ideales imposibles de cumplir,

esto es, que en la relación dialéctica

que mantienen la vida vivida y la fic-

ción, los esquemas se asumen, cons-

truyen y reproducen desde los supuestos

que la racionalidad patriarcal ilumi-

na en la vida vivida y por ende en los

productos culturales3.

Con este propósito y motivada por los objetivos expuestos,

el artículo se divide en cuatro apartados. En el primero se

aborda el concepto de prototipo en la Revolución. En el se-

gundo se estudian los esquemas del ser mujer en “La Cilin-

dra”. En el tercero se analizan a Juan Lanas y a su superior

como dos formas de ser varón durante el movimiento armado

y finalmente se propone una síntesis de los elementos abor-

dados.

3 Para una propuesta donde se estudia la
posibilidad de hacer preguntas filosóficas desde los

textos literarios véase: Aureliano Ortega (2011).
“Qué pregunta la filosofía desde América” en

Cristina Ramírez Barreto (Coord.) Filosofía desde
América: temas, balances y perspectivas. Quito,

Ecuador: Editorial Abya Yala, pp. 17-44. En este
vértice se encuentra la propuesta que se plantea en

este artículo, donde se expone que se pueden
hacer análisis críticos del devenir patriarcal a través

del estudio, desde la perspectiva filosófica de
género, de las ficciones.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.112



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 113

PROTOTIPOS EN LA REVOLUCIÓN

La Revolución, con sus cambios políticos y cultura-

les, incorporó elementos en la construcción de la

cultura nacional. Estas modificaciones estuvieron enmarcadas

por algunos de los cuestionamientos que el proceso de mo-

dernización trajo consigo, algunos como los cuestionamientos

sobre la identidad del ser mexicano

fueron interrogantes que bordaron con

su aroma dichos tiempos4.

En ese devenir histórico cimentar ideológicamente la edifi-

cación de una nación fue una labor compleja. En este proceso

el lenguaje cotidiano, las ficciones, los estudios filosóficos,

las posturas políticas, entre muchos otros elementos; colabo-

raron en la tarea de construcción y crítica de esta edificación

simbólica y en el marco del proceso revolucionario y

posrevolucionario impactaron el devenir cultural. Así, en el

transcurrir entre el pensar al/a la mexicano/a y la realidad co-

tidiana que se enfrentaba, se llevaron a cabo, desde los pro-

ductos culturales, algunas propuestas, como la que motiva

este análisis.

En la vida que se afrontaba en medio de las guerras de Re-

volución se establecieron cuestionamientos importantes para

los prototipos de género, ante esta nueva realidad, ¿cómo saber

qué implicaciones y deberes tenían los hombres y las mujeres

frente a esta nueva forma social? ¿Qué cambios se debían

asumir como parte de la nueva identidad? En este sentido, a

4 Hubo varias respuestas a estas interrogantes,
entre ellas las que hicieran Samuel Ramos o más
adelante los integrantes del grupo Hiperión, incluso
Octavio Paz.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.113



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6114

través de diferentes tecnologías surgieron prototipos de géne-

ro, en tanto ideales a imaginar, esquemas que estuvieron en

mucho delimitados por la tradición y la racionalidad teológica.

Desde esta noción y para efectos de este análisis es impor-

tante la comprensión de lo que sustentaremos por prototipos

de género, ya que el concepto está en el vértice entre lo pro-

puesto por prototipo como esquema y arquetipo:

…prototipos, o más específicamente de prototipos

de hombres y de mujeres, tendría que analizarse, en

el ámbito de la semántica, como resultado de un proceso

de categorización que realizan las personas en las

experiencias cotidianas de interacción discursiva. Podemos

pensar, en este caso, en los prototipos como proce-

sos cognitivos compartidos en la interacción entre

humanos, es decir, en cognición socialmente com-

partidos que resultan en la categorización prototípica

(Pérez, 2011: 48).

Si bien esta definición es puntual y pertinente, para conside-

rar el presupuesto como un proceso semántico y un acuerdo

social es necesario trenzarla con algunas de las variables de

la categoría arquetipo, que para un estudio histórico plantea

Julia Tuñón.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.114



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 115

Los arquetipos son conceptos fuertes y elementales

de muy larga duración que remiten a construcciones

imaginadas que tienen que ver con las pulsiones bá-

sicas de los seres humanos. El concepto de arquetipo

es delicado para el trabajo histórico, atento a los cambios

humanos, tanto sociales como culturales, porque ha

sido asociado a una estructura fija de la psique hu-

mana. En este libro el término no se piensa como de

naturaleza, pero se utiliza porque sugiere categorías

mentales fundamentales para la cultura, de muy lar-

ga duración. Así, sin considerarlo natural o eterno,

se observa aquí como una continuidad en relación

con la construcción de los géneros… (1998: 76).

Si bien ambas propuestas demarcan que los prototipos (asu-

mamos, a partir del análisis que realiza Tuñón, que los arque-

tipos pueden ser también comprendidos como prototipos) son

categorías del deber ser humano, en cuanto a los géneros (en-

tendidos desde la postura de Judith

Butler)5 el primero atiende a lo espe-

cíficamente delimitado como campo

semántico, en tanto categoría definida por la cultura, mien-

tras que en el segundo, a pesar de la pertinente aclaración de

la autora, resulta difícil mantener una lectura desligada de la

postura esencialista del concepto, dado que tiene su raíz en

el pensamiento psicoanalítico.

5 Véase: Judith Butler (2006). Deshacer el género.
Barcelona: Paidós.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.115



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6116

Así, para efectos de este análisis, desde la conjunción de

ambas propuestas, los prototipos se comprenden como una

noción, una sustancia en el mundo de las ideas, en tanto con-

cepto imaginado, que implica que en la praxis es imposible

de cumplir, pero que con su ethos delinea los deberes ser para

los géneros, en tanto esquema normatizador y naturalizador

de los seres humanos. Este esquema, a pesar de que tiene la

capacidad de devenir muy lentamente en el tiempo y en los

contextos culturales, conserva su característica de cognición

social compartida, puesto que es imaginada y simbólica y,

por ello, colabora en el proceso continuo del género.

Los prototipos como esquemas de género están formados

por los ethos, las nociones que la racionalidad patriarcal sus-

tenta, con lo que, pese a la movilidad que tienen en el tiem-

po, en mucho conservan sus raíces simbólicas. Lo que lleva a

que, aun cuando las prácticas se modifiquen, en mucho se

continúan asumiendo los mismos ethos y con ello a los pro-

totipos como anhelos. En esto se sustenta que se compren-

dan como modelos en tanto se codifican como ideales.

EL MOVIMIENTO ARMADO

El movimiento armado, como una de las realidades

vívidas del tiempo, de manera dialógica, con los textos

culturales6, aportó elementos que se

instauraron en las imágenes simbóli-

cas, en los prototipos del deber ser.

6 Por textos culturales entiendo todas aquellas
representaciones de la vida vivida en un contexto
determinado, entiéndase por ello las leyendas, los
cuentos —todos los textos literarios—, los textos

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.116



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 117

La ficción colaboró en esta tarea múl-

tiple: contribuyó para que estos es-

quemas se reprodujeran como ideales,

incorporó las representaciones que estaban en la cotidianidad

y, con sus modificaciones, las asumió en la categoría de idea-

les, y quizá de manera menos frecuente realizó crítica de es-

tos esquemas.

Artistas e intelectuales que se sentían amenazados

convirtieron a las mujeres en arquetipos tradiciona-

les que podían controlar. Pudieron salirse con la suya

porque, como señala Monsiváis, el machismo voraz

de la guerra casi logró eclipsar un incipiente movi-

miento feminista (Kay, 2009: 45).

Como parte de la situación bélica, la forma de enfrentar la

muerte fue una de las características del vivir la vida. “No hay

sino dos opciones, o te mueres o te matan (1910-1920). Ser

macho durante la etapa álgida de la Revolución no es mérito

extraordinario porque todos necesitan serlo, al requerir

sobrevivencia agallas, coraje, güevos (…)” (Monsiváis, 2004:

93). Así, la actitud frente a la muerte fue uno de los elemen-

tos que delimitaría la masculinidad de los varones revolucio-

narios. La forma de vivir la muerte, de vivir sin miedo, conformó

la vida. No se debía vivir temiendo porque eso no era vida. La

muerte fue un personaje y un mecanismo que delimitó la existencia,

históricos, sociológicos, antropológicos, etc., y de las
llamadas ciencias exactas, que pretendan explicar
o dar cuenta de una realidad dada.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.117



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6118

un elemento a temer y, en esta encrucijada, vivir controlando

las emociones.

La ficción ante este proceso no fue un bloque ideológica-

mente homogéneo. Unos en medio de la discusión retrataron

imágenes bañadas por el ethos teológico del deber ser y lo

establecieron como lo debido para los

hombres y las mujeres7. Otros hicie-

ron crítica de estos prototipos y re-

trataron distintas imágenes que

vislumbraban otras formas de existir8.

En este sentido, Carmen Báez mostró

concepciones arraigadas en el deber

ser de una racionalidad ilustrada9 que

mantenía muchas de las formas mo-

rales de la racionalidad teológica. Con lo que evidencia que

la razón moderna había traído consigo semillas que habían

germinado y, en su fruto, en lo más

íntimo de su pensamiento, había per-

manecido la costumbre10.

Para algunos/as la vida era vivir sin

miedo y con miedo, en la apariencia

y en la máscara. Los esquemas para

los hombres y las mujeres se estipu-

laron en términos dicotómicos tanto

en elementos de valor como de género. Los hombres debían

ser valientes porque de lo contrario eran cobardes; vencedo-

7 Un ejemplo de esta concepción se encuentra en
Federico Gamboa (2001). Santa. México: Época.

8 En su mayoría los escritores de la generación de
1929, quienes ya miraban el movimiento bélico con

cierta distancia (Sáenz, 2011: 146-150).

9 Véase: Celia Amorós (2009). “Rousseau, teórico
de la virilidad política” y “Rousseau teórico de la

feminidad normativa” en Vetas de Ilustración.
Reflexiones sobre feminismo e islam. Madrid: Ediciones
Cátedra, pp. 73-78. Y Juan Jacobo Rousseau (2007).

El Emilio o de la educación. México: Ed. Porrúa,
Sepan Cuántos. Núm. 159.

10 Rolando Casale y María Luisa Femenías
hablando del deseo en Butler especifican que la

modernidad no es un proyecto ideológico
inacabado, sino imposible de terminar, por ello

postulan por la posmodernidad como una propuesta
que se distancia de la modernidad en cuanto a su

proyecto de razón totalizadora. Véase: (2009).
“Breve recorrido por el pensamiento de Judith
Butler” en Casale, Rolando y Chiachio, Cecilia

(Comps.). Máscaras del deseo. Una lectura del deseo en
Judith Butler. Argentina: Catálogos, pp. 11-37.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.118



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 119

res o vencidos, soldados o intelectuales. Para las mujeres la

propuesta no estuvo delimitada por el arrojo, sino por la ter-

nura y el afecto, entre otros aspec-

tos. En cuanto a los prototipos,

principalmente fueron mujeres en

conyugalidad, madres, soldaderas, hijas,

“…cocineras, enfermeras, amantes (…),

barrenderas, enterradoras…” (Kay,

2009: 43), campesinas; con menor

énfasis “Misses” (Bastian, 2006: 163-

180), y en el caso denostado mujeres

públicas sexuadas11.

El movimiento armado puso a los

hombres frente a las balas y con ello

se asumió el deber ser del “macho”12.

Debían enfrentar las balas sin miedo

y si lo tenían nunca decirlo, ya que

de hacerlo se pondría en cuestión su

identidad de varón. El cuestionamiento

para los hombres era en términos de

la virilidad, por eso en sus acciones y

actos del lenguaje debían todo el tiempo

constatar y comprobar su condición.

Para las mujeres el movimiento ar-

mado también impuso formas de vi-

vir el deber ser, para lo cual algunas

11 Si bien los estudios históricos actuales con
perspectiva de género han estado recuperando la
historia de las mujeres de la época que participaron
como generalas, soldados o líderes de algún sector
del movimiento armado, no se puede afirmar que
estos modelos fueran una opción que todas las
mujeres pudieran elegir, ni se puede decir tampoco
que aquellas que recusaron los roles tradicionales
evitaran pagar sanciones morales por sus decisiones.
Para ejemplos de casos documentados de mujeres
que rompieron con los roles tradicionales véase el
libro de Gabriela Cano, Mary Vaughan y Jocelyn
Olcott (Comps) (2009). Género, poder y política en el
México posrevolucionario. México: FCE. Si bien casos
de mujeres que se asumieron diferentes a los
prototipos patriarcales existieron, el sentido moral
de la racionalidad patriarcal continuó siendo
predominante. Kaplan evidencia como para el caso
de la clase trabajadora el derecho masculino al
poder en el ámbito privado fue un elemento que
frenó al movimiento gremial “…los hombres de la
clase trabajadora llegaron a un pacto con el Estado,
cambiando su poder de organización e indepen-
dencia por el derecho al control privado sobre
mujeres y niños” (Kay, 2009: 52).

12 El concepto del macho está asumido como un
prototipo y, por ende, entre otras variables muta con
el tiempo y la delimitación geográfica. Vale decir
que el “macho” también está atravesado por la
intersexualidad, raza, clase, situación geográfica e
incardinamiento (desde la postura de Braidotti),
esto es, por muchas variables que lo modifican y lo
hacen en lo vivible, como todo prototipo, imposible
de encarnar, pero sí posible de anhelar. Vale decir
que para este tiempo la connotación de ser macho
implicaba valentía, no tenía comprensiones desde lo
que el patriarcado ha asumido. “Ya en la etapa de
la industrialización el machismo (el término que
denuncia o elogia una conducta) se va convirtien-
do en “mala palabra”, delatadora de actitudes
vandálicas y señal de anacronismo sin remedio
(entonces lo contrario del macho es varón, término
igualmente patriarcal pero más contenido en
cuanto a su vocación de arrasamiento) (Monsiváis,
2004: 95).

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.119



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6120

debieron y otras pudieron masculinizarse, “machificarse”

(Monsiváis, 2004: 94; Rubenstein, 2006:

91-126 y Cano, 2006: 61-90)13. Si bien

la masculinización fue una opción de

sobrevivencia femenina, las mujeres debían tener cuidado, en

el ámbito de la conyugalidad, de no llevar a cabo este cam-

bio, porque implicaba la transposición de las figuras simbóli-

cas. Ante la cotidiana violencia la

tentación de la transposición era gran-

de, pero igual el riesgo. En caso de

hacerlo ponían en cuestión el orden

impuesto por esta racionalidad14 y en

este sentido debían asumir la sanción

de dicha infracción al orden moral.

Si bien los esquemas para la mujer no fueron todos iguales,

cada uno de estos sí estaba cuidadosamente delimitado por

su deber ser, a manera de esquema

de la vida15. El cuestionamiento para

ellas estaba en la vida moral y, si

incumplían el rol, vivirían el estigma

de la inmoralidad; mientras que para

los hombres el cuestionamiento era

en el ámbito de la identidad. Debían

afirmar en cada acto su ser masculi-

no, si no cumplían con este modelo debían vivir estigmatiza-

dos, fuera de la subjetividad aceptada, se les conocía como

13 En la Revolución la mujer pudo sacar todo lo
masculino que había en ella y proyectarlo al varón

(Ramírez, 2004: 71).

14 Al hablar de balance no se presupone equidad ni
equilibrio, sino la forma de vivir las identidades

frente y desde el poder. En este sentido se asume
que los roles mantenían un “equilibrio” en el

ámbito de la conyugalidad porque se delimitaban
figuras simbólicas, deberes y labores a partir del

sexo, en la evidente desigualdad, ya analizada, que
ello conlleva.

15 Si bien no existe una sola postura con respecto a
los roles que las mujeres ocuparon, sí se conoce que

se diferenció por clase social, ubicación geográfica,
educación y familia. “Las revolucionarias conocidas
son por lo común señoras y señoritas de clase media

y alta que fundan clubes antigubernamentales y
discuten alternativas a la dictadura. En cuanto a las

mujeres de estratos populares la violencia múltiple
desencadenada en su contra explica su participa-
ción escasa en las movilizaciones. Su inmovilidad

laboral y social provoca su desinformación, que es el
principio y el fin de su despolitización” (Monsiváis,

2009: 14).

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.120



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 121

poco hombres y a las mujeres como descarriadas. La paradoja

se sitúa en la posición del juicio, el mismo acto no se repre-

sentaba ni se castigaba desde el mismo plano, sino que se

separaba y se enjuiciaba distinto.

El movimiento armado apoyó la mitificación de la figura

femenina. A través de diferentes esquemas se naturalizaron

concepciones de la feminidad y se asumieron como el hacer y

ser de las mujeres. Uno de los prototipos que más se enraizó

fue el de madre y sus deberes de hacer, todo como herencia

del pensamiento teológico. La función nutricia que está en el

marco de lo biológico pasó a ser uno de los elementos fundacionales

del ser mujer; la aporía consistió en que la concepción pasó a

formar parte del ser mujer; se naturalizó la noción como una

sustancia de la feminidad; se asumió como ontológico y en

ello se le reconoció y enalteció.

A las mujeres se les pensó como seres esencialmente natu-

rales, capaces de generar el lazo primigenio y desde esta pers-

pectiva a partir de lo teológico se les catalogó como “buenas

y correctas”, por esencia mujeres. Fueron las dadoras de vida

y las encargadas del cuidado de los otros. En esta aporía

metonímica se les asumió para cumplir ciertos prototipos. Con

base en dicha función se les delimitó en el espacio privado,

se les excluyó en muchos casos de ciertos niveles de escolari-

dad, se les postuló sólo realizando funciones en el marco de

la familia y desde ahí se les permitieron ciertos haceres. Ade-

más, no se pensó que estas actividades que están inmersas en

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.121



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6122

el ámbito cultural fueran productoras de cultura, de conoci-

miento y de leyes, se deliberó que esas labores eran de los

varones; por ello, las mujeres quedaron excluidas del ámbito

de las decisiones, por lo menos así fue para la mayoría.

“LA CILINDRA”: DOS ESQUEMAS

FEMENINOS EN OPOSICIÓN

Carmen Báez fue una escritora michoacana que desta-

có en la poesía y el cuento; ejerció la diplomacia y el

periodismo y “tuvo a su cargo la Dirección de Cinematografía de

1958 a 1964” (Almazán, 2010). En 1955 ganó el “Premio Nacio-

nal para el mejor cuento con ‘Dos o tres meses’” (Leal, 1976:

115). Dada su trayectoria en 1993 se creó el Premio Nacional de

Cuento que entregaba CONACULTA, el cual llevaba su nombre16.

Cabe señalar que dicho reconocimien-

to se otorgó durante más de 16 años. A

pesar de dichas distinciones, en la ac-

tualidad Carmen Báez es una escritora

poco leída.

“La Cilindra” se publicó en 1946 en

la Antología de Cuentos mexicanos de

autores contemporáneos17. En él la autora hace un retrato cos-

tumbrista de la vida de una pareja que está en la lucha revo-

lucionaria. Por ello, a partir de la metodología de género, se

analiza el cuento para explicar la relación entre la literatura

como un discurso mediante el cual se pueden construir, re-

16 Véase: Laura Almazán (2010). “La escritora
Carmen Báez cumple 100 años” en “Escenarios” en

Cambio de Michoacán. Sociedad Editora de
Michoacán S.A. de C.V. 20 de febrero de 2010.

(Recuperado de http://
www.cambiodemichoacan.com.mx/

vernota.php?id=118895).

17 Para efectos de esta propuesta las referencias se
harán de: Carmen Báez (1976). “La Cilindra” en

Luis Leal. Cuentos de la Revolución. México: UNAM,
Biblioteca del Estudiante Universitario.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.122



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 123

producir y proponer prototipos de género que están presen-

tes en la cultura y que en la relación dialéctica con el discur-

so se viven, se enseñan y se continúan.

La mímesis del cuento está ubicada en la Revolución. Por

medio de unidades como la metáfora y la personificación, referida

a manera de sinestesia —formas comunes de las fábulas— se

desarrolla la historia. La ficción está narrada a través de un

sujeto de enunciación extradiegética, con algunos elementos

de narrador omnisciente. En éste, a través de varios mecanis-

mos literarios como los tropos, se personifica a la Cilindra de

tal manera que se hace una comparación ficcional con la Marota,

la esposa de Juan Lanas. De este modo, a través de la ficción

se lleva a cabo una reflexión crítica de los prototipos de gé-

nero.

Por medio de varios personajes se van configurando los es-

quemas, uno es Juan Lanas, revolucionario de uno de los ban-

dos armados, bien a bien no se sabe de cuál, mas a partir de

las descripciones, los usos y costumbres, los valores y las ac-

ciones se conoce que es un soldado. La Cilindra es la perra

que sigue a Juan a todos lados. La Marota es la esposa del

militar, compañera celosa del aprecio de Juan por la Cilindra.

La mujer es un personaje que representa el prototipo de la

señora que falla porque incumple con el deber ser de su pro-

totipo. Los compañeros del ejército son hombres que en esta

singularización del plural fungen como observadores y acto-

res de esta historia que termina en tragedia, con la muerte

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.123



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6124

física del héroe y simbólica de la heroína, quien a través del

recurso de la sinestesia adquiere características humanas.

Uno de los cuestionamientos que subyace en “La Cilindra”

es ¿cómo una mujer en tiempos de la Revolución pudo trai-

cionar a su hombre y, desde la perspectiva patriarcal, actuar

contrario a lo que su ser natural, de ser mujer, propone? Con

lo que se explicita que los esquemas dados a las mujeres esta-

ban delimitados por la concepción de la diferencia sexual y,

en ello, coloreados por preconcepciones de figuras míticas,

imposibles de existir en lo cotidiano, sustentadas en preconceptos

teológicos, pero que cimentaron algunos de los conceptos

del ser mujer en la Revolución.

A través de la diégesis y de los tropos literarios, la Marota y

la Cilindra son dos figuras femeninas que compiten por el

efecto de Juan Lanas. Representan a

las mujeres que estaban inmersas en

los esquemas ideales promovidos por

esta racionalidad18. A partir de sus re-

presentaciones se delinean dos ele-

mentos que constituían el ser mujer: por un lado, la diferencia

sexual, asumida como aquel instinto dado por la biología que

hacía que las mujeres actuaran de determinadas maneras, al-

gunas por ejemplo son el deseo “natural” por la maternidad,

que incluye el amor por los hijos, el goce por el servicio a los

otros, la dulzura y la paz; por el otro, la educación, las muje-

res eran enseñadas a competir y celarse, porque desde esta

18 Véase: Adriana Sáenz (2015). “La crítica a la
racionalidad patriarcal, un paradigma para pensar a

los géneros” en Virginia Ávila y Paola Suárez
(Coords.) El género y la globalización en los debates de

la Teoría Social Contemporánea. México: UNAM, pp.
84-109.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.124



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 125

perspectiva las relaciones solidarias y de apoyo no se con-

templaban ni se favorecían.

Desde estos esquemas promovidos por el pensamiento pa-

triarcal que cautivaba el ser mujer desde lo propuesto por la

diferencia sexual —que posicionaba a las mujeres como ma-

dres, obedientes, brindadas, tiernas y pacíficas por naturale-

za— se castigaba a todas aquellas que no se incluyeran en

dichos modelos. Por igual, desde la educación las mujeres

aprendían a pensarse y pensar a las otras como amenazas,

que las llevaban a competir y a no desarrollar, mayoritariamente,

conductas de solidaridad.

A partir de estos esquemas, una de las formas del ser muje-

res que se propuso, cuya noción estaba sustentada en las con-

cepciones heredadas de la racionalidad teológica, implicaba

ser desconfiada y celosa. Debían competir como una forma

de demostrar y obtener el amor de aquel varón por el cual

pugnaban. Este mecanismo de rivalizar por el afecto, el amor

o el cuidado era una forma común de conducta femenina. En

este sentido moral de competencia y merecimiento, Juan puede

cambiar a una por la otra. El varón patriarca en la masculini-

dad tradicional no ama a una mujer en lo individual, sino la

concepción que ha aprendido de la feminidad y en conse-

cuencia debe actuar a partir de lo acostumbrado.

En el cuento ambas figuras femeninas están compitiendo

por el afecto y el reconocimiento del soldado. Entonces, en el

transcurrir del relato, la Cilindra, quien ya ha demostrado su

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.125



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6126

lealtad a la causa, tiene amoríos con el Capulín “un perrazo

negro” (Báez, 1976: 116), relación de la que procrea dos ca-

chorros que, a decir del narrador, “…por desgracia nacieron

en el cuarto de Juan Lanas” (Báez, 1976: 117). Es importante

mencionar que, a partir del nacimiento y del espacio donde

se lleva a cabo, se agudiza el conflicto. Entran en el ámbito

de la batalla varios elementos simbólicos delimitados por esta

razón. Se agregan a la competencia, ya establecida como na-

tural, la maternidad y los espacios de interacción dados a cada

figura femenina.

La Cilindra es la compañera de las batallas, la que se ha

ganado el respeto de todos:

…en su hoja de servicios tenía anotada más de algu-

na acción de armas en la que tomó parte tan activa

como los hombres, como las mujeres. Nunca conoció

el miedo y ante el enemigo se ponía furiosa, tan fu-

riosa que hubiera sido difícil vencerla a ella sola (Báez,

1976: 116).

La Marota pertenece a otro espacio, el privado, el del afecto.

En esta delimitación simbólica de las áreas, la Cilindra inva-

dió el lugar de intimidad entre Juan y la Marota. Con este

acto se cierra el círculo de la afrenta y se establece la batalla,

elemento que llevará al desenlace.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.126



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 127

La competencia es parte del ritual femenino patriarcal del

amor. Ellas deben competir por el amor de él, situación que

desde esta moral se percibe como natural. Las mujeres en di-

cha época debían demostrar con actos su participación en

dicha rivalidad. El ritual amoroso implicaba para el ámbito

femenino insertarse en la batalla del afecto. Esta cruzada im-

plicaba celarse y evidenciar los elementos de superioridad de

una sobre otra. Para esto los espacios estaban delimitados

simbólicamente. Una es la mujer del espacio privado, la Marota,

la compañera de la vida de Juan. La Cilindra es la compañera

solidaria del espacio público, el de las batallas. Así, mediante

la división de los espacios ambas mujeres podían continuar la

rivalidad por el afecto, pero ambas podrían legítimamente

pertenecer a la vida de Juan.

Cuando la Cilindra tiene a los perritos adentro en el espa-

cio delimitado para la Marota, se rompe el equilibrio de las

rivalidades, ella se ha inmiscuido —simbólicamente— entre

Juan y su esposa, situación que la Marota, que deseaba cum-

plir con el deber ser de esposa, no podía permitir. La esposa

idealizando el prototipo desea cumplir el deber ser y está ante

una encrucijada: vivir la maternidad de la perra o, en el ritual

amoroso por Juan, continuar celando y peleando.

La decisión que asume rompe con las reglas “válidas” de la

batalla, lleva a cabo conductas que no son pensadas como

femeninas, y en ello se rompe el ritual amoroso, no actúa se-

gún lo esperado y, para continuar la cruzada, actúa a partir

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.127



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6128

de una conducta de muerte, elemento que la lleva a la degra-

dación y a la pérdida de la pelea. La Marota no sólo no actúa

según lo establecido para lo femenino, sino que en los celos

se masculiniza, intenta matar a los perros.

La muerte, elemento que en tiempos revolucionarios y en

la ficción de la época era un tema recurrente, no estaba fuera

de las formas del vivir, pero era un elemento predominante-

mente masculino, considerado “de los hombres”, por ello la

decisión de la Marota de aventar a los cachorros al río la

masculiniza, porque al ser una posibilidad pensada para el

ser varón, era una aporía, desde el pensamiento de la diferen-

cia sexual, en el ser femenino.

La Marota rompió con el deber ser para lo femenino, con el

pensamiento del ser mujer de la diferencia sexual, y con el

ritual amoroso de vivir compitiendo por el amor de Juan, pero

siempre desde las reglas delineadas por el deber ser del

patriarcado. Este acto de la Marota provoca que Juan se per-

ciba afectado en su imagen de varón. Juan a partir de este

hecho ya no asume a la Marota como su esposa “ideal”, sino

como un ser masculinizado, situación que, en lo metafórico,

modifica las concepciones del deber ser y del poder, elemen-

tos que nos trasportan al final del cuento.

La Cilindra, sin perder tiempo se lanza al río para salvar a

sus cachorros y Juan Lanas va tras ella. Entre ambos logran

salvar a los cachorros. Con este acto se ejemplifican, una vez

más, las dualidades simbólicas de los deberes ser para los gé-

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.128



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 129

neros. Juan, personaje prototipo de esos tiempos, prefirió lo

que había aprendido como el deber ser, a la madre que a la

esposa. Desde este enfoque la Marota se percibe denigrada.

A consecuencia de este acto, que conlleva la intención de

matar a los cachorros, Juan Lanas golpea a la Marota —debe

aprender a ser esposa y mujer—. Ella debe asimilar cómo ser

mujer, que involucra competir, ser madre y por supuesto nun-

ca actuar como aporía de lo femenino, no puede (desde el

pensamiento patriarcal que naturaliza el ser mujer) ni debe

masculinizarse. La esposa debe comprender que su conducta

debe estar delineada por los deberes de lo femenino, de lo

contrario, se asumirá que no sólo está traicionando los con-

ceptos de la conyugalidad, sino aquellos supuestos patriarcales

que son pensados como ontológicos, los propuestos que na-

turalizan el ser mujer, pero que en realidad son culturales.

En este sentido a la madre se le premia su actuar. En esta

racionalidad y en dicha época las mujeres debían ser madres,

se presuponía que serlo era lo natural, pero también debían

asumir la maternidad como lo principal de sus vidas. Se com-

prendía, desde dicha naturalización, que ser madre era un si-

nónimo de ser mujer. Lo que nos lleva a considerar otra variable

que está implicada en esta representación. La mirada de los

otros y las otras. Aquellas que cumplían con este supuesto y

asumían, según los ojos de los/as demás, dicha representa-

ción, de tal manera que contaran con la aprobación de los/as

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.129



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6130

otros/as, se les retribuía otorgándoles poder, reconocimiento

y obediencia.

Desde estos actuares, la Marota, llevada por los celos y pre-

tendiendo ganar la batalla, rompió con la concepción del ser

mujer y ahora deberá asumir las consecuencias de tal error. A

partir de este momento la batalla por el afecto de Juan está a

favor de la Cilindra, que era fiel, brava y, ante todo, madre.

DOS FORMAS DE MASCULINIDAD19

Juan Lanas y el Comandante representan dos for-

mas de masculinidad en tiempos revolucionarios20.

Ambos se encuentran inmersos en las

leyes de la milicia que tienen en sí

mismas sus propios códigos de lo

valioso, tales como la lealtad y la su-

misión. El Comandante cumple con

la función encomendada, hacer cum-

plir la ley marcial a todo traidor, in-

cluso aquel que lo hiciera por hambre, miedo o dolor; cualquier

deslealtad se debía pagar con la muerte, si no, ¿en qué se

sustentaría la lealtad al ejército y su poder? No bastaba con

el pago y el honor, el miedo fue un gran aliado.

La figura del esposo está descrita: “…aquel Juan Lanas, que

era borracho y bueno, pero también era traidor. Su misma mujer

vino a contarlo” (Báez, 1976: 117). En esta época el hombre

debía comprobar su masculinidad en todos sus actos, golpear

19 La construcción de lo que implica ser hombre
viril es una pluralidad de sentidos y significados. “El

‘sujeto’ masculino es una construcción ficticia
producida por la ley que prohíbe el incesto y obliga

a un desplazamiento infinito de un deseo
heterosexualizador” (Butler, 2001: 61).

20 “La masculinidad no existe, me encontré
diciendo: sólo hay masculinidades, muchos modos

de ser hombre” (Thompson, 2005: 11).

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.130



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 131

a su pareja era una forma pública de hacerlo, de otro modo,

¿dónde quedaría él como varón, si lo otros veían que ella no

lo obedecía? Y sobre todo se masculinizaba de manera públi-

ca, con lo que simbólicamente se transponían las fuerzas, los

roles y el poder.

A través de las interacciones de los personajes masculinos

con los femeninos se delinean esquemas de los varones. Juan

podía ser golpeador, borracho, bueno, valiente, competitivo,

debía mantener una actitud siempre defensiva y demostrar

que él sí sabía cómo se hacían las cosas (Millington, 2007:

37). Desde los prototipos para la masculinidad que se propu-

sieron en dicha época, Juan debía golpear a la infractora para

hacer cumplir su ley y demostrar su ser “varón”. Desde este

acto se evidencia una vez más la importancia de la mirada y

el reconocimiento de los/as otros/as. El soldado golpea a la

Marota como una forma de enseñanza y como una forma de

representación pública de que él es quien tiene el control de

la vida de la pareja y que puede, además en esta nueva aporía,

enseñar a la Marota a ser mujer.

Juan cumple con casi todos los elementos de la masculini-

dad; no le tiene miedo a la muerte y lo sabemos porque no

aboga por su vida, sino por la de ella. “—Tate quieta, Cilindra

—le decía Juan Lanas con voz ronca, amarga—. Vete. ¿No ves

que estos demonios acabarán por matarte? Déjame solito un

rato” (Báez, 1976: 118).

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.131



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6132

Las concepciones para los hombres fueron duales y aporta-

ron elementos sustantivos en la construcción de las imáge-

nes de género. Entre varias delimitaciones, fue importante la

figura del héroe, porque definió la forma de ser hombre du-

rante el movimiento armado. Este esquema entronó a los lí-

deres militares, religiosos o políticos y, en esta construcción,

a algunos hombres revolucionarios se les ascendió a catego-

ría de semidioses. La memoria funcionó a partir de estos dis-

cursos y se borraron muchos de los actos de estos “héroes”,

en parte como una forma de legitimar un discurso “de bron-

ce”21 para crear las concepciones de la identidad nacional.

Así, a través del juicio a Juan Lanas,

aprendemos el deber ser de un hom-

bre heroico y en ello nunca está decir

que se tiene miedo ni cambiar de ban-

do militar, pues ésta era considerada

una actitud femenina. Se debía siem-

pre y ante todo y todos/todas, verse valiente, “hombre”22. Se

vivía escondiendo el miedo a esa vida.

Las masculinidades, desde este ideal, se vivían bajo dife-

rentes concretizaciones de lo heroico, pero una constante que

tenían era la vida anhelante del poder. Debían cuidarlo, heredarlo

a “su” primogénito varón y por supuesto reproducirlo. Así se

postulaba que debían vivir controlando, diciendo cómo y qué

hacer. Era sustancial manejar el arma, controlar el miedo y

claro está a las mujeres, de no ser así, ellas actuarían de acuerdo

21 Véase: Luis González (1980). “De la múltiple
utilización de la historia” en Carlos Pereyra

(Coord.). Historia ¿para qué? México: Siglo XXI, pp.
53-74.

22 Como dice Ramírez: “El mexicano surge a la vida
con la necesidad de expresar que él es muy

hombre” (2004: 77).

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.132



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 133

con su ser, que se postuló como “lo natural” —una vez más la

concepción teológica—, quienes, desde esta perspectiva, por

supuesto, harían actos de vergüenza.

Juan Lanas conoce las concretizaciones de su prototipo y

de su deber ser, por ello mantiene bajo los celos y la compe-

tencia en control a la Morata. Mas en un momento que esca-

pa a su vigilancia, el pleito entre ambas figuras femeninas lo

lleva a tomar partido y la pérdida del dominio pone la piedra

angular de lo que será la causa de su muerte. La Marota acu-

de con el líder militar y lo delata infracción que no queda

registrada en la ficción, por lo que se puede suponer que es

falsa. Juan debe pagar con la vida el precio a su falta de po-

der, traicionó al grupo, a la causa, a sus compañeros, a la

Revolución, todo porque su mujer lo dice. Así, el mismo acto

de traición no es juzgado en ambos sexos por igual, para él es

el motivo de su muerte, para ella, la aparente victoria, pues

ha acusado al hombre de traición al grupo, acto no registra-

do, pero sí hubo una traición: la abandonó por otra aunque

ésta sea una perra.

La idealización, característica del ser varón, se ha roto, Juan

no es más controlador, ni hombre, ni macho, ni valiente; di-

cho delito derrumbó parte de su subjetividad de varón. Do-

minar y sujetar los pensamientos y los sentimientos fueron

formas de ser hombre y Juan rompió ese pacto, no tuvo el

poder de controlar todos los actos de su mujer —como na-

die— pero aquí quedaron evidenciados. De tal manera que la

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.133



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6134

Marota, en la decisión tomada por los celos, se masculinizó y

con ello le restó poder a Juan. En esta transposición de las

figuras simbólicas, la muerte fue la consecuencia, el justo pago

a sus infracciones.

En el momento de la muerte Juan no sucumbe, no ruega

por su vida, ni por otro juicio, ni siquiera por la causa; la que

implora y mantiene la batalla es la Cilindra, símbolo de la

fidelidad, la maternidad y, por esto, de la feminidad. En este

último momento la decisión está tomada, la perra implica lo

femenino, mientras que la Marota traicionó lo femenino y por

tanto deberá asumir su falla. Juan no pudo controlar los celos

de su esposa, debido a lo cual los elementos simbólicos entre

el soldado y la Marota se invirtieron. En esa falta de poder

Juan perdió hombría y la consecuencia es la muerte, por “traidor”.

La traición que realmente se dio fue a algunos de deberes ser

del ser varón, pero la palabra de su mujer es la que se toma en

cuenta, engañó a su grupo militar, todo a decir de su esposa.

Ahora deberá morir.

LOS MUNDOS SIMBÓLICOS

Al verlo llegar la Cilindra, mostrándole sus dientes,

le lanzó una mirada húmeda, de rabia y de ternura,

de venganza, de súplica y de reto. Nunca supo el

cabecilla por qué aquella mirada se le clavó tan hon-

do… Los ojos amarillos eran más que humanos. Esta-

ba en ellos toda la angustia de la gleba que pedía

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.134



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 135

justicia, que lloraba, que sufría en silencio a veces y

amenazaba con destruirlo todo.

—Que traigan a la Marota —dijo.

Cuando llegó la Marota, la mujer que traicionó a Juan

Lanas, con voz ahogada dijo el cabecilla: —¡Mira,

Marota, así defienden las perras a sus hombres! (Báez,

1976: 118).

A manera de enseñanza la Cilindra es humanizada y se explicitan

las características que ha tenido a lo largo de todo el cuento.

En sus ojos se encuentran los mundos, ellos reflejan e impactan

al cabecilla que confiesa que “nunca los olvidará”. El prototi-

po humanizado de la forma de ser mujer en el cuento sólo se

puede comparar en tanto se asuma como lo naturalmente fe-

menino porque, a pesar de que la Cilindra sigue siendo una

perra, lo naturalmente femenino se enaltece pues, como lo

dice el líder: “—¡Mira, Marota, así defienden las perras a sus

hombres!” (Báez, 1976: 118).

En el relato la figura de la Cilindra tiene varias acepciones

semánticas. La primera es la compañera solidaria que ha acom-

pañado al soldado a lo largo de las batallas, otra está en un

aparente sentido peyorativo, es una perra, no es humana pero,

a pesar de ello, está en la escala del poder sobre la Marota,

que no sabe cómo ser mujer.

En la ficción, la heroína rompe con los elementos de la he-

roicidad que es por antonomasia posibilidad del varón. La Ci-

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.135



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6136

lindra ama más la vida del “otro” que la suya y por ende lo

heroico y se puede decir lo femenino, en términos de la entre-

ga por los otros, del animal. A pesar de todo muere en la in-

molación y se completa el proceso del círculo que mitifica y

da sentido a la heroicidad, el deber ser

está cumplido y ella es puesta en di-

cho esquema23, se le premia con el re-

conocimiento y la exaltación. La Cilindra

paga con la vida su lealtad, muere asu-

mida, mitificada a través de ser una

mujer; en tanto afecto, dulzura, en-

trega, es puesta en el prototipo de lo femenino.

La Marota paga con la degradación su deslealtad. Debe ser

deshonrada porque es el justo abono a su traición. La traición

no fue que acusó a Juan Lanas, sino que se masculinizó, con-

trarió el deber ser femenino. En la espera de ganar en la pelea

simbólica de la feminidad-celos, contradijo el ethos asumido

para lo femenino. Así, la retribución a la traición al deber ser de

la feminidad la da la sentencia del jefe militar. Juan muere a

causa de sus faltas en el ámbito de lo patriarcal, asume que no

fue poderoso ni héroe, sino débil y en ello selló la transposición

simbólica y debe cumplir con el deber de dicha masculinidad

como intento de recuperar lo que le han dicho debía ser.

La ficción en su rol de sujeto moral asume una voz crítica y

a la vez moralizante. Por un lado la Cilindra es la heroína en

un proceso donde el rol de héroe era exclusivo para los varo-

23 “El concepto tradicional de héroe es excluyente
y no concibe a las heroínas. El heroísmo, en las

definiciones de textos de historia, novelas y
discursos, es por fuerza masculino. El héroe puede
ser santo y sabio, pero la sustancia primordial es la

capacidad de salvación de los demás. Guerrero,
revolucionario, disidente, con gran frecuencia es

sacralizado por el derramamiento de sangre. La
tragedia en la que se sumerge lo humaniza y, al

mismo tiempo, lo diviniza” (Monsiváis, 2000: 82).

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.136



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 137

nes. Además cumple con el prototipo exaltado de la femini-

dad, es madre de los cachorros, es afecto, bondad y sacrifi-

cio, y desde esta posición simbólica muere en la justa

representación del esquema.

La Marota cumple con varios de los sentidos de ser la com-

pañera-esposa, exceptuando aquellos que por su importancia

la degradan. Desde la competencia asume la fidelidad a las

concepciones del ser mujer pero, al realizar actos propios de

lo masculino, debe ser castigada como justa retribución a su

infracción y como enseñanza moral a las y los que observan

el proceso. El castigo es el precio simbólico, el fruto es la

enseñanza y reproducción del modelo.

Juan se mantiene firme ante lo esperado; muere “como

hombre”, no implora, no suplica, el prototipo del soldado valiente

sobrevive a la desobediencia y a la traición. Si bien cometió

errores, no perdió dos elementos simbólicos sustanciales de

la masculinidad, el dominio de lo femenino, en este caso la

Cilindra, y la valentía ante lo ineludible.

En “La Cilindra” se representan formas de ser hombres y

mujeres en tiempos revolucionarios, los cuales estaban im-

pregnados de sentidos asumidos desde el pensamiento teoló-

gico. La maternidad naturalizada, no elegida y exaltada y la

masculinidad propuesta como poder, orden y valentía ante la

muerte son esquemas que delinearon las conductas, los jui-

cios y por supuesto el deber ser de los hombres y mujeres de

la época.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.137



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6138

El cuento forma parte de lo que hemos llamado las tecno-

logías del género y por ello puede ser comprendida como fic-

ción que contribuye en el proceso de normalizar los prototipos

de género. En este marco cobra sentido el objetivo de este

análisis, en tanto deconstruir la racionalidad que da sentido a

estos prototipos mediante el bosquejo de la aporía existente

en los ethos que delinean dichos esquemas.

BIBLIOGRAFÍA

ALMAZÁN, Laura (2010) “La escritora Carmen Báez cumple 100 años” en

“Escenarios” en Cambio de Michoacán. Sociedad Editora de Michoa-

cán S.A. de C.V. 20 de febrero de 2010. Recuperado de http://

www.cambiodemichoacan.com.mx/vernota.php?id=118895

AMORÓS, Celia (2009) “Rousseau, teórico de la virilidad política” y “Rousseau

teórico de la feminidad normativa” en Vetas de Ilustración. Re-

flexiones sobre feminismo e islam. Madrid: Ediciones Cátedra, pp.

73-78.

BÁEZ, Carmen (1976) “La Cilindra” en Luis Leal [prólogo, notas y selec-

ción] Cuentos de la Revolución. México: UNAM/Biblioteca del estu-

diante universitario.

BASTIAN, Jean Pierre (2006) “Modelos de mujer protestante: ideología

religiosa” en Escandón, Carmen (Coord.). Presencia y transparen-

cia: la mujer en la historia de México. México: COLMEX, pp. 163-180.

BUTLER, Judith (2001). El género en disputa. El feminismo y la subversión

de la identidad. México: Paidós/PUEG/UNAM.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.138



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 139

⎯⎯ (2006). Deshacer el género. Barcelona: Paidós.

Cano, Gabriela; Vaughan, Mary y Olcott, Jocelyn (Comps.) (2009) Géne-

ro, poder y política en el México posrevolucionario. México: FCE.

⎯⎯ (2006) “Inocultables realidades del deseo. Amelio Robles, mascu-

linidad (transgénero) en la Revolución mexicana” en CANO, Gabriela;

VAUGHAN, Mary y OLCOTT, Jocelyn (Comps.) (2009). Género, poder y

política en el México posrevolucionario. México: FCE, pp. 61-90.

CASALE, Rolando; CHIACHIO, Cecilia (2009) “Breve recorrido por el pensa-

miento de Judith Butler” en CASALE, Rolando y CHIACHIO, Cecilia (Comps.).

Máscaras del deseo. Una lectura del deseo en Judith Butler. Argenti-

na: Catálogos, pp. 11-37.

DE LAURETIS, Teresa (1996) “La tecnología del género” en Mora. Núm. 2,

Argentina: Universidad de Buenos Aires, pp. 6-34.

GOLUBOV, Nattie (2012) “La crítica feminista posestructural” en La crítica

literaria feminista. Una introducción práctica. México: UNAM/Facul-

tad de Filosofía, pp. 71-78.

GONZÁLEZ, Luis (1980) “De la múltiple utilización de la historia” en Pereyra,

Carlos. (Coord.). Historia ¿para qué? México: Siglo XXI, pp. 53-74.

GAMBOA, Federico (2001) Santa. México: Época.

KAY, Mary (2009) “Introducción” en Cano, Gabriela; Vaughan, Mary y

Olcott, Jocelyn. (Comps.). Género, poder y política en el México

posrevolucionario. México: FCE, pp. 39-58.

LEAL, Luis (1976) Cuentos de la Revolución. México: UNAM /Biblioteca del

Estudiante Universitario.

MILLINGTON, Mark (2007) Hombres in/visibles. Colombia: FCE. Serie Conti-

nente Americano. Biblioteca del Estudiante Universitario.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.139



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 4  /  2 0 1 6140

MONSIVÁIS, Carlos (2009) “Prólogo” en CANO, Gabriela; VAUGHAN, Mary y

OLCOTT, Jocelyn. (Comps.). Género, poder y política en el México

posrevolucionario. México: FCE, pp. 11-38.

⎯⎯ (2004). “Crónica de aspectos, aspersiones, cambios, arquetipos y

estereotipos de la masculinidad” en Desacatos. Revista de Antro-

pología social. México: CIESAS, pp. 90-108.

⎯⎯ (2000) Aires de familia. Cultura y sociedad en América Latina. Méxi-

co: Anagrama. Colección Argumentos.

ORTEGA, Aureliano (2011) “Qué pregunta la filosofía desde América” en

RAMÍREZ BARRETO, Cristina (Coord.) Filosofía desde América: temas,

balances y perspectivas. Quito, Ecuador: Editorial Abya Yala.

PÉREZ, Bernardo (2011) “Prototipos semánticos y cognición social en la

conformación de identidades” en SÁENZ, Adriana (Coord.). Los pro-

totipos de hombres y mujeres a través de los textos latinoamerica-

nos del siglo XX. México: UMSNH/U de G/UANL, pp. 45-58.

RAMÍREZ, Santiago (2004) El mexicano, psicología de sus motivaciones.

México: De Bolsillo.

ROUSSEAU, Juan Jacobo (2007) El Emilio o de la educación. México: Porrúa,

Sepan Cuántos. Núm. 159.

RUBENSTEIN, Anne (2006) “La guerra contra las “pelonas”. Las mujeres

modernas y sus enemigos, Ciudad de México 1924 en CANO, Gabriela;

VAUGHAN, Mary y OLCOTT, Jocelyn (Comps.) (2009). Género, poder y

política en el México posrevolucionario. México: FCE, pp. 91-126.

SÁENZ, Adriana (2015) “La crítica a la racionalidad patriarcal, un paradig-

ma para pensar a los géneros” en ÁVILA, Virginia y SUÁREZ, Paola

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.140



A D R I A N A  S Á E N Z  V A L A D E Z 141

(Coords.) El género y la globalización en los debates de la Teoría

Social Contemporánea. México: UNAM, pp. 84-109.

⎯⎯ (2011) Una mirada a la racionalidad patriarcal en México en los años

cincuenta y sesenta del siglo XX. Estudio de la moral en Los años

falsos de Josefina Vicens. México: UMSNH/Plaza y Valdés.

THOMPSON, Cooper (2005) “Debemos rechazar la masculinidad tradicio-

nal”, en THOMPSON, Keith (editor). Ser hombre. Barcelona: Kairós, Bi-

blioteca de la Nueva Conciencia. 4ª edición, pp. 28-38.

TUÑÓN, Julia (1998) Mujeres de luz y sombra en el cine mexicano. La

construcción de una imagen, 1939-1952. México: El Colegio de Méxi-

co/Instituto Mexicano de Cinematografía.

LaVentana 44-05 (2).pmd 18/08/2016, 11:06 a. m.141




