UNA APROXIMACION Ar
LA PARTICIPACION DE
LOS HOMBRES EN LOSEY I LIJCNEU T[]
FEMINISMOS Vilchis

LA TEORIA 39



40

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

Resumen

{Han participado los hombres en los feminismos? i{Cémo? Este es un tema
a explorar, por lo que en este ensayo se pretende dar un panorama general
sobre la participacién de los hombres en los feminismos. Para comenzar se
hara un breve recorrido por éstos. Después se enfatizara sobre el concepto
de género, y su relacién con los feminismos para concluir con las reflexio-

nes sobre los temas abordados.

Palabras clave: hombres, feminismos, participacién, perspectiva, género

Abstract

Have men participated in feminisms? How? This is a topic to explore.
Therefore, an overview on the participation of men in feminisms is presented
in this essay as a brief review. Subsequently, the concept of gender will be
emphasized, as well as its relationship to the different kinds

of feminisms. A final reflection will be offered as a conclusion.

Keywords: men, feminisms, participation, perspective, gender

RECEPCION: 4 DE ENERO DE 2013 / ACEPTACION: | 7 DE ENERO DE 2014

Una cuestion: éel feminismo, |  Los primeros textos sobre feminismo,

| | los feminismos?| de acuerdo con Mary Nash (2004) se

remontan desde la Edad Media hasta

la llustracion. Entre estos trabajos se encuentran los precursores del pen-



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

samiento feminista contemporaneo como La Ciudad de las Damas (1405),
de Christine de Pisan; el tratado Igualdad entre hombres y mujeres (1622),
de Mary de Gournay o Una propuesta seria a las damas para el avance de su
verdadero y mayor interés (1694) de Mary Astell.

Estas obras son de reflexion critica, ya que explicaban la subordinacién
de las mujeres a partir de condicionantes socioculturales (idem). En el
siglo xvi, refiere Nash, la obra de Francois Poulain de la Barre, De la Igual-
dad de los dos sexos (1673), marcd una ruptura respecto a la literatura que
habia para abogar por la igualdad de mujeres y hombres, y ésta se convir-
ti6 en eje del feminismo occidental hasta la actualidad.

Cabe sefalar que Mary Wollstonecraft es reconocida como la iniciado-
ra de un nuevo feminismo moderno liberal. Su obra: Vindicacion de los
derechos de la mujer (1792) reivindicaba los derechos de las mujeres, de-
fendiendo el principio de la igualdad entre los sexos y argumentaba que
las diferencias entre los sexos no podian atribuirse a una diferenciacion
bioldgica, sino a la educacién y a la socializacién recibidas (Nash, 2004).
Su reflexion, sefiala Mary Nash, se puede situar en el despertar del femi-
nismo mas colectivo en el marco de la Revolucién Francesa, cuando las
mujeres se organizaron para defender sus derechos.

Siguiendo los primeros escritos sobre feminismo y cémo las mujeres
se nombraron feministas, Karen Offen (1991) sefiala que en los afios se-
tenta la generacién de historiadoras americanas comenzd a investigar la
historia de las mujeres. Esta generacién se definia como feminista, y en-
tendia el feminismo conforme a la definicién del diccionario americano:
una teoria y/o movimiento interesado en mejorar la posicion de las muje-
res por medios como la consecuciéon de los derechos politicos, legales o

41



4?2

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

econdmicos, iguales a los que disfrutaban los hombres. En dichas histo-
rias del movimiento de mujeres americano en 1970, se consideraba que el
feminismo habia comenzado en 1848 en el congreso de Seneca Falls y
centrd su atencion en el voto para las mujeres.

Offen sefala que la primera mujer que se proclamé feminista fue
Hubertine Auclert, quien al menos desde 1882, utilizd el término en su
revista La Citoyenne para describirse a si mismay a sus correligionarias. La
palabra tuvo aceptacion tras el debate de la prensa francesa sobre el pri-
mer congreso publico feminista en Paris, organizado en 1892 por Eugénie
Potonie y sus companeras del grupo Solidarité que poco después yuxta-
pondrian feminisme y masculinisme.

Offen sefiala que la historia del feminismo europeo no puede clasificarse
recurriendo a las distinciones que los especialistas americanos establecen
entre “feminismo”, “derechos de las mujeres” o el “movimiento de las
mujeres”. También refiere que hay dos modos distintos de argumentacion
que han sido utilizados por las mujeres y las personas aliadas para apoyar
la emancipacion: uno ha sido el relacional y otro el individualista. Estos
modos representan procesos analiticos divergentes sobre las mujeres y
los hombres, y deben estar incluidos en cualquier definicion histérica del
feminismo que quiera ser precisa.

El feminismo relacional ponia énfasis en los derechos de las mujeres
como mujeres (definidas principalmente por sus capacidades de engen-
drar y/o criar) respecto a los hombres. Insistia en su distinta cualidad, en
virtud de sus funciones de la contribucién de las mujeres al resto de la
sociedad y reclamaba los derechos que conferia la distribucion de los tra-
bajos. Como contraste, los argumentos feministas de tradicién indivi-



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

dualista hacian hincapié en los conceptos mas abstractos de los derechos
humanos individuales y exaltaban la bisqueda de la independencia perso-
nal (o autonomia) en todos los aspectos de la vida, a la vez que desapro-
baban o rechazaban por insignificantes todos los roles definidos
socialmente, y minimizaban la discusién de las cualidades o contribucio-
nes relacionadas con el sexo, incluidas las responsabilidades de engen-
drar.

Karen Offen sefiala que es importante referir que, si se piensa en el
feminismo tiene que entenderse histéricamente y deben abordarse los
dos. En la Francia del siglo xix los argumentos del feminismo relacional
llegaron a su culminacion histérica en la aparente doctrina paraddjica de la
“igualdad en la diferencia”, o “la equidad en contraste con la igualdad”.

La autora refiere que el feminismo debe ser considerado como una
ideologfa critica o un sistema de ideas en rapida evolucion. Visto asi, es
un concepto capaz de englobar una ideologia y un movimiento de cambio
sociopolitico fundado en el analisis critico del privilegio del varén y la
subordinacion de las mujeres en cualquier sociedad. Explica que la piedra
angular del edificio ideolégico del feminismo, su categoria de analisis, es
el género o la imagen diferencial del comportamiento de los sexos que la
sociedad ha construido sobre la base de las diferencias fisioldgicas.

Hay que sefalar la diversidad de autoras y autores que conceptualizan
el feminismo. Por ejemplo, Samara de las Heras (2009: 46) sefiala que es

toda teoria, pensamiento y practica social, politica y juridica
que tiene por objetivo hacer evidente y terminar con la situa-
cion de opresion que soportan las mujeres y lograr asi una

43



Lg

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

sociedad mds justa que reconozca y garantice la igualdad
plena y efectiva de todos los seres humanos.

Por otra parte, Alejandro Escudero (2004) explica que el feminismo ubica
la subordinacién inscrita en una estructura de poder y margina categérica-
mente las explicaciones biologicistas. Samara de las Heras (2009, 47-48),
también refiere que el feminismo es un movimiento social y tedrico, que
surge vinculado a la llustracion,

cuando se conforma un nuevo orden politico y social basado
en la primacia de la ley y la autonomia de los seres humanos
y que reconoce la dignidad humanay los derechos que le son
inherentes, pero que excluye a las mujeres y a otros muchos

grupos continuamente vulnerados.

Esta autora afirma que en el feminismo tedrico, con el fin de clasificar los
movimientos feministas que han ido surgiendo histéricamente, se ha he-
cho referencia a “olas” feministas. La primera ola corresponderia a los
movimientos de finales del siglo xix y principios del xx, que tenian como
objetivo principal lograr la igualdad de derechos para las mujeres, espe-
cialmente el derecho al sufragio. La segunda ola se refiere al resurgimiento
del feminismo a partir de los afios 60. Sin embargo, no todas las tedricas
feministas comparten esta propuesta. Segln la filésofa espafiola Amelia
Valcarcel, entre otras, la primera ola surge con el feminismo ilustrado y no
con el sufragismo, como defiende mayoritariamente la bibliografia
anglosajona y algunas feministas espafiolas como Carme Castells.



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

Para concluir esta parte, cabe sefialar lo dicho por Marcela Lagarde en
una entrevista hecha por Dalia Acosta sobre el feminismo en 2010. En
dicha entrevista sefialé que el feminismo hace la critica del patriarcado
como una construccién metapolitica que atraviesa sociedades y épocas, y
propone alternativas concretas. El poder patriarcal es un poder monopoli-
zado por los hombres. Se esgrimen también otros valores y alternativas
que pueden ser percibidas como peligrosas, que muerden, porque estan
destinadas a eliminar la dominacién de género.

En este recorrido de diferentes autoras y autores se pueden observar
dos puntos. El primero: cuando se habla de feminismo se esta haciendo
referencia a una ideologia, a un movimiento social de orden politico y se
critica al patriarcado. El segundo: que no sélo hay un feminismo. Se puede
sefialar que desde el siglo XIX se hace referencia por lo menos a dos
feminismos: el relacional y el individual que después, se puede decir, deri-
varon en lo que hoy se conoce como el feminismo de la igualdad y el
feminismo de la diferencia.

Es importante sefalar también que el patriarcado tiene diferentes sig-
nificados, ya que es una constante a la que se hace referencia en los
feminismos. Judith Astelarra (1980) lo define como el conjunto de rela-
ciones sociales de la reproduccién humana que se estructuran de modo
tal que las relaciones entre sexos son relaciones de dominacién y subordi-
nacién. Gloria Bonder y Mabel Burin (1982) describen que se usa en la
disciplina historica para designar la forma de familia establecida por las
sociedades griegas y romanas.

Gerda Lerner (1986) sefiala que el patriarcado es una creacion histérica
formada por hombres y mujeres en un proceso de alrededor de 2500 afios.

45



46 LA VENTANA, NGN. 39 / 2014

El patriarcado, dice, aparece en el periodo arcaico y lo define como la
manifestacion e institucionalizacion de la dominacién de los hombres sobre
las mujeres, nifias y nifios, en la familia y en las sociedades en general.
Victoria Sau (1990) refiere que es una forma de poder historica por parte
de los hombres sobre las mujeres cuyo agente ocasional fue de orden
bioldgico. Este poder “pasa forzosamente por el sometimiento de las
mujeres a la maternidad, la represion de la sexualidad femenina, y la apro-
piacién de la fuerza de trabajo total del grupo dominado.” Alicia Puleo
(1995) sefala que en el diccionario de la Real Academia Espafiola de 1992,
el patriarcado se definié como “la dignidad del patriarca, el territorio de |a
jurisdiccion, gobierno o autoridad de un patriarca”.

En las conceptualizaciones anteriores del patriarcado se asume que las
mujeres son cercanas a la naturaleza, que hay una jerarquizacién en las

! Los hombres con ciertas caracteristi. SOCiedades occidentales, en la que ellas son inferiores y

cas: blancos, occidentales, hetero-
sexuales, proveedores econdmicos,
catolicos y sin discapacidades visibles.

estan subordinadas a los hombres.!

De acuerdo con Irene Meler (2010), el sentido literal
del patriarcado se refiere al poder de los padres, y con esto alude a que
han sido los varones mayores quienes ejercieron dominio sobre las muje-
res, las nifas, los nifos, los jévenes y sobre aquellos hombres que no
pudieron calificar para integrar los estamentos dominantes de la masculi-
nidad social. Susana Gamba (2007 citada en Meler, 2010) recuerda que
Celia Amords plantea que a partir de la Modernidad es posible describir un
pacto masculino entre pares para ejercer dominio sobre todas las mujeres.

Al respecto, Estela Serret (2002) sefiala que durante el periodo de la
llustracién que comprende del siglo xvi al xvii hay planteamientos éticos,
filoséficos y politicos con los que se identifica una gran parte de la socie-



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

dad moderna. Durante este periodo se estd en contra de la desigualdad
natural y de la fundamentacion teolégica del orden social. Al cuestionar lo
anterior, un sector de la burguesia buscaba un nuevo orden social que le
permitiera tener acceso al poder y legitimarlo. Este sector de la burguesia
acufi6 el concepto de individuo con la finalidad de emancipar a la humani-
dad, y a través de él se quiso significar al ser humano como auténomo. El
ser humano se define a si mismo por la razén, ya que ésta es universal.

La universalidad de la razén esta en todos los individuos; sin embargo,
no solo se excluyeron grupos de este concepto por considerarlo incompa-
tible con su clase, raza, religion y género. Se excluyé a la mitad del género
humano: las mujeres, que fueron consideradas como colectivo, no defini-
das como autdénomas, sino como grupo, homogeneizandolas.

De modo que “patriarcado” es un término que enfatiza el caracter
asimétrico de las jerarquias sociales basadas en el sexo de las personas,
sefiala Meler (2010), y hace una precision con respecto a la dominacién
masculina que alude al hecho de que la pertenencia al género masculino
implica ventajas, mas alla de que cada vardn lo logre o no. Asi, de acuerdo
con Irene Meler, si bien el dominio masculino no es ejercido por todos los
varones con similar intensidad, si existen ventajas para los varones que
Robert Connell (1996 citado en Meler, 2010) ha clasificado como subordi-
nados, por el hecho de ser hombres.

El género: iun concepto,

| una categoria, una

perspectiva, una teoria?

Al feminismo no se le debe la invencién
del concepto de género, sefiala Fassin
(2011). A partir de 1955, al comenzar

varios afios de trabajo en la Universidad Hopkins, John Money reformula

v



48

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

los acercamientos heredados por la antropdloga Margaret Mead sobre la
socializacion de las nifias y los nifios; por su parte, en vez de hablar de
“roles sexuales”, el psicologo médico opta por los “roles de género”.

En 1964 Robert Stoller usa la expresion gender identity, para separar a
las personas transexuales de las personas homosexuales, dependiendo de
si su deseo es ser un hombre o una mujer; Stoller opone el género a la
sexualidad. Asi, al apropiarse del género para desnaturalizar el sexo, las
feministas van a oponerse a los trabajos de Jonh Money y Robert Stoller
en un punto decisivo: el imperio médico sobre el género no sélo es un
saber, es también poder (Fassin, 201 1).

De acuerdo con Marta Lamas (1996), en los afios setenta el feminis-
mo académico anglosajén impulsé el uso de la categoria gender con la
finalidad de diferenciar las construcciones sociales y culturales de |a bio-
logifa. Ademas del objetivo cientifico de comprender mejor la realidad
social, estas académicas tenfan un objetivo politico: distinguir que las
caracteristicas humanas consideradas como “femeninas” eran adquiridas
por las mujeres mediante un complejo proceso individual y colectivo, en
vez de derivarse “naturalmente” de su sexo. Suponian que con la distin-
cion entre sexo y género se podia enfrentar mejor el determinismo biold-
gicoy se ampliaba la base tedrica argumentativa a favor de la igualdad de
las mujeres.

Lamas también sefiala que en los dltimos veinte afios —de los setenta
a los noventa— investigadoras e investigadores de diversas disciplinas
han utilizado la categoria género de diferentes maneras. Aunque muchas
cuestiones dificultan una unificacion total en el uso de esta categoria, se
pueden distinguir dos usos basicos: el que se hable de género refiriéndose



LUZ MARTA GALINDO VILCHIS 49

a las mujeres y el que se refiere a la construccién cultural de la diferencia
sexual, aludiendo a las relaciones sociales de los sexos.
Al tener presente los dos usos basicos de los que habla Lamas, indis-
cutiblemente hay que hacer referencia al trabajo de Gayle Rubin, quien
sefialé que el género es “el conjunto de disposiciones por el cual la socie-
dad transforma la sexualidad biolégica en productos de la actividad hu-
mana, y en el cual satisfacen esas necesidades humanas transformadas”
(Rubin, 1996: 37). Su articulo “El trafico de mujeres: Notas sobre la econo-
mia politica del sexo” (1975) fue un parteaguas para la comprension de la
diferencia entre sexo y género desde los estudios feminis-
tas, que si bien después ha sido cuestionado por la mis-  2Esta definicién fue cuestionada en los
. . . . afos ochenta por Gayle Rubin y des-
ma Rubin, cabe decir que ha sido una gran aportacion  pués criticada por De Barbieri (1996) y
. vista de otra forma desde Judith Butler
para los estudios de género.?
Otra feminista que ha aportado mucho al campo de los estudios de
género es Joan Scott (1996), quien plantea una ventaja de usar el concep-
to de género para designar las relaciones sociales entre los sexos: mostrar
que no hay un mundo de las mujeres aparte del mundo de los hombres,
que la informacion sobre las mujeres es necesariamente informacion so-
bre los hombres. De acuerdo con Scott, los dos niveles de la definicién de
género son: ) es un elemento constitutivo de las relaciones sociales,
basadas en las diferencias que distinguen los sexos; comprende cuatro
elementos interrelacionados: a) simbolos culturales, b) conceptos norma-
tivos, ¢) nociones politicas y referencias a las instituciones y organizacio-
nes sociales y d) identidad subjetiva; y, 2) el género es el campo primario
dentro del cual o por medio del cual se articula el poder. Los conceptos de



50

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

poder, aunque puedan construirse sobre el género, no siempre tratan lite-
ralmente al propio género.

En este contexto, no se puede dejar fuera la reflexion sobre el concep-
to de género de Teresita de Barbieri (1996), quien refiere que el término
género se introduce en el escenario académico-politico, hacia mediados
de la década de los setenta, entre las feministas universitarias de habla
inglesa.

De Barbieri hace referencia a la distincién entre sexo v, por lo tanto, al
conjunto de fenémenos del orden de lo corporal, y a los diversos
ordenamientos socioculturales, construidos colectivamente a partir de
dichas diferencias corporales. La palabra género, dice, por un lado se esta
refiriendo a una poblacién diferenciada por sexo, es decir, mujeres y varo-
nes, aunque muchas veces sélo se hable de poblaciéon femenina. Por el
otro, de alguna manera se asume que varones y mujeres no son idénticos
e intercambiables y, en una acepcién muy difundida, que las probabilida-
des de ejercicio de la libertad son, —en términos generales— menores
para la poblacion femenina. Una tercera acepcion, no excluyente de las
anteriores, dice que en relacién al caracter sociocultural del significado de
género, se distingue de la connotacién bioldgica y corporal del concepto
de sexo o de diferencia sexual.

Siguiendo la reflexién, Maria de Jests Izquierdo (1998) también hace
referencia a la categoria “género”; sefala que surgié por primera vez en la
Cuarta Conferencia Internacional de la Mujer y asegura que su uso fue de
lo mas diverso, generalizado y falto de rigor metodolégico, de manera que
se convirtié en un concepto atractivo para el discurso tecnocratico, usado
por investigadoras e investigadores, consultoras y consultores, disefiadoras



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

y disefiadores de politicas publicas. Esta generalizacion, ambigiiedad y
poco rigor metodoldgico con que se abordaba dicho concepto permitié
que en los discursos de las funcionarias y funcionarios pablicos se equipa-
rara erroneamente el término “perspectiva de género” con el de “perspec-
tiva de las mujeres.”

Es en los afios noventa, cuando Judith Butler refiere que el género “se
convierte en locus corpéreo de significados culturales tanto recibidos como
innovados y la “eleccién” pasa a significar un proceso corpéreo de inter-
pretacién dentro de una red de normas profundamente establecidas (Butler,
1996: 304).

A principios del siglo xxi, Amy Bloom (2002) en su libro Normal de-
fiende que el género es un continuo y que no tiene que ser determinante,
respecto al cuerpo sefiala que la anatomia no tiene que ser destino. Men-
ciona que hay dos géneros: masculino, femenino, y cinco sexos: hom-
bres, mujeres, personas hermafroditas (herms), hermafroditas masculinos
(merms) y hermafroditas femeninos (ferms) y de tres preferencias sexua-
les: homo, hetero y bisexual.

En este mismo siglo, Irene Meler (2010) sefiala que el género es una
categoria tedrica que da cuenta de uno de los ordenes fundantes, de
modo légico y cronoldgico, de las jerarquias sociales. Pero para captar la
existencia social y subjetiva de cada sujeto, es necesario articular la per-
cepcién de su estatuto asignado sobre la base de su sexo, con otras
formas de ubicacién social derivadas de su capital econémico y cultural,
su origen étnico, su edad y la orientacion de su deseo erético.

Por otra parte, Marcela Lagarde (1996) habla de que la perspectiva de
género permite analizar y comprender las caracteristicas que definen a las

51



52

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

mujeres y a los hombres de manera especifica, asi como sus semejanzas
y diferencias. También analiza las posibilidades vitales de las mujeres y los
hombres: el sentido de sus vidas, sus expectativas y oportunidades, las
complejas y diversas relaciones sociales que se dan entre ambos géneros,
asi como los conflictos institucionales y cotidianos que deben enfrentar y
las maneras en que lo hacen.

Estela Serret (1998) refiere que la perspectiva de género reinterpreta
diversas disciplinas como el psicoanalisis, la antropologia estructural, la
linglifstica estructural y la sociologia, para cuestionar la subordinacion
femenina, que esta presente en todas las sociedades, y asi explicar por

qué las mujeres se encuentran dominadas por los hombres.

Asi, las autoras y autores hablan del concepto, categoria o perspectiva

> El género como concepto, como se-
fiala De Barbieri (1996) se refiere a una
poblacién diferenciada por sexo, tam-
bién representa que asume que varo-
nes y mujeres no son idénticos e
intercambiables y, en una acepcién mas
difundida, que las probabilidades de
ejercicio de la libertad, son menores para
la poblacion femenina; y una tercera
acepcién, no excluyente de las anterio-
res, dice en relaciéon al caracter
sociocultural del significado de género,
que lo distingue de la connotacién bio-
l6gica'y corporal del concepto de sexo
o de diferencia sexual. Como categoria
se entiende una construccién tedrica,
que segun sefala Lamas (1996), se
refiere a las mujeres o a la construccién
cultural de la diferencia sexual, aludien-
do a las relaciones sociales de los sexos.

de género. Alejandro Escudero (2004) hace un analisis y
enfatiza en que el género, —como concepto o catego-
ria>— es una simbolizacién o construccion cultural que
alude a la relacion entre los sexos y permite una nueva
visién de los fenémenos sociales llamada: la perspectiva
de género. Es una concepcion académica, cientifica e ilus-
trada que ofrece una visién critica, explicativa, alternati-
va, analitica y politica que cred un nuevo sistema de analisis
cientifico llamado andlisis de género, que propone una
metodologia de analisis donde se visibiliza la condicion
de las mujeres.

Al parecer no se ha consolidado una teoria de género y hay varias

preguntas como équé se requiere para que se considere como una teorfa?

ifaltan elementos? iexiste una teoria y hay resistencia para su aceptacion?



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

por lo que se debe seguir argumentando e investigando al respecto, pues
en muchos ambitos adn no se reconoce ni el concepto, ni la categoria, ni
la perspectiva de género como una opcidn para crear, implementar y eva-
luar investigacion.

tY los hombres? | Después del breve recorrido sobre los feminismos y

el cuestionamiento sobre el género, cabe pregun-
tarse si han sido sélo las mujeres las que han participado en ello, o si los
hombres se han involucrado y como.

Alfred Matamala i Xicota (201 1) sefala que algunos de los hombres
que defendieron la igualdad entre los sexos fueron Poulain de la Barre
(1647-1723), d” Alembert (1717-1783), Jean Antoine Condorcet (1743-
1794), John Stuart Mill (1806-1873) y Quasim Amin (1863-1908).

Estos autores escribieron sobre la igualdad entre mujeres y hombres.
El trabajo de Poulain de la Barre se anticipa a los postulados del lusnatu-
ralismo; sostiene que la razoén sirve para eliminar la desigualdad y es una
pieza clave del feminismo incipiente de la Revolucién Francesa y del femi-
nismo moderno (Matamala, 201 1), trabajo que retomé Simone de Beauvoir
para escribir su libro El segundo sexo.

Los pensamientos de John Stuart Mill fueron propuestas politicas cuando
paso a ser miembro de la Camara en el Parlamento Britanico y sostenia la
idea avanzada del sufragio femenino. Su principal obra feminista, de acuerdo
con Matamala (2011), es Esclavitud femenina publicada en 1869; ésta
tiene como propdsito demostrar que la subordinacion femenina es erré-
nea en si misma porque estd basada en hechos irracionales que corres-
ponden a la fuerza de la costumbre, la fe y el sentir general.

53



54

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

Alfred Matamala sefala que el primer libro de Amin fue escrito en
1899, titulado La liberacién de la mujer. Este causé un gran impacto en
Egipto y Turquia ya que para Amin no habia nada en el Islam que justifica-
ra el trato que se les daba a las mujeres.

(Estos hombres eran profeministas ya que cuestionaban la desigual-
dad entre mujeres y hombres?, iya pensaban que habia muchas maneras
de ser hombres?, isu apoyo también era para hombres o mujeres?, quiza
para responder estas interrogantes habria que analizar detalladamente las
diferentes obras de los autores mencionados, sus contextos y su impacto
hasta el afio actual (2012).

Para comprender la pregunta central de este ensayo icomo han parti-
cipado los hombres en los feminismos? se ha de sefialar que los escritos
de los autores anteriores han trascendido su época, y que muchas femi-
nistas en el mundo conocen sus trabajos y los citan como referentes
primarios.

Es en los afios ochenta, de acuerdo con Robert Connell (1996, citado
en Meler, 2010), que los varones que mantenian una relacién marginal o
subordinada con la masculinidad hegemaénica, indagaron en la experiencia
cultural y en la historia humana, buscando legitimidad para su existencia
social y subjetiva.

Al mismo tiempo, las mujeres que integraban sectores sociales subor-
dinados, tales como las afroamericanas, las latinas residentes en Estados
Unidos, las orientales europeas, y las lesbianas, se unieron de modo po-
[émico, aportando puntos de vista que arrojaron luz sobre modalidades
especificas de subordinacién y explotacién de la feminidad, que no se
habian considerado.



LUZ MARTA GALINDO VILCHIS 55

Asi, en los comienzos de los estudios feministas se cuestion la na-
turalizaciéon de la diferencia sexual, y se puso de manifiesto que se trataba
de una categoria cultural construida sobre la informacién que proviene de
la diferencia sexual anatémica, pero que la elabora bajo la forma de una
jerarquia social. Sin embargo, esta percepcién de las relaciones de poder
que atraviesan las relaciones sociales entre hombres y mujeres resultd
esquematica, ya que no daba cuenta de las complejas modalidades de
estratificacion derivadas de los cruces del género con otras variables, tales
como la clase social y la edad (idem). Es entonces cuando los hombres se
consideran “grandes desconocidos” y se entiende que es necesario am-
pliar su visién, partiendo de que no existe una “masculinidad universal”
sino formas diferentes de ser hombres (Kimmel, 1997, citado en Matamala,
2011).
Por ello, es necesario sefialar que actualmente hay diversas acepciones
cuando se hace referencia a la masculinidad. Una de ellas
. . . 4Para mas datos se pueden revisar los
es la de Ana Amuchastegui* (2001), quien la define como  trabajos de Robert Conell, Michael
. . . Kaufman, Michael Kimmel y Juan
una categoria teérica y empirica. La autora sugiere que el Guillermo Figueroa.
estudio de la (o las) masculinidad(es) surge de cinco fuen-
tes: las transformaciones del movimiento feminista, el surgimiento del
movimiento homosexual y los estudios gay, la flexibilizacion del empleo,
los documentos internacionales de Cairo y Beijing y el incremento de los
financiamientos derivados de los compromisos anteriores, y refiere que se
debe tener cuidado en los estudios, ya que, al parecer, se pretende homo-
geneizar las experiencias de los hombres y se pregunta si es posible que
estas experiencias se hagan sin una visién moral.



56 LA VENTANA, NUN. 39 / 2014

Ahora bien, para seguir con la pregunta guia, Michael Kaufman (1994,
citado en Gil, 2008) senala que los hombres se han acercado al feminismo
por diversas razones: 1) por indignacion ante la desigualdad que sufren las
mujeres, 2) por un sentido de injusticia sufrida a manos de otros hom-
bres, 3) por un sentido de culpabilidad con relacién a los privilegios que
disfrutan como hombres, 4) por horror ante la violencia de los hombres o
5) por simple decencia.

Sin embargo, Karen Giffin (2005) sefiala que el acercamiento de los
hombres a los feminismos no es nuevo, que desde el inicio de los estu-
dios de las mujeres los hombres estaban presentes y cuestionaban la
dominacién masculina sobre ellas. En este sentido, Mara Viveros (2007)
refiere que al principio los feminismos sélo cuestionaron la apropiacion
masculina de la humanidad, pero eso cambié en los afios sesenta (s. Xx),
ya que fueron visibles diferentes feminismos y quedaron claras diversas
posturas de las feministas. También sefiala que es muy

5_Todos aquellos comportamientos dis-
tintos alo que senala la heterosexua- rociente |3 discusion entre sexo, sexualidad y género de-

lidad normativa (Bourcier, 2000, citado
en Viveros, 2007). bido a lo que ella llama la teoria queer®
Por otra parte, Kaufman (1994) argumenta que el movimiento de los
hombres tiene dos vertientes principales, la mitico poética, la cual hace
énfasis en el dolor y en el costo de ser hombres o en una politica que tiene
mas de cien afios, que intentd crear espacios masculinos como antidoto
contra la supuesta feminizaciéon de los hombres. Kaufman y Kimmel
enfatizan que el marco tedrico de este movimiento ignora el poder social
e individual de los hombres.
La otra vertiente es el movimiento de los hombres a favor de la causa

feminista (profeminista), que se enfoca a expresiones individuales del po-



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

der y de los privilegios de los hombres, y el autor cuestiona icémo se
puede animar a los hombres a entender que apoyar el feminismo significa
mas que apoyar cambios institucionales y legales; que también significa
cambios en sus vidas personales? icomo se puede lograr un apoyo masivo
y activo a favor del feminismo entre los hombres?

Kaufman (idem) hace una reflexién sobre el profeminismo, en la que
sefiala que es probable que la misma terminologia sea un problema, pues
se refiere al profeminismo, entendido como un término que pone en la
mesa la problematica de principio a fin, como hombres apoyando las lu-
chas de las mujeres, y cuestionando el poder de ellos sobre las mujeres.
Sin embargo, esta forma de analisis sugiere que aunque este apoyo y
cuestionamiento sean indudablemente relevantes, no constituyen asun-
tos singulares o problemas para los hombres.

Ademas, dice este autor, tampoco es el (inico camino para destruir el
patriarcado y crear una sociedad de igualdad humana, pero, si se incluye
un analisis del impacto de una sociedad dominada por los hombres en los
propios hombres, entonces el proyecto se transforma no sélo en profemi-
nista sino en algo que es antisexista, antipatriarcal y antimasculinista.

Entonces, se puede pensar, por un lado en los hombres que desde el
siglo xv escribian sobre la igualdad entre mujeres y hombres, antes de que
se hablara de feminismo o feminismos, que ya habia hombres que “lucha-
ban” por la igualdad de las mujeres.

Y por otro, que hasta el siglo pasado se hace evidente el trabajo acadé-
mico y de reflexion de los hombres por la lucha de las mujeres y por su
propia lucha de ser hombres, en la que se enfatiza que no todos son

57



58

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

“iguales”, porque no tienen las caracteristicas de un modelo normativo
que es binario y jerarquizador.

Quiza valdria la pena hacer una bisqueda sistematizada de quiénes
fueron los hombres que participaron en los feminismos, conocer cual fue
su inclusién en la reivindicacion de los derechos de las mujeres, y deducir
si su participacion les dio o no elementos para vivirse como hombres no
inscritos en ese modelo normativo, creado por las sociedades, debido a
su contexto econdémico, politico y social.

Reflexiones finales | No existe sélo un feminismo, sino muchos que

coexisten y tienen como fin la igualdad entre
las mujeres y los hombres. En estos feminismos se habla del género de
diferentes maneras, como concepto, categoria, perspectiva e incluso teo-
rfa, que no se excluyen unas a las otras.

La participacién de los hombres en los feminismos ha sido de diversas
formas, desde sus escritos hace siglos, hasta tratar de comprender las
diferentes formas de construirse como hombres en las que cabe diferen-
ciar que existe un patriarcado que hace que la diferencia sea desigualdad
entre las mujeres y los hombres, y [a dominaciéon masculina en la que los
hombres pueden darse cuenta de las relaciones de poder e intentar no
ejercerlas.

Falta por hacer, en los diversos ambitos, en cada una de las sociedades
para lograr relaciones igualitarias entre mujeres y hombres, en las que la
diferencia no sea desigualdad, en las que haya derechos y obligaciones para
mujeres y hombres, ya que en la actualidad el hecho de tener un cuerpo de
hombre suscita un trato diferenciado en muchas partes del mundo.



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

Bibliografia

Acosta, D. Entrevista a Marcela Lagarde, Recuperado el 12 de marzo de
2012, desde http://www.funmujer.com/index.php?option=com
content&view=articleGid=47%3Aentrevista-a-marcela-lagarde-
&eatid=3%3Anoticias&ltemid=10.

AmucHASTEGUI, Ana “La navaja de dos filos: una relacién acerca de la inves-
tigacion y el trabajo sobre hombres y masculinidades” en La Venta-
na, nam 14, 2001.

ASTELARRA, . Patriarcado: Estado, ideologia y politica, Barcelona: Centro de
la Mujer Peruana, 1980.

Bioowm, A. Normal. New York: Randoom House, 2002.

Bonber, G. y BuriN, M. Patriarcado, familia nuclear, y la constitucion de la
subjetividad femenina. Buenos Aires: Trabajo presentado en el Se-
gundo Congreso Argentino de Terapia Familiar, 1982.

Burtter, J. “Variaciones sobre sexo y género: Beauvior, Wittig y Foucault”,
en Lamas, M. (comp.). El género: construccion cultural de la diferen-
cia sexual, México: pUEG, UNAM, 1996, pp. 303-326.

Dt Barsieri, T. “Certezas y malos entendidos sobre |a categoria género”,
en Guzman, L. y Pacheco, G. (comp.). Estudios Bdsicos de Derechos
Humanos IV, San José, Costa Rica: IDH, 1996.

Dt LA Heras, S. “Una aproximacion a las teorias feministas”, en Universitas,
Revista de Filosofia, Derecho y Politica, (9), 2009, pp. 45-82.

Escuptro, A. Apre(h)ender el género. Modelo de especializacion del sector
ptiblico. México: IMO, 2004.

59



60

LA VENTANA, NUM. 39 / 2014

Facio, Alda y Fries, Lorena “Feminismo, género y patriarcado”, en Fries, L.
y Facio, A. (eds.) Género y Derecho, Santiago de Chile: L.om Ediciones,
La Morada, 1999.

Fassin, E. “El imperio del género. La ambigua historia politica de una herra-
mienta conceptual”, en Discurso, 31, 2011, pp. 11-35.

Kaurvan, M. Los hombres, el feminismo y las experiencias contradictorias del
poder entre los hombres. Recuperado el 12 de marzo de 2012 desde
http://www.michaelkaufman.com/wp-content/uploads/2008/12/los-
hombres-el-feminismo-y-las-experiences-contradictorias-del-poder-
entre-los-hombres.pdf

GirrN, K. “A insercao dos homens nos estudos de género: contribuicoes
de un sujeito histoérico”, Ciéne. saude coletiva [online]. 2005, (1),
pp. 47-57.

Gu, F. iPara qué [estudiar a] los hombres? Hombres, feminismo y estudios
sobre masculinidades. Recuperado el 12 de marzo de 2012 desde
http://www.disisex.org/documentos-disidencia-sexual/iii-coloquio-
internacional-de-estudios-sobre-varones-y-masculinidades/ponen-
cias/2-franklin-gil-hernandez.pdf

Izauierpo, M. de J. El malestar en la desigualdad, Espana: Catedra/Univer-
sidad de Valencia/Instituto de la Mujer, 1998.

LacarDE, M. Género y feminismo. Desarrollo humano y democracia, Madrid:
Horas y horas, 1996.

Lamas, Marta “Usos, dificultades y posibilidades de la categoria género”,
en Lamas, M. (comp.). El género: construccion cultural de la diferen-
cia sexual, México: PUEG, UNAM, 1996, pp. 35-96.

LernEr, G. The Creation of Patriarchy. New York: Oxford, 1986.



LUZ MARIA GALINDO VILCHIS

MatamaLa, A. Els homes en el sistema sexe-genere. Antecedents i aplicabilitat
a Espanya. Master Interuniversitari Dones, Geénere i Ciutadania. Treball
de Recerca. Curso 2010-201 1.

MELER, |. La vitalidad del patriarcado. Recuperado el 12 de marzo de 2012
desde http://www.topia.com.ar/articulos/vitalidad-del-patriarcado

NasH, M. Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos. Madrid: Alian-
za Editorial, 2004.

OrreN, K. “Definir el feminismo: un anélisis comparativo”, Historia Social
(9). 1991, pp. 103-135.

Puteo, A. “Patriarcado”, en Amords Celia: 10 palabras clave sobre mujer,
Espafa: Verbo divino, 1995, pp. 21-53.

Ruein, G. “El trafico de mujeres: Notas sobre la economia politica del
sexo”, en Lamas, M. (comp.), El género: construccién cultural de la
diferencia sexual, México: pueG, unam, 1996, pp. 35-96.

Sau, V. Diccionario ideoldgico feminista. Barcelona, Icaria, 1994.

Scorr, J. “El género: una categoria Gtil para el analisis histérico”, en La-
mas, M. (comp.). El género: construccion cultural de la diferencia
sexual, México: pueG, unam, 1996, pp. 265-302.

SerreT, Estela “Subordinacion de las mujeres e identidad femenina. Dife-

rencias y conexiones”, en Revista Mexicana de Ciencias Politicas y

Sociales, 174, 1998, pp.145-158.

Identidad femenina y Proyecto ético, México: Porr(ia, unAM, uam, 2002.

Viviros, M. “Teorfas feministas y estudios sobre varones y masculinida-
des” en Dilemas y desafios recientes. La manzana de la discordia.
Afo 3 (4), 2007, pp. 25-36.

61





