LA TEORIA QUEER|
Y LAS NARRATIVAS
PROGESISTAS

DE IDENTIDAD

|-Mariela Nahir
Solana

70 N

LA TEORIA



MARIELA NAHIR

Resumen

El objetivo de este trabajo es investigar ciertos problemas y desafios de
la teorfa queer en su andlisis de la transexualidad, y reflexionar sobre el
vinculo entre las teorfas de género y lo que denominaremos las “narrativas
progresistas de identidad”. Para eso, consideraremos algunas objeciones
que aparecen en el libro Second Skins: the Body Narratives of Transexuality
de Jay Prosser. En particular, examinaremos su critica a Judith Butler y Jack
Halberstam, con el fin de extraer algunas conclusiones que den cuenta
de la relacién intrinseca que existe entre la estructura narrativa de las
teorfas de género y la valoracién del grado de autenticidad y transgresién

de las identidades de género.

Palabras clave: teorfa queer, transexualidad, travestismo, narrativas,

politica.

Abstract

The aim of this paper is to investigate certain problems and challenges
of queer theory in its analysis of transsexuality and to reflect on the
connection between gender theories and what we will call “progressive
identity narratives”. In order to do this, we will consider some objec-
tions that appear in Second Skins: the Body Narratives of Transexuality, by
Jay Prosser. In particular, we will examine how Judith Butler and Jack
Halberstam have been criticized by Prosser, so we can extract some
conclusions about the intrinsic relation between the narrative structure
of gender theories and the valuation of the degree of authenticity and

transgression of gender identities.

/1



72 LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Keywords: queer theory, transsexuality, transvestism, narratives, politics.

RECEPCION: 19 DE JUNIO DE 2012. / ACEPTACION: 15 DE NOVIEMBRE DE 2012

Categories like “woman,” “butch,” “lesbian,” or “transsexual”
are all imperfect, historical, temporary, and arbitrary... Instead
of fighting for immaculate classifications and impenetra-

ble boundaries, let us strive to maintain a community that
understands diversity as a gift, sees anomalies as precious, and

treats all basic principles with a hefty dose of skepticism.

Rubin, 2006: 479

Introduccion Una de las promesas mas suges-
tivas de la denominada teoria
queer ha sido su afan de analizar, justificar y reivindicar no una sino
toda una serie de practicas e identidades que provenian de los pa-
rametros rigidos de lo considerado normal en términos de género y
sexualidad. Este afin democratizante, sin embargo, no ha tardado
en mostrar su insuficiencia y han surgido voces y reclamos desde
diversos flancos tedricos, que han sacado a la luz algunos problemas
o dificultades que acechan incluso a los més sensibles e inclusivos
estudios queer.
En este articulo me dedicaré a analizar una de estas dificultades

de la teorfa queer: su incumbencia y capacidad para analizar la tran-



MARIELA NAHIR 73

sexualidad. Este reproche podria parecer, a primera vista, paradéjico,
ya que pondria en duda la pertinencia de esta corriente a la hora de
examinar una identidad de género que, por su marginalidad, pare-
cerfa ser un tépico queer por excelencia. Sin embargo, esta aparente
afinidad ha sido disputada por quienes ven en la teorfa queer un
desdén hacia la materialidad del sexo —bandera privilegiada de la
transexualidad— o una insistencia desmedida en la performatividad
como proceso constitutivo de las identidades.

Probablemente quien ha desarrollado estas criticas con ma-
yor complejidad es Jay Prosser en su libro Second Skins: the Body
Narratives of Transsexuality, donde examina toda una serie de
representaciones cuyo tema central es la transexualidad, ha-
ciendo hincapié en el valor irreductible que la corporalidad y la
diferencia sexual binaria revisten en las narrativas transexuales.
Lo interesante de este libro, para los fines de este articulo, es que
el autor justifica su enfoque afirmando que “las limitaciones de la
teorfa queer en torno a la transexualidad hacen que mi proyecto

sea necesario” (Prosser, 1998: 6).! Asi, a lo largo de su publica-

espafiol por la autora de este articulo.

cién, argumentard que ciertos autores L‘ Todas las citas en inglés fueron traducidas al
queer han tematizado incorrectamente la
transexualidad y que, a partir de este error, han desdefiado el valor
politico de esta identidad de género.
Uno de los fines de este articulo es reconstruir la critica de Prosser
al tratamiento queer de la transexualidad, a partir de su lectura de
las obras de Judith Butler y Jack Halberstam. Si bien intentaremos

sefialar algunos problemas interpretativos que subyacen a esta



/4

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

lectura, no es nuestro objetivo principal evaluar la precision de
la critica de Prosser. Mas bien, nuestro interés radica en extraer
algunas reflexiones del debate virtual entre estos tres autores, que
den cuenta de la relacién intrinseca que existe entre las estructuras
narrativas de las teorfas de género y la valoracion de las identidades
genérico-sexuales. Con este fin en mente intentaremos demostrar
que, a pesar de sus diferencias, estos autores —en especial Prosser y
Halberstam— pueden ser homologados en un punto central: su critica
a lo que denominaré las narrativas progresistas de identidad.

A partir de ello, el presente articulo defender4 la tesis de que si
la teorfa queer pretende ser verdaderamente inclusiva, debera dejar
de lado la basqueda de formas privilegiadas o jerarquizadas de en-
carnar la disidencia y la subversion, y debera rechazar las estructuras

narrativas que conducen a esa busqueda.

{Puede la teoria queer entender Segtin Jay Prosser hay dos

la transexualidad? grandes tendencias en teorfa

queer a la hora de leer el

topico de la transexualidad. Por un lado, algunos pensadores la ce-
lebran, ya que los individuos transexuales lograrian quebrar el nexo
causal entre sexo (biolégico) y género (cultural), encarnando el rezo
feminista segdn el cual la naturaleza no es destino. Por otro lado,
otros autores —en las antipodas de los primeros— consideran que, al
pretender alinear su corporalidad a su identidad de género, los sujetos
transexuales incurrirfan en una suerte de vuelco esencialista que, en

lugar de desestabilizar el sistema sexo/género terminarfa reforzandolo.



MARIELA NAHIR

El problema de estos enfoques, segiin Prosser, es que toman a la
transexualidad como una figura més (ya sea subversiva, ya sea con-
servadora) en su teorfa de género en lugar de analizar la experiencia
vivida y los testimonios de los sujetos transexuales. Prosser, quien
desde las primeras paginas de su libro se identifica explicitamente
como transexual, buscard dejar de pensar este fenémeno en abstracto
y se propondri examinar las narrativas concretas donde se plasman
estas trayectorias. En un gesto ética y politicamente loable, Prosser
estudiard algunas de las féormulas recurrentes que aparecen en los
testimonios transexuales —como el “estar encerrada/o en el cuerpo
erréneo” o el “querer ser una mujer/hombre completa/o”—, no como
declaraciones alienadas producto de la fuerza e imposiciéon de un
lenguaje binario y heteronormativo, sino como formas de expresar
identificaciones de género que no pueden renegar de la coherencia

corporal y de la bisqueda de un sentido de pertenencia en las cate-

/5

gorias de género existentes.’

Es a través de la lectura de estas narra-
tivas transexuales que Prosser identificara
ciertos tdpicos que son, para él, incom-
patibles con la teorfa queer: la afirmacién
esencialista de la identidad de género (en
lugar de la deconstruccién de las identi-

dades); la pretensién de ser un género (y

? Por ejemplo, el dicho que aparece en varios
testimonios transexuales “me siento atrapada/o en
el cuerpo equivocado”, es recuperado por Prosser
no como un resabio de un dualismo cartesiano o
como la insistencia de la compulsién anatémica,
sino como una verdadera y legitima forma de
describir las sensaciones y carencias que experi-
mentan los y las transexuales. De hecho, Prosser
ofrece una teorfa de herencia fenomenolégica
para explicar por qué alguien sentirfa que su
cuerpo no se condice con su identidad de género

(1998: 67-80).

no meramente de actuarlo performativamente), y la bisqueda de
un “hogar” en alguno de los dos géneros establecidos a través de

las modificaciones corporales (en vez de abogar por la disolucién



76

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

de las categorias binarias). Si la teorfa queer se ha caracterizado por
defender fervientemente la desliteralizacién o desnaturalizacién de
las identidades de género por via de la visibilizacién de su cardcter
construido, el intento transexual por invisibilizar su condicién y “pa-
sar” por uno de los géneros irfa en contra de estas pretensiones queer.

Aunque la teorfa queer no logre comprender cabalmente la ex-
periencia vivida de los sujetos transexuales, no es esto lo que mas
le molesta a Jay Prosser. Segtin este autor, habria una consecuencia
todavia mas desafortunada que se desprende del binarismo “lite-
ralizacion transexual/desliteralizacion queer” y es que, bajo estos
parametros, se considera que todo lo literalizante es reinscriptivo,
mientras que se otorga valor transgresivo y subversivo tnicamente
a aquellas identidades de género queer que desnaturalizan el vinculo
sexo/género. Asi, para Prosser, la teoria queer reivindica las identi-
dades transgénero, que cruzan tnicamente las fronteras del género
(por ejemplo, las travestis, las drag queens, las lesbianas butch, etcé-
tera), en detrimento de las identidades transexuales que pretenden
literalizar ese cruce en su cuerpo y encarnar uno de los géneros. A
continuacién, analizaremos en detalle cémo esta critica de Prosser
se formula en torno a la obra de dos pensadores centrales de la teorfa
queer: Judith Butler y Jack Halberstam.

Prosser versus Butler En el capitulo “Judith Butler:
Queer Feminism, Transgender,
and the Transubstantiaton of Sex”, Prosser recuerda que Butler se

mostrd sorprendida a causa de la tendencia de ciertos comentadores



MARIELA NAHIR

a leer El género en disputa como un libro sobre cuestiones trans. La sor-
presa de Butler radica en que, como ella misma sefiala, probablemente
no haya més de cinco parrafos dedicados a este tema en todo su escri-
to (Butler, 1993). Sin embargo, para Prosser, esa lectura no deberia ser
motivo de asombro, ya que hay un vinculo intrinseco entre la teorfa
de género que Butler defiende en ese libro y su tratamiento de las tra-
vestis. Esto es asi ya que, para ella, las performances de las drag queen
serfan el ejemplo elucidatorio del caracter performativo del género.
Antes de pasar a examinar la critica efectuada por Prosser,
creemos que es necesario recordar, brevemente, las reflexiones
butlerianas sobre las actuaciones drag. Como es sabido, el papel de
la parodia en la obra temprana de Judith Butler es central, pues la
autora avizora posibilidades subversivas en la repeticiéon parddica
de las normas hegemonicas que rigen los actos de género. Son esas
normas, justamente, las que constituyen la politica de inteligibi-
lidad de género que ella denomina matriz heterosexual y las que
conforman el acervo de recursos sociales que los agentes tienen
a mano para performar su género. La parodia es central porque,
como sefala Butler, la accién transformativa no puede posicio-
narse por fuera de esta matriz, sino que deberd encontrar espacios
dentro del sistema politico desde donde poder inyectar una acciéon

subversiva que logre desestabilizar la autoridad de las normas he-

1]

La tarea no es saber si hay que repetir, sino cémo repetir o,

terosexistas. Asi, Butler dird que

de hecho, repetir y, mediante una multiplicacién radical de

/7



78

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

género, desplazar las mismas reglas de género que permiten

la propia repeticién (Butler, 2007: 287).

Dentro de estas repeticiones parddicas, las performances drag
han recibido en El género en disputa un tratamiento diferencial. En
oposicion a ciertas autoras feministas que vefan en el travestismo una
degradacion de la mujer o una apropiacion acritica de roles estereo-
tipados femeninos, Butler reivindicari el papel de sus actuaciones
como una forma de revelar la estructura imitacional y reiterativa
que subyace a toda identidad de género. En el prefacio a su libro, por
ejemplo, la escritora notara que la actuacién de Divine —la heroina
travesti del filme Female trouble— nos enfrenta a una serie de preguntas

claves sobre el género:

(Es el travestismo la imitacién del género o bien resalta los
gestos significa[ntes] a través de los cuales se [establece] el
género en si! {Ser mujer es un “hecho natural” o una actuacién

cultural? (ibidem: 37).

Estas preguntas anunciadas en las primeras paginas del libro, nos
remiten a un punto que serd retomado en todo el texto butleriano:
la falta de originalidad y el estatus imitativo de todas las identidades
de género.

Mas adelante, la autora profundizaré las intuiciones desplegadas

en este prefacio afirmando que:



MARIELA NAHIR 79

]

la “travestida” trastoca (subverts) completamente la divisién

entre espacio psiquico interno y externo, y de hecho se burla

del modelo que expresa (expressive model) el género, asf como

de laidea de una verdadera identidad de género (ibidem: 267).

Para entender esta afirmacion, hay que recordar la distincién que

realiza la autora entre teorfas expresivistas del género y teorfas perfor-

mativas. Mientras la primera asumirfa que los actos generizados son

expresiones de un nucleo interno que funciona como fuente y origen

de dichos actos, la segunda —desarrollada por la misma Butler—se hace |

eco del dictum nietzscheano segtn el cual no
hay un hacedor detras del hacer sino que es
en el mismo hacer que se constituye el agente
de la accién. Esto no significa, como algunos
criticos sostienen, que Butler niegue o se des-
haga del sujeto sino, mas bien, que le interesa
entender como la subjetividad es constituida
por medio de la accién repetida en el tiempo.
Una teorfa performativa, de este modo, se
basa en una nocién de temporalidad y de nor-
matividad,’ ya que asume que es la reiteracion
sostenida en el tiempo de actos generizados
regulados normativamente lo que genera la
ilusion retrospectiva de poseer una identidad

de género previa.* Como afirma Butler

3 Lanormatividad, segtin Butler, puede entenderse
en dos sentidos. Por un lado, es utilizada para “des-
cribir la violencia mundana que ejercen ciertos
tipos de ideales de género”. Entre estas normas
ideales encontramos el dimorfismo sexual, la
heterosexual complementariedad de los cuerpos,
la aceptacion de formas propias e impropias de
expresar la masculinidad y la feminidad, etcétera.
A su vez, hay un segundo sentido de normatividad
que refiere al deber ser, a qué tipo de universo
de género es deseable y como serfa ese universo.
Obviamente ambas estdn estrechamente ligadas:
toda prescripcién sobre cémo deberfa ser el mundo
se apoya en una descripcién sobre qué forma
tiene ese mundo actualmente. Si bien es cierto
que en El género en disputa el sentido prescriptivo
estd presente (aunque muchas veces de forma
implicita), la pregunta normativa por excelencia
de este texto interroga sobre el primer sentido del
término, sobre las formas normativas ocultadas de
produccion de ideales de género.

*En el caso del feminismo, por ejemplo, los actos

que tipicamente se le adscriben a una mujer no



80 LA VENTANA, NOM.

37 / 2013

son la manifestacién de una esencia femenina

previa a dichos actos ni son el producto de una
ordenacion biolégica o de unos impulsos genéti-
cos. Lejos de expresar una verdadera identidad,
estos actos y atributos sostenidos en el tiempo son

los que crean la ilusién de tener una identidad

sustantiva femenina previa a sus actuaciones.

El hecho de que el cuerpo con género
sea performativo muestra que no tiene
una posicién ontoldgica distinta de los

diversos actos que conforman su realidad

(ibidem: 266).

Ahora bien, el efecto sustantivo y esencializante se genera porque
la accién performativa borra su historia y se nos presenta como algo
dado de suyo, sin una referencia al pasado ni a los compromisos
normativos que se hallan implicitos en ella. De hecho, para Butler,
lo propio de la performatividad no es meramente su papel en la
construccién de subjetividades sino la concomitante ocultacién de
su caracter de constructo. Es por eso que la genealogia que Butler
lleva a cabo en El género en disputa tiene como objetivo desnatura-
lizar la actual organizacién normativa y mostrar la contingencia de
la creencia heterosexista y binaria segin la cual lo “normal” es la
existencia de s6lo dos géneros que dependen causalmente de dos
sexos bioldgicos dimérficos y a los que se les corresponden, Gnica-
mente, deseos sexuales hacia el sexo opuesto.

Otro corolario de la teorfa performativa de género es que per-

mite que caiga la distincién entre géneros verdaderos y falsos. Esto

Si los atributos y actos de género [...] son performativos, en-

es asf ya que

tonces no hay una identidad preexistente con la que pueda
medirse un acto o un atributo; no habria actos de género

verdaderos o falsos, ni reales o distorsionados, y la demanda



MARIELA NAHIR 81

de una identidad de género verdadera se revelarfa como una

ficcion reguladora” (ibidem: 275).

Si no hay géneros naturales entonces sélo tendremos los que se
nos presentan “naturalizados” (los que logran encarnar la hetero-
normatividad) y géneros que, a pesar de ser tan construidos como
su contraparte normativa, son repudiados y acusados de irreales o
secundarios.

Para volver al tratamiento de las actuaciones travestis, Butler
sefiala que estas performances subvierten el modelo expresivista
porque sus parodias logran, a nivel préctico, lo que su genealogia
lograba a nivel tedrico: desnaturalizar la idea de que el género pro-
viene de un sexo bioldgico previo que funciona como su esencia
o fuente interior. La repeticién de las formas de actuar femeninas
en un contexto de extrafieza —como se da en los bares drag— pone
en evidencia su caricter performativo y desnuda a la feminidad de
toda pureza ontoldgica. Asi, las parodias drag sacan a la luz que hay
aspectos de la experiencia de género femenina que han sido natu-
ralizados cuando, en realidad, se trata de imitaciones de ideales de
género impuestos socialmente, que carecen de un original natural.
Es decir que hay una analogia estructural entre los actos de género
normativos y los actos drag: en ambos casos se trata de una repeti-

cién que busca imitar una forma de ser y de actuar que opera como

ideal regulativo‘ Sin embargo’ no hay una 5 Utilizo la palabra “cisexual” para referirme a
. . . las personas no “trans”. Cisexual se forma con
jerarqula performatlva entre los hombres y el prefijo “cis”, que proviene del latin, y significa

“del mismo lado” o “de este lado”.

mujeres “cisexuales™ vy las travestis. Las drag



82

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

queens no son imitadoras de segundo grado que parodian un género
primario, sino que develan el carcter imitativo y parédico que yace
en el corazén de toda accién genérica. Aquello que las drag parodian
no es la femineidad sino la idea misma de género original. En sintesis,
no hay géneros originarios sino sélo copias, y este es el caso tanto
para las travestis como para los hombres y las mujeres cisexuales.

Una vez que hemos delineado los puntos centrales del tratamien-
to butleriano de las drag queens, podemos ocuparnos de la critica
que formula Jay Prosser. Segiin este autor, a lo largo de El género en
disputa, Butler va trazando el siguiente silogismo:

transgénero = performativo = queer = subversivo.

Si bien Butler nunca da un argumento explicito para sostener
esta ecuacion, Prosser sostiene que esta equivalencia se sigue de las
premisas de su teorfa. Para demostrar que, efectivamente, esta aso-
ciacion puede ser hecha, el autor procederd en dos pasos: primero,
mostrard la afinidad entre lo transgénero y lo performativo, para
luego revelar la equivalencia con la segunda parte de la ecuacion, a
saber, lo queer y lo subversivo.

Entonces, (por qué Butler anudarfa lo performativo a lo trans-
género? La respuesta a esta pregunta nos remite a la interpretacién
butleriana de la famosa afirmacién de Simone de Beauvoir, segin
la cual “mujer no se nace sino que se deviene”. Si ser mujer no es
producto de una compulsién biolégica sino el resultado de un apren-
dizaje cultural, no hay motivos para sostener que ser mujer sea algo
que deba realizarse en un cuerpo femenino ni que ser hombre se des-

prenda necesariamente de una anatomia masculina. La vinculacién



MARIELA NAHIR

entre un sexo femenino y el género mujer es, por ende, radicalmente
contingente. Sin embargo, Butler dar4 un paso mas que la escritora
francesa, y sostendré que, en realidad, nunca es completamente posi-
ble convertirse en mujer. Como acota Prosser, en Butler “el género no
aparece como el fin de una narrativa de devenir, sino como momentos
performativos a lo largo de un proceso” (1998: 30). En sintesis, si la
ontologia de género no depende de la naturaleza sino de actos cultu-
ralmente condicionados, la posibilidad de ser un sujeto transgénero
dependera de la performatividad y su capacidad de producir géneros,
independientemente de sus datos biolgicos. De esta forma, Prosser
conecta la transgeneridad con la performatividad en la obra de Butler.
A pesar de que éste asocia la performatividad a toda formacién de
género —normativa o no normativa, transgénero o no transgénero—,
Prosser sefialard que El género en disputa presenta al sujeto transgénero
como el paradigma que revela la performatividad de género, mientras
que la heterosexualidad la oculta y se nos presenta naturalizada.
Esto nos conduce directamente a la demostracién de la segunda
parte del silogismo. Como vimos, la teorfa performativa implica
que las condiciones de produccién de los géneros se oculta, lo que
ocurre, fundamentalmente, cuando la construccion sigue las reglas
hetero(cis)normativas. Es por eso que las formaciones de género
heterosexuales y cisexuales se nos presentan como lo natural, mien-
tras que las identidades de género que se alejan de la norma —las
identidades queer— aparecen como desviaciones o falsedades. Son,
justamente, esas desviaciones las que nos ayudan a aprehender la

“verdad” del género: su carécter ficcional. En palabras de Butler:

83



84

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

1

lo insélito, lo incoherente, lo que queda “fuera”, nos ayuda a

entender que el mundo de categorizacién sexual que presu-
ponemos es construido y que, de hecho, podrfa construirse
de otra forma (Butler, 2007: 223).

Si consideramos que la gran apuesta politica de El género en disputa
es desnaturalizar las categorias de sexo y género, entonces, el hecho
de que las practicas “trans” logren exhibir el caracter performativo
de todo género, las posiciona como una fuerza queer con capacidad
politica. A pesar de que, en Cuerpos que importan, Butler hara una
distincién entre desnaturalizar y subvertir, y dird que no toda des-
naturalizacién es de por si subversiva, Prosser sostiene que, en ese
libro posterior, Butler debe separar estos dos términos justamente
porque en El género en disputa estan homologados.

Recordemos que, en Cuerpos que importan, Butler vuelve sobre
su previa caracterizacion de las drag queens pero, esta vez, tras haber
visto el documental Paris en llamas de Jennie Livingston. Este docu-
mental nos traslada a la escena de las competencias drag realizadas
en los bailes subalternos de Harlem a fines de los afios 80. Uno de
los testimonios que aparecen en el filme, el de Venus Xtravaganza
(una mujer transexual preoperativa), es notable para Butler, ya que
la obliga a repensar los vinculos entre la desnaturalizacion del género
y su subversién. Venus afirma querer casarse por la Iglesia, con un
vestido blanco, ser una malcriada y rica nifia blanca, encontrar un
buen hombre, tener hijos y vivir en los suburbios. La figura de Venus

es particularmente interesante para Butler porque



MARIELA NAHIR

]

Venus y, de manera mas general, Paris en llamas, plantea si

hacer una parodia de las normas dominantes basta para des-
plazarlas; en realidad, si la desnaturalizacién del género no

puede llegar a ser en s{ misma una manera de reconsolidar

las normas hegemonicas (Butler, 2005: 184).

Esas normas hegemonicas que Venus no pone en duda sino
que pretende adoptat, son parte de aquel aparato normativo que
entrd en juego a la hora de su muerte. Segtn la hipétesis propues-
ta por el documental, y retomada por Butler y Prosser, Venus es
asesinada a manos de un cliente al descubrir que no era una mujer
cisexual.

Ahora bien, {cuil es el problema que Prosser identifica en el tra-
tamiento butleriano de las cuestiones trans? En primer lugar, el autor
marcara que la equivalencia entre lo queer, lo trans y lo performativo
es incorrecta, especialmente para describir una de las identidades
trans: la transexualidad. A diferencia de las identidades queer, para
Prosser, los sujetos transexuales no buscan ser performativos, no
pretenden revelar que su género es construido sino que quieren,
simplemente, ser (Prosser, 1998). A su vez, estos sujetos transexuales
basan sus identificaciones en aquello que los tedricos queer como
Butler desdefian: las categorias fijas y estables de “hombre” y “mujer”.
La transexualidad no pretende deconstruir la identidad femenina o
masculina sino encontrar un refugio en ellas.

El segundo problema se desprende del primero. A pesar de que

Butler desarma el silogismo entre lo trans y lo subversivo en Cuerpos

85



86

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

que importan —mostrando que la figura de Venus no desestabiliza la
heteronormatividad sino que la reidealiza— ahora la preocupacién
de Prosser es que Butler elija la figura de Venus, una mujer tran-
sexual preoperativa, para mostrar los limites de la subversiéon. En
este segundo texto, la autora niega valor transgresor a las practicas
transexuales y lo adjudica tnicamente a las practicas que no buscan
acomodar su cuerpo a las categorias de género preexistente. Segtin
Prosser, Butler sigue sosteniendo que ser queer y performativo es ser
subversivo, pero al eliminar la transexualidad de esta ecuacion y
alinearla con las identidades heterosexuales que no son desnaturali-
zantes sino que “pasan” por lo real, le niega todo valor subversivo. Asf,
para Prosser, Butler sucumbe a una tendencia comin pero nefasta
en teoria queer: “la evaluacién de todas las representaciones sobre
la base de si revelan (‘bueno’: antiesencialista) u ocultan (‘malo’:
esencialista) su cardcter construido” (1998: 15).

En mi opinién, la lectura que Prosser hace del tratamiento bu-
tleriano de las cuestiones trans no es completamente correcta. Para
él, Butler traza el silogismo “trangénero = performativo = queer =
subversivo” a medida que lo opone a otro silogismo “no transgénero
= constativo = hetero = naturalizado”. Sin embargo, bajo mi lectu-
ra, la potencia del pensamiento de Butler es que pretende erradicar
la distincién ontoldgica entre géneros originales y secundarios, al
sostener que todos ellos son performativos, aunque algunos estén
naturalizados y otros no. A su vez, si bien la lectura butleriana de
Venus Xtravaganza es sumamente problemética —y volveré sobre

esta cuestion en la conclusién— considero que su critica no depende



MARIELA NAHIR

de que Venus quiera meramente encarnar la feminidad sino el tipo
de ésta que anhela y persigue (una feminidad cuyo sentido esta
determinado por el matrimonio, la maternidad, los suburbios y el
color de la piel).

No obstante, como sefialé en la introduccién, no es mi intencién
salir en defensa de Butler o atacar la lectura de Prosser, sino hacer
una evaluacion de este debate para ofrecer una serie de reflexiones
generales sobre lo que la teorfa queer deberfa y no hacer a la hora
de estimar el estatus politico de las identidades de género. Antes
de adentrarme en estas cuestiones voy a detenerme en un segundo
blanco del ataque prosseriano —a saber, Halberstam—, ya que nos
permitird seguir afladiendo elementos de andlisis en torno a esta

problematica.

Prosser versus Halberstam En 1994, Halberstam publica un

articulo titulado “F2ZM: The Making

of Female Masculinity”. En este texto, se anuncia una caracterizacién

1

Todos somos transexuales, excepto que el referente de trans se

de la transexualidad que generé una gran polémica:

hace cada vez menos claro (y mas y més queer). Todos somos
travestis [cross-dressers| pero, {desde o hacia dénde cruzamos?
No hay “otro” lado, no hay un sexo “opuesto”, no hay una
divisién natural que pueda ser cruzada gracias a la cirugfa,

al disfraz o al “pasar”. Todos pasamos o no... No existen los

transexuales (citado en Prosser, 1998: 14).

87



88

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Pero, {qué significa que todos seamos transexuales y que, justa-
mente por eso, no existan los transexuales? En primer lugar, podemos
encontrar un guifo a la teorfa de género de Butler ya que, segtin ésta,
y tal como vimos en el apartado anterior, todos los géneros son per-
formativos y no hay una jerarquia ontoldgica de grado entre quienes
cambian de género y quienes asumen aquel que les fue asignado al
nacer. Al no existir una compulsion natural que, teleolégicamente,
se manifieste en un género coherente, todos vamos fabricando nues-
tras identidades de género aceptando y/o negando diversos ideales
normativos que regulan nuestras actuaciones generizadas. A su vez, y
esto nuevamente nos permite trazar afinidades con Butler, podriamos
afirmar que no existen los transexuales porque es imposible encarnar
cabalmente ese —o cualquier—ideal de género. Como ya sefialdbamos,
los lugares ontoldgicos fijos son inhabitables y asi como es imposible
ser una mujer —encarnar los multiples y muchas veces contradictorios
mandatos de la feminidad—, también es imposible ser transexual de
una forma totalizante, monolitica y universal.

Tras la aparicion de este articulo las criticas no tardaron en lle-
gar. Para Prosser, por ejemplo, esta formulacion halberstamiana es
parte de la promesa liberadora de la posmodernidad, que celebra la
constructividad y la falta de naturalidad de los cuerpos. El problema
es que mientras la transexualidad aparece como una figura de la
desliteralizacién y la desnaturalizacién, el sujeto transexual mismo
desaparece de la invocacién. Como vimos, para este autor, el peligro
de quienes celebran la transexualidad por su capacidad subversiva,

como de quienes le reprochan su anhelo de literalizar el pasaje en



MARTELA NAHIR 89

su cuerpo, es que hablan de la transexualidad como un fenémeno
abstracto o como una figura funcional a su teorfa, en detrimento de
las experiencias vividas de las personas transexuales y sus testimonios
narrativos. En palabras de Prosser “el/la transexual es el punto ciego
de estas escrituras sobre la transexualidad” (1998: 14).

Siguiendo esta misma linea critica, en la edicién del FTM
Neswletter que precedio a este articulo, una comentadora, Isabella,
considera que Halberstam encarna el rol de “la feminista lesbiana
que quiere que los y las transexuales desaparezcan en una prolife-
racién posmoderna de identidades queer” (Halberstam, 1998: 146).
Similarmente a Prosser, Isabella la acusa de centrar su articulo en
peliculas y videos en lugar de incorporar las palabras de los hom-
bres transexuales postoperativos existosamente integrados. Segiin
Isabella, a Halberstam no le interesa la realidad de los hombres
transexuales porque estd fascinada por la fluidez y las destrucciones
de las ficciones de género.

A partir de las criticas, Halberstam vuelve sobre su caracterizacion
de la transexualidad en su libro subsiguiente, Female Masculinity.
En los capitulos “Even stone butches get the blues” y “Butch/FT™M
border wars”, Halberstam examina el vinculo entre la teorfa queer y
la transexualidad a partir de dos estrategias: la lectura de la novela
Stone butch blues de Leslie Feinberg y el anilisis de la denominada
“guerra de fronteras” entre las mujeres lesbianas butch y los hombres

|
transexuales [FTM] .9 A continuacién desa- ¢ En inglés, las siglas FTM refieren a Female-to-

Male, es decir, hombres transexuales, i.e., las

rrollaré ambas dimensiones y las contrastaré

personas que pasan de mujer a hombre.

con la postura de Jay Prosser.



90

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Antes de adentrarme en la disputa Halberstam-Prosser en torno
a Stone Butch Blues, me gustarfa recapitular brevemente su trama.
Podrfamos afirmar que es una clasica novela realista que cuenta una
serie tragica y dolorosa de acontecimientos que padece una persona
que no se adapta a las convenciones de género. Jess Goldberg, su
protagonista, crece en los afios 50 en una pequefia comunidad de
Estados Unidos donde va descubriendo su incapacidad para encarnar
los mandatos de género que se le imponen por ser una nifia. Desde
que tiene memoria, Jess ha debido enfrentarse a la pregunta “(Es un
nifio o una nifia?”, pregunta que se repite constantemente a lo largo
de la novela en boca de diversos personajes. Jess es una incégnita,
un misterio, una pregunta que ella misma no puede contestar pero
que los otros creen que tienen el derecho, incluso la obligacion,
de contestar por ella. Como el titulo de la novela lo indica, ella se
va convirtiendo en una stone butch, término que remite a la im-
penetrabilidad sexual de algunas mujeres masculinas. Se trata de
mujeres que rechazan la reciprocidad sexual, es decir, que disfrutan

tocando erdticamente a sus parejas pero no desean ser tocadas ellas

. 7 . .
7 Como muestra Halberstam, esta tipologfa de la mismas.” A mitad de la novela JCSS tiene

stone butch funciona como un ideal regulativo y

un suefio revelador que cambiari el curso

no siempre quienes se identifican como tales se

comprometen con este tipo de negativa sexual de su Vidal tenia barba y el pecho ChatO.

(1998: 125).

Entonces decide tomar hormonas, hacerse
una doble mastectomia y empezar a pasar como un hombre. Como
consecuencia pierde a su gran amor, su pareja femme, Theresa —quien
no quiere perder su lesbianismo estando con un hombre—, pierde

los lazos con su comunidad de lesbianas asi como, eventualmente,



MARIELA NAHIR

se pierde a si misma al no poder ya reconocer su propia imagen en
el espejo. Finalmente, Jess se muda a Nueva York, deja de tomar
hormonas y asume una identificacién que no halla pie firme ni en
la categoria de mujer ni en la de hombre.

Tanto Prosser como Halberstam analizan esta novela para llegar
a conclusiones radicalmente diferentes. Para el primero, el tropo
fundamental de Stone butch blues es el del “hogar”, ya que es el deseo
por hallar un refugio, una guarida, lo que motiva todo el accionar
de su protagonista. Jess constantemente admite no sentirse en un
hogar, es por eso que se hace una doble mastectomia —como una
suerte de “vuelta al hogar de mi cuerpo” (Feinberg, 2003: 224)— pero,
mas adelante, ese sentimiento desaparece y aclama que “es extrafio
estar exiliada de tu propio sexo hacia fronteras que nunca serdan un
hogar” (ibidem:11). A partir del uso recurrente de este tropo, Prosser
vincula esta novela a la mayoria de los relatos transexuales porque,
en este tipo de narraciones, la metafora del “hogar”; la basqueda de
la pertenencia y la persecucion de algtn tipo de identidad fija son
elementos centrales. Asi, las historias de la transexualidad se opon-
drian, en la lectura de Prosser, a lo que aparece en los discursos queer,
que resisten toda domesticacién y que plantean la deconstruccion
radical de las identidades.

No obstante, como bien nota Prosser, Stone butch blues no puede
alinearse unilateralmente con las narrativas transexuales, pues hay
una serie de elementos en su relato que tiene mayor afinidad con la
l6gica queer (por ejemplo, el rechazo por parte de Jess a guarecerse en

el sexo opuesto y el mantenimiento de una identificaciéon que hace

91



92

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

estallar el binarismo de género). A partir de esta doble proximidad
—los relatos transexuales y los discursos queer— Prosser dird que Stone
butch blues es, en realidad, una novela transgénero, un relato en el

que su protagonista busca un hogar que halla en la liminalidad, en

| el umbral entre los dos géneros.®

8 Alejandose de algunos testimonios més comu-
nes en la literatura transexual, Jess sefiala “no me
siento como un hombre atrapado en el cuerpo
de una mujer. Simplemente me siento atrapado”
(Feinberg, 2003: 158-159). Y, méas adelante, con-
firma esta sensacién transgénero al sostener: “Me
converti en un €l — un hombre sin pasado (...)
{Quién era yo ahora — mujer u hombre? Esa pre-
gunta nunca podrfa ser contestada mientras que
esas fueran las tnicas opciones; nunca podrfa ser

contestada mientras tuviera que ser preguntada”

Para Prosser, el hecho de que la ac-
tuacién masculina de Jess no represente
su verdadera identidad es una forma de
refutar las teorfas performativas queer: “La
mascarada no constituye su identidad; es
simplemente eso: una mascarada ocul-

tando el sentido de su yo real” (Prosser,

(ibidem: 222).

_ 1998: 186, cursivas mias). De esta forma,
repitiendo una operacién central en todo su libro, Prosser ir4 tra-
zando una dicotomia entre lo queer y lo transexual, entre la fluidez
y las identidades, entre lo performativo y lo real, entre lo lddico y
lo esencial.

Abhora bien, {por qué Prosser tiene que defender la transexuali-
dad apelando a su vinculo con lo real o con lo esencial? Creo que
para entender su estrategia hay que tener en cuenta que, ni bien el
pensador comienza el estudio literario de esta novela, se detiene en
la nocién de “postransexualidad” de Sandy Stone, concepto que fue
utilizado como una bandera transgénero en contra de la voluntad de
“pasar” por el sexo opuesto y a favor de la visibilizacién de los géneros
incoherentes. En otras palabras, esta nocion fue utilizada con el fin

yano de acomodarse en las categorias de género existentes —hombre,



MARIELA NAHIR

mujer—, como pretenderian hacer los individuos transexuales, sino
de afirmarse en la marginalidad e incoherencia transgénero. Lo
problematico de esta perspectiva, para Prosser, es que al pretender
trascender la transexualidad (implicito en el prefijo “pos”), la cons-
truye como un resabio moderno, literal y dualista en oposicién a la
transgeneridad posmoderna, transgresiva y queer.

Es, justamente, frente a esta impugnacion de la transexualidad
que el autor saldra en defensa de quienes anhelan “pasar” y literalizar

su identificacién de género en su cuerpo. Segin Prosser:

Al dejar atras una narrativa transexual (pos) [...] renunciamos
alo que todavia no tenemos: el reconocimiento de nuestro ca-
racter real sexuado [sexed realness]; la aceptacién como hom-

bres o mujeres, el derecho a hogares de género (1998: 204).

Para aclarar: cuando Prosser se refiere a ese caracter real sexua-
do hace referencia al valor de pertenencia cultural de la diferencia
sexual, es decir, la valencia que las categorfas binarias de hombre y
mujer tienen en el mundo contemporaneo. El peligro del coming out
que plantea la transgeneridad bajo la bandera postransexual es que
rebate ese realismo de género que constituye el objetivo principal
de muchos relatos transexuales.

Por su parte, Halberstam también dedica parte de su libro a leer
Stone butch blues, pero ya no para identificar algin tipo de nocién de
“yoreal” o de “identidad verdadera”, como hace Prosser, sino para po-

ner en cuestion el establecimiento de jerarquias entre géneros reales

93



94

identitarias como “la tribada”, “la invertida”,

marido femenino”, etcétera. cuando todas nuestras actuaciones de

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

y géneros inauténticos. Es aqui, entonces, que podemos conectar
el tépico de la novela con la denominada “guerra de fronteras” y
con la manera en que Halberstam entiende la teorfa queer vis-a-vis
la transexualidad.

Como ya hemos anunciado, en Female masculinity, Halberstam
vuelve sobre las objeciones que le formularon a su articulo “F2M:
the Making of the Female Masculinity” y aclara alguna de sus afirma-
ciones. En primer lugar, sefiala que, a diferencia de lo que plantean
criticos como Prosser o Isabella —a saber, que el articulo defiende
una idea de lo butch como posmoderno, subversivo y fluido en con-
trapunto a lo transexual como anticuado, ingenuo y esencialista—,
su pretension era “crear un espacio teorético y cultural para la butch
transgénero que no presuponga la transexualidad como su marco
epistemoldgico” (1998: 146). Es decir, una transgeneridad que sea
leida no como un estadio previo a la transexualidad sino como una
identidad cuyo estatus y significado tenga valor en si mismo. A su
vez, reconoce compartir la critica a cierta teoria queer ingenua que
plantea el fin de todas las identidades y que apoya la pura fluidez
como la verdadera rebelién contra el género. De hecho, todo Fe-
male masculinity serd un gran intento de ofrecer nuevas categorfas
taxondémicas més variadas, plurales y complejas para comprender
identidades genérico-sexuales basadas ya no meramente en la elec-

| cién del objeto sexual’ ni en la determinacién unilateral por parte

? En lugar de hablar Gnicamente de gays, lesbianas del discurso médico. Asimismo, sostiene
y heterosexuales, Halberstam desarrolla categorfas

» o«

que es ilusorio plantear una pura fluidez

el



MARIELA NAHIR

género —las normales y las abyectas— se hallan rigidamente fijadas
por una serie de normas. Si bien toda identidad implica algtin grado
de movimiento entre cuerpos, deseos, transgresiones y conformi-
dades, ese desplazamiento no es completamente libre sino que se
encuentra relativamente encorsetado. Asf, Halberstam libera a la
teorfa queer de sus elementos menos sofisticados —la pura fluidez y
el ataque a toda formacion identitaria— y nos permite entrever que
hay elementos validos de esta corriente al momento de pensar el
género y la sexualidad, por ejemplo, el desafio a la estabilidad del
binarismo del sistema sexo/género y el anlisis de las identificaciones
contradictorias que puedan existir en un mismo sujeto generizado —lo
que resulta un tdpico clave para leer Stone butch blues.

Ahora bien, hay una critica en particular que Halberstam no
admite: aquella que define al tedrico queer, muy prosserianamente,
como “el despreocupado oponente de lo real, el jugador que no logra
entender las luchas de vida o muerte que conlleva la definicién de
género” (1998: 145). A partir de esta objecién, Halberstam exami-
naré y cuestionard la forma en que algunos roles e identidades de
género se ven ligados a lo inauténtico, mientras que otros se hallan
vinculados a lo real. El caso arquetipico de acusacién de inautenti-
cidad es el que recibe la lesbiana transgénero butch, en tanto se la
ha acusado de meramente “jugar” con la masculinidad mientras que
son los hombres transexuales (FTM) quienes efectivamente tienen
deseos desesperados y reales de encarnar su identidad de género en
un cuerpo coherente. Halberstam remite, entonces, al surgimiento de

una denominada “guerra de fronteras” entre las lesbianas butch y los

95



96

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

hombres transexuales, en la que ambos bandos se acusan y critican:
algunas lesbianas ven a los hombres transexuales como “traidores”
que cruzaron la frontera y se convirtieron en el enemigo, o los ven
como butches que creen en la anatomia, mientras que algunos hom-
bres transexuales acusan a las lesbianas butch de cobardia por no
animarse a hacer la transicién quirtrgica.

El motivo de la guerra de fronteras, y la necesidad de estable-
cer una distincién y un distanciamiento entre ambas identidades,
proviene, a mi juicio, de dos cuestiones. Por un lado, se busca la
separacién, paraddjicamente, ya que no estamos tratando con
entidades permanentes y discretas, sino que hay solapamientos
e identificaciones cruzadas entre ambos contendientes, lo cual
genera confusion y deseos de aclaracién. Por otro lado, en estas
guerras hay ciertos supuestos sobre la masculinidad que permiten
establecer un criterio para valorar las identidades: se asume que la
masculinidad es un recurso limitado disponible para unos pocos, o
bien que es un conjunto de protocolos sobre los que tenemos que
estar de acuerdo de antemano (asi, por ejemplo, la masculinidad
butch se ve cuestionada al no acercarse al mayor grado de mas-
culinidad protocolar encarnada, genital u hormonalmente, por
los hombres transexuales). A diferencia de esta postura, y como
intentard demostrar Halberstam en todo su libro, la masculinidad
no es algo que pueda ser determinado a priori y de forma universal,
sino que se encarna y realiza en multiples y variadas formas de
vida, algunas de ellas no necesariamente vinculadas a un cuerpo

anatdmicamente masculino. En sus términos:



MARIELA NAHIR

]

La masculinidad, por supuesto, es lo que hacemos de ella;

tiene importantes relaciones con el sexo masculino [maleness],
relaciones cada vez mas interesantes con la masculinidad

transexual y una deuda histérica con las lesbianas butch

(1998: 144).

Asi, ante el despliegue de dicotomias de Prosser —entre lo queer y
lo transexual, entre la fluidez y la estabilidad, entre la construccion
y el esencialismo y entre géneros ludicos y géneros reales—, Hal-
berstam reivindicara la multiplicidad intrinseca a la practica de la
masculinidad y analizara de qué forma ésta puede ser corporalizada
tanto en cuerpos que se comprometan con modificaciones quirtr-
gica o endocrinoldgicas, como en cuerpos que prefieran mantener
su masculinidad junto a sus rasgos anatémicamente femeninos. No
hay un continuum de masculinidades que va de identidades “menos”
masculinas (las andréginas y las butches suaves) a identidades “mas”
masculinas (que incluirfa a las lesbianas butch transgénero pero como
un estadio previo de la maxima masculinidad, el hombre transexual):
“Androéginas-butch suave-butch-stone butch-butch transgénero-

Hombre transexual

No masculino muy masculino”
(Halberstam, 1998: 151).

Este modelo caracteriza a la butch transgénero como una categoria
intermedia entre las lesbianas y los hombres transexuales y, al hacerlo,

muchas veces la define como una disfuncién sexual més que como

97



LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

una practica o una identidad sexual legitima. Asi, y como desarro-
llaremos en breve, Halberstam insintia que el valor de una identidad
de género muchas veces depende del lugar que le otorguemos en la
narrativa de género con la que nos comprometamos. Una narrativa
progresista que identifica a una identidad especifica como el punto
de llegada de una secuencia o un continuum de género, claramente
vera las pricticas previas como momentos insuficientes, inacabados
o momentaneos respecto a la identidad privilegiada. Quizés, una
narrativa que celebre la pluralidad sincrénica de identidades pueda
ser beneficiosa a la hora de defender una teorfa politica de género
que, consciente de las necesarias exclusiones que toda coalicién
politica conlleva, tenga como objetivo minar constantemente su
ostracismo. A continuacién, y a modo de conclusion, ofreceremos

algunas reflexiones sobre este punto.

Reflexiones finales: A pesar de sus diferencias y las
mas alla de las narrativas distintas plataformas tedricas
progresistas de identidad en la que los autores trabajados

en este articulo se posicionan,
considero que hay un elemento importante que acerca dos postu-
ras tan disimiles como las representadas por Prosser y Halberstam:
ambas rechazan la tendencia a leer las identidades que ellos preten-
den reivindicar —sea la del sujeto transexual, sea la de la lesbiana
butch— como formas previas, incompletas o rudimentarias de una
identidad mas evolucionada. Es a partir de esta similitud entre tales

pensamientos que rescato un punto central del debate Prosser-Butler-



MARIELA NAHIR

Halberstam: el reconocimiento de que el grado de autenticidad y
el valor de transgresién que le otorgamos a un fenémeno depende
de cémo ese fenémeno esté tramado en la narrativa adoptada. En
este apartado desarrollaré brevemente ambas cuestiones —a saber,
la autenticidad y la transgresién— tal como aparecen en ciertas na-
rrativas progresistas de identidad y ofreceré algunas lineas criticas.

Con respecto a la cuestién de la autenticidad o el grado de
realidad de las identidades de género analizadas en este articulo,
cabe sefalar que dentro de una perspectiva postransexual, donde
el objetivo sea la trascendencia de la transexualidad, claramente
el sujeto transexual sera figurado como una forma primitiva o un
estadio previo en el camino hacia la identidad més valedera, a saber,
la identidad transgénero. Como vimos en el andlisis de las guerras
de fronteras y en los comentarios criticos de Prosser, bajo una mi-
rada que establece una secuencia progresista entre las identidades
transexuales y las que encarnan formas de género “posmodernas”,
la transexualidad es retratada como una creencia démodée en la
anatomia, o como una forma alienada de adaptarse a las categorias
existentes de género. Frente a este resabio moderno y cémplice
del binarismo, las identidades queer se presentarian como formas
valientes y vanguardistas de estallar la normativa y de multiplicar
las opciones de vida sexual. En cambio, desde una posicién que
parte de la distincion entre lo auténtico y lo lidico e identifica
a la transexualidad con lo real —por asumir y pretender encarnar
la diferencia sexual y por buscar alinear su cuerpo a su identidad

de género— se ve a las identidades transgénero, que asumen una

99



100

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

identificacién que viola la diferencia sexual, como cayendo del
lado de lo performativo-inauténtico. Como sefiala Halberstam, el
autor de Second skins encarnarfa este tipo de postura al defender
una cartografia del género que se basa en la creencia en dos terri-
torios reales —masculino y femenino—, divididos por una frontera de
carne y pasibles de ser cruzados Ginicamente a través de la cirugia o
de las hormonas. Frente a este mapa de zonas identificables y esta
secuencia valorativa que jerarquiza la autenticidad transexual por
sobre lo ladico queer, las identidades inestables y contradictorias,
aquellas que no pueden encontrar un hogar tan ficilmente, quedan
relegadas al rol de meras “jugadoras” del género. Volviendo a nuestro
ejemplo de la guerra de fronteras, creer que las mujeres lesbianas
butch son cobardes que no se animan a someterse a cirugias o que
no estén lo suficientemente comprometidas con su masculinidad,
es parte de este relato progresista de género que diferencia entre
identidades, practicas y masculinidades més auténticas que otras.

A mi entender, estas dos posiciones extremas son altamente
cuestionables. Tanto la perspectiva que ve en la lesbiana butch un
prehombre transexual, como la que ve en el transexual un estadio
primitivo de la transgeneridad son problematicas, ya que, al entender
estas identidades como pasos previos en una progresion de género,
le niegan su valor intrinseco presente y su razén de ser por derecho
propio, a medida que dibujan un futuro deseable poblado, parca-
mente, por un Gnico y privilegiado ideal de género. Asi, el pasado
que se rechaza nos deja varados en un presente aguerrido con miras

a un futuro increfblemente solitario.



MARIELA NAHIR

Estas reflexiones en torno al grado de autenticidad de las identida-
des de género nos remite a la segunda cuestién a analizar: el estatus
transgresivo de las mismas. Como bien sefiala Prosser, el tema de la
transgresion ha estado fuertemente vinculado, en teoria queer, a la
capacidad que tienen ciertos actos de desnaturalizar o desliteralizar
sentidos comunes de género, como si la mera revelacién del caracter
artificial o construido de algo bastara para habilitar su subversién. A
mi juicio, si hablamos de transgresién es importante preguntarnos
qué es aquello que se desobedece. Como las teorfas feministas y queer
nos han ensefiado, son las normas opresivas aquello que constituye
el blanco de nuestro ataque subversivo. Por ende, para examinar la
capacidad desestabilizante de una accién deberemos embarcarnos
en un estudio acerca de las normativas en juego en los sistemas
politicos que rigen el funcionamiento del género y la sexualidad. En
este sentido, hablar de normativas en plural, en lugar de considerar
que existe una Unica o primordial norma que regule el género, es,
creemos, de suma importancia, pues si bien el binarismo de géneroy el
dimorfismo sexual operan como un ideal estrictamente constrictivo,
no son las Gnicas reglas que conforman la matriz heteropatriarcal.
Ademas de éstas, podemos pensar en las normas que estipulan que
existe un nexo causal entre el sexo biolégico y el género, y las normas
que nos prohiben cruzar del género asignado al nacer hacia otros
lugares. Asf, si el sujeto transexual que busca pasar y acomodarse en
las categorfas binarias convencionales puede no arremeter contra el
dualismo de género, puede, quizas, violar las normas opresivas que

contintian asumiendo que la biologfa es destino.

101



102

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Adicionalmente, coincido con Prosser en que hay cierto grado
de perversidad en la demanda de mantenerse en la inestabilidad
que se hace a quienes desean profundamente cambiar de género y
llevar una vida adaptada a las convenciones estipuladas para ellos.
Como bien sefiala Lisa Harney, cuando desarrolla la cuestion de la
transfobia y el privilegio cisexual —y que es un tema sobre el cual yo,

como mujer cisexual, no puedo, ni creo que deba, dejar de rumiar—,

]

[...] creer que puedes acusar a las personas trans de tratar de

es parte de este privilegio:

reforzar los roles y el sistema binario de género, mientras td
te la pasas comodamente instalado o instalada en tu propio
género todo el tiempo, viviendo tu vida ya sea como hombre
o como mujer. Si una persona trans asegura que es hombre o
que es mujer, eso estd mal, pero si t aseguras que eres hombre
o que eres mujer, eso es natural (Harney, 2008, extraido de

su blog el 24 de agosto de 2008).

Para finalizar —y para retornar el interrogante que motivo la
escritura de este articulo, a saber, si la teorfa queer puede ser verda-
deramente inclusiva— creo que, efectivamente, hay elementos en
esta corriente que nos permiten evadir algunos de los problemas
que emergen de las dos secuencias narrativas progresistas que ve-
nimos analizando. En primer lugar, una teorfa queer performativa
como la de Judith Butler nos aporta elementos para escapar la espi-

nosa labor de intentar determinar los grados de autenticidad de las



MARIELA NAHIR

practicas de género. Asi, y tomando cierta distancia de la lectura
que Prosser hace de Butler, considerar que todos los géneros son
performativos implica que caiga la oposicion entre géneros reales
y falsos. Esto es asi ya que lo performativo no se opone a lo real,
como creeria Prosser, sino que modifica radicalmente la ontologia
de lo real. Ya no hay géneros originarios y géneros imitativos: todos
los géneros imitan y persiguen ciertos ideales y normas de género
cuyo estatus es cabalmente social, histérico y construido. Dentro
de esta narrativa no habria una progresion desde estadios primi-
tivos a formaciones teleoldgicamente superiores, sino identidades
que han sido consideradas inteligibles y otras que han sido relega-
das al plano de lo abyecto, en virtud de su acercamiento o distan-
cia respecto a las normas. Si bien las diferencias existen —no todos
los géneros se viven de la misma forma y negar esta diferencia
puede culminar en una nueva invisibilizacién— no remiten a una
distincién natural sino a una diferenciacién cultural, contingente
y, por ende, modificable. Por otro lado, una teoria queer atenta a
las variaciones histéricas como la de Halberstam resulta clave para
reivindicar la pluralidad taxonémica y la necesidad de ofrecer nue-
vas y mejores categorias de género. Lejos de pensar que hay una
Gnica forma de encarnar la masculinidad, Halberstam nos insta a
considerar el valor por si mismo que poseen las distintas, variadas y
antagénicas masculinidades que existieron y todavia existen. Asi,
su propuesta nos aleja de los relatos que establecen una jerarquia
entre géneros a partir de la elevacion de uno de ellos al rol de

criterio y medida de todos los dem4s, permitiéndonos entrever el

103



104

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

valor intrinseco y la razén de ser por derecho propio de las distintas
identidades genérico-sexuales.

Al finy al cabo, si la teorfa queer nacié como parte de un impulso
antiesencialista que buscaba entender, acoger y reivindicar ya no una
sino toda una serie de practicas e identidades que se alejaban de las
normas hegemonicas, quizas sea una actitud sabia seguir las palabras
de Rubin que oficiaron de epigrafe en este articulo y comenzar a
tratar a todos los principios que articulan las narrativas progresistas

de identidad con una buena dosis de escepticismo.
Bibliografia

BUTLER, Judith. “Critically Queer”, GLQ: A Jowrnal of Lesbian and Gay
Studies, nam. 1, 1993, pp. 17-32.

——  Cuerpos que importan: sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”.
Buenos Aires, Paidds, 2005.

——  Elgénero en disputa: el feminismo y la subversion de la identidad. Bar-
celona, Paidés, 2007.

FEINBERG, Leslie. Stone Butch Blues: a Novel. Los Angeles, Alyson Books,
2003.

HALBERSTAM, Judith. Female Masculinity. Durham y Londres, Duke Uni-
versity Press, 1998.

HEMMINGS, Clare. Why Stories Matter: the Political Grammar of Feminist
Theory. Durham y Londres, Duke University Press, 2011.

PROSSER, Jay. Second Skins: the Body Narratives of Transsexuality. New York,
Columbia University Press, 1998.



MARIELA NAHIR

RUBIN, Gayle: “Of Catamites and Kings: Reflections on Butch, Gender
and Bounderies”, in Susan STRYKER y Stephen WHITTLE (eds.): The
Transgender Studies Reader. New York and London, Routledge, 2006.

Fuentes electronicas
HARNEY, Lisa. “Transphobic Words and Deeds”, en http://www.questio-

ningtransphobia.com/p=426, Entrada de blog del 24 de agosto de
2008, consultado el 16-12-2011.

105



