
L A  T E O R Í A
7 0

LA TEORÍA QUEER 

Y LAS NARRATIVAS 

PROGESISTAS 

DE IDENTIDAD

Mariela Nahir
Solana



mariela nahir 71

Resumen

El objetivo de este trabajo es investigar ciertos problemas y desafíos de 

la teoría queer en su análisis de la transexualidad, y reflexionar sobre el 

vínculo entre las teorías de género y lo que denominaremos las “narrativas 

progresistas de identidad”. Para eso, consideraremos algunas objeciones 

que aparecen en el libro Second Skins: the Body Narratives of Transexuality 

de Jay Prosser. En particular, examinaremos su crítica a Judith Butler y Jack 

Halberstam, con el fin de extraer algunas conclusiones que den cuenta 

de la relación intrínseca que existe entre la estructura narrativa de las 

teorías de género y la valoración del grado de autenticidad y transgresión 

de las identidades de género.

Palabras clave: teoría queer, transexualidad, travestismo, narrativas, 

política.

Abstract

The aim of this paper is to investigate certain problems and challenges 

of queer theory in its analysis of transsexuality and to reflect on the 

connection between gender theories and what we will call “progressive 

identity narratives”. In order to do this, we will consider some objec-

tions that appear in Second Skins: the Body Narratives of Transexuality, by 

Jay Prosser. In particular, we will examine how Judith Butler and Jack 

Halberstam have been criticized by Prosser, so we can extract some 

conclusions about the intrinsic relation between the narrative structure 

of gender theories and the valuation of the degree of authenticity and 

transgression of gender identities. 



72 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Keywords: queer theory, transsexuality, transvestism, narratives, politics.

Recepción: 19 de junio de 2012. / Aceptación: 15 de noviembre de 2012

Categories like “woman,” “butch,” “lesbian,” or “transsexual” 

are all imperfect, historical, temporary, and arbitrary... Instead 

of fighting for immaculate classifications and impenetra-

ble boundaries, let us strive to maintain a community that 

understands diversity as a gift, sees anomalies as precious, and 

treats all basic principles with a hefty dose of skepticism.

Rubin, 2006: 479 

Una de las promesas más suges-
tivas de la denominada teoría 

queer ha sido su afán de analizar, justificar y reivindicar no una sino 
toda una serie de prácticas e identidades que provenían de los pa-
rámetros rígidos de lo considerado normal en términos de género y 
sexualidad. Este afán democratizante, sin embargo, no ha tardado 
en mostrar su insuficiencia y han surgido voces y reclamos desde 
diversos flancos teóricos, que han sacado a la luz algunos problemas 
o dificultades que acechan incluso a los más sensibles e inclusivos 
estudios queer. 

En este artículo me dedicaré a analizar una de estas dificultades 
de la teoría queer: su incumbencia y capacidad para analizar la tran-

Introducción



mariela nahir 73

sexualidad. Este reproche podría parecer, a primera vista, paradójico, 
ya que pondría en duda la pertinencia de esta corriente a la hora de 
examinar una identidad de género que, por su marginalidad, pare-
cería ser un tópico queer por excelencia. Sin embargo, esta aparente 
afinidad ha sido disputada por quienes ven en la teoría queer un 
desdén hacia la materialidad del sexo –bandera privilegiada de la 
transexualidad– o una insistencia desmedida en la performatividad 
como proceso constitutivo de las identidades.

Probablemente quien ha desarrollado estas críticas con ma-
yor complejidad es Jay Prosser en su libro Second Skins: the Body 
Narratives of Transsexuality, donde examina toda una serie de 
representaciones cuyo tema central es la transexualidad, ha-
ciendo hincapié en el valor irreductible que la corporalidad y la 
diferencia sexual binaria revisten en las narrativas transexuales. 
Lo interesante de este libro, para los fines de este artículo, es que 
el autor justifica su enfoque afirmando que “las limitaciones de la 
teoría queer en torno a la transexualidad hacen que mi proyecto 
sea necesario” (Prosser, 1998: 6).1 Así, a lo largo de su publica-
ción, argumentará que ciertos autores 
queer han tematizado incorrectamente la 
transexualidad y que, a partir de este error, han desdeñado el valor 
político de esta identidad de género.

Uno de los fines de este artículo es reconstruir la crítica de Prosser 
al tratamiento queer de la transexualidad, a partir de su lectura de 
las obras de Judith Butler y Jack Halberstam. Si bien intentaremos 
señalar algunos problemas interpretativos que subyacen a esta 

1 Todas las citas en inglés fueron traducidas al 
español por la autora de este artículo. 



74 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

lectura, no es nuestro objetivo principal evaluar la precisión de 
la crítica de Prosser. Más bien, nuestro interés radica en extraer 
algunas reflexiones del debate virtual entre estos tres autores, que 
den cuenta de la relación intrínseca que existe entre las estructuras 
narrativas de las teorías de género y la valoración de las identidades 
genérico-sexuales. Con este fin en mente intentaremos demostrar 
que, a pesar de sus diferencias, estos autores –en especial Prosser y 
Halberstam– pueden ser homologados en un punto central: su crítica 
a lo que denominaré las narrativas progresistas de identidad.

A partir de ello, el presente artículo defenderá la tesis de que si 
la teoría queer pretende ser verdaderamente inclusiva, deberá dejar 
de lado la búsqueda de formas privilegiadas o jerarquizadas de en-
carnar la disidencia y la subversión, y deberá rechazar las estructuras 
narrativas que conducen a esa búsqueda. 

Según Jay Prosser hay dos 
grandes tendencias en teoría 
queer a la hora de leer el 

tópico de la transexualidad. Por un lado, algunos pensadores la ce-
lebran, ya que los individuos transexuales lograrían quebrar el nexo 
causal entre sexo (biológico) y género (cultural), encarnando el rezo 
feminista según el cual la naturaleza no es destino. Por otro lado, 
otros autores –en las antípodas de los primeros– consideran que, al 
pretender alinear su corporalidad a su identidad de género, los sujetos 
transexuales incurrirían en una suerte de vuelco esencialista que, en 
lugar de desestabilizar el sistema sexo/género terminaría reforzándolo. 

 ¿Puede la teoría queer entender 
la transexualidad?



mariela nahir 75

El problema de estos enfoques, según Prosser, es que toman a la 
transexualidad como una figura más (ya sea subversiva, ya sea con-
servadora) en su teoría de género en lugar de analizar la experiencia 
vivida y los testimonios de los sujetos transexuales. Prosser, quien 
desde las primeras páginas de su libro se identifica explícitamente 
como transexual, buscará dejar de pensar este fenómeno en abstracto 
y se propondrá examinar las narrativas concretas donde se plasman 
estas trayectorias. En un gesto ética y políticamente loable, Prosser 
estudiará algunas de las fórmulas recurrentes que aparecen en los 
testimonios transexuales –como el “estar encerrada/o en el cuerpo 
erróneo” o el “querer ser una mujer/hombre completa/o”–, no como 
declaraciones alienadas producto de la fuerza e imposición de un 
lenguaje binario y heteronormativo, sino como formas de expresar 
identificaciones de género que no pueden renegar de la coherencia 
corporal y de la búsqueda de un sentido de pertenencia en las cate-
gorías de género existentes.2 

Es a través de la lectura de estas narra-
tivas transexuales que Prosser identificará 
ciertos tópicos que son, para él, incom-
patibles con la teoría queer: la afirmación 
esencialista de la identidad de género (en 
lugar de la deconstrucción de las identi-
dades); la pretensión de ser un género (y 
no meramente de actuarlo performativamente), y la búsqueda de 
un “hogar” en alguno de los dos géneros establecidos a través de 
las modificaciones corporales (en vez de abogar por la disolución 

2 Por ejemplo, el dicho que aparece en varios 
testimonios transexuales “me siento atrapada/o en 
el cuerpo equivocado”, es recuperado por Prosser 
no como un resabio de un dualismo cartesiano o 
como la insistencia de la compulsión anatómica, 
sino como una verdadera y legítima forma de 
describir las sensaciones y carencias que experi-
mentan los y las transexuales. De hecho, Prosser 
ofrece una teoría de herencia fenomenológica 
para explicar por qué alguien sentiría que su 
cuerpo no se condice con su identidad de género 
(1998: 67-80).



76 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

de las categorías binarias). Si la teoría queer se ha caracterizado por 
defender fervientemente la desliteralización o desnaturalización de 
las identidades de género por vía de la visibilización de su carácter 
construido, el intento transexual por invisibilizar su condición y “pa-
sar” por uno de los géneros iría en contra de estas pretensiones queer. 

Aunque la teoría queer no logre comprender cabalmente la ex-
periencia vivida de los sujetos transexuales, no es esto lo que más 
le molesta a Jay Prosser. Según este autor, habría una consecuencia 
todavía más desafortunada que se desprende del binarismo “lite-
ralización transexual/desliteralización queer” y es que, bajo estos 
parámetros, se considera que todo lo literalizante es reinscriptivo, 
mientras que se otorga valor transgresivo y subversivo únicamente 
a aquellas identidades de género queer que desnaturalizan el vínculo 
sexo/género. Así, para Prosser, la teoría queer reivindica las identi-
dades transgénero, que cruzan únicamente las fronteras del género 
(por ejemplo, las travestis, las drag queens, las lesbianas butch, etcé-
tera), en detrimento de las identidades transexuales que pretenden 
literalizar ese cruce en su cuerpo y encarnar uno de los géneros. A 
continuación, analizaremos en detalle cómo esta crítica de Prosser 
se formula en torno a la obra de dos pensadores centrales de la teoría 
queer: Judith Butler y Jack Halberstam. 

En el capítulo “Judith Butler: 
Queer Feminism, Transgender, 

and the Transubstantiaton of Sex”, Prosser recuerda que Butler se 
mostró sorprendida a causa de la tendencia de ciertos comentadores 

Prosser versus Butler



mariela nahir 77

a leer El género en disputa como un libro sobre cuestiones trans. La sor-
presa de Butler radica en que, como ella misma señala, probablemente 
no haya más de cinco párrafos dedicados a este tema en todo su escri-
to (Butler, 1993). Sin embargo, para Prosser, esa lectura no debería ser 
motivo de asombro, ya que hay un vínculo intrínseco entre la teoría 
de género que Butler defiende en ese libro y su tratamiento de las tra-
vestis. Esto es así ya que, para ella, las performances de las drag queen 
serían el ejemplo elucidatorio del carácter performativo del género. 

Antes de pasar a examinar la crítica efectuada por Prosser, 
creemos que es necesario recordar, brevemente, las reflexiones 
butlerianas sobre las actuaciones drag. Como es sabido, el papel de 
la parodia en la obra temprana de Judith Butler es central, pues la 
autora avizora posibilidades subversivas en la repetición paródica 
de las normas hegemónicas que rigen los actos de género. Son esas 
normas, justamente, las que constituyen la política de inteligibi-
lidad de género que ella denomina matriz heterosexual y las que 
conforman el acervo de recursos sociales que los agentes tienen 
a mano para performar su género. La parodia es central porque, 
como señala Butler, la acción transformativa no puede posicio-
narse por fuera de esta matriz, sino que deberá encontrar espacios 
dentro del sistema político desde donde poder inyectar una acción 
subversiva que logre desestabilizar la autoridad de las normas he-
terosexistas. Así, Butler dirá que

La tarea no es saber si hay que repetir, sino cómo repetir o, 

de hecho, repetir y, mediante una multiplicación radical de 



78 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

género, desplazar las mismas reglas de género que permiten 

la propia repetición (Butler, 2007: 287).

Dentro de estas repeticiones paródicas, las performances drag 
han recibido en El género en disputa un tratamiento diferencial. En 
oposición a ciertas autoras feministas que veían en el travestismo una 
degradación de la mujer o una apropiación acrítica de roles estereo-
tipados femeninos, Butler reivindicará el papel de sus actuaciones 
como una forma de revelar la estructura imitacional y reiterativa 
que subyace a toda identidad de género. En el prefacio a su libro, por 
ejemplo, la escritora notará que la actuación de Divine –la heroína 
travesti del filme Female trouble– nos enfrenta a una serie de preguntas 
claves sobre el género: 

¿Es el travestismo la imitación del género o bien resalta los 

gestos significa[ntes] a través de los cuales se [establece] el 

género en sí? ¿Ser mujer es un “hecho natural” o una actuación 

cultural? (ibidem: 37).

Estas preguntas anunciadas en las primeras páginas del libro, nos 
remiten a un punto que será retomado en todo el texto butleriano: 
la falta de originalidad y el estatus imitativo de todas las identidades 
de género. 

Más adelante, la autora profundizará las intuiciones desplegadas 
en este prefacio afirmando que:



mariela nahir 79

la “travestida” trastoca (subverts) completamente la división 

entre espacio psíquico interno y externo, y de hecho se burla 

del modelo que expresa (expressive model) el género, así como 

de la idea de una verdadera identidad de género (ibidem: 267).
 

Para entender esta afirmación, hay que recordar la distinción que 
realiza la autora entre teorías expresivistas del género y teorías perfor-
mativas. Mientras la primera asumiría que los actos generizados son 
expresiones de un núcleo interno que funciona como fuente y origen 
de dichos actos, la segunda –desarrollada por la misma Butler– se hace 
eco del dictum nietzscheano según el cual no 
hay un hacedor detrás del hacer sino que es 
en el mismo hacer que se constituye el agente 
de la acción. Esto no significa, como algunos 
críticos sostienen, que Butler niegue o se des-
haga del sujeto sino, más bien, que le interesa 
entender cómo la subjetividad es constituida 
por medio de la acción repetida en el tiempo. 
Una teoría performativa, de este modo, se 
basa en una noción de temporalidad y de nor-
matividad,3 ya que asume que es la reiteración 
sostenida en el tiempo de actos generizados 
regulados normativamente lo que genera la 
ilusión retrospectiva de poseer una identidad 
de género previa.4 Como afirma Butler 

3 La normatividad, según Butler, puede entenderse 
en dos sentidos. Por un lado, es utilizada para “des-
cribir la violencia mundana que ejercen ciertos 
tipos de ideales de género”. Entre estas normas 
ideales encontramos el dimorfismo sexual, la 
heterosexual complementariedad de los cuerpos, 
la aceptación de formas propias e impropias de 
expresar la masculinidad y la feminidad, etcétera. 
A su vez, hay un segundo sentido de normatividad 
que refiere al deber ser, a qué tipo de universo 
de género es deseable y cómo sería ese universo. 
Obviamente ambas están estrechamente ligadas: 
toda prescripción sobre cómo debería ser el mundo 
se apoya en una descripción sobre qué forma 
tiene ese mundo actualmente. Si bien es cierto 
que en El género en disputa el sentido prescriptivo 
está presente (aunque muchas veces de forma 
implícita), la pregunta normativa por excelencia 
de este texto interroga sobre el primer sentido del 
término, sobre las formas normativas ocultadas de 
producción de ideales de género.
4 En el caso del feminismo, por ejemplo, los actos 
que típicamente se le adscriben a una mujer no 



80 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

El hecho de que el cuerpo con género 
sea performativo muestra que no tiene 
una posición ontológica distinta de los 
diversos actos que conforman su realidad 
(ibidem: 266). 

Ahora bien, el efecto sustantivo y esencializante se genera porque 
la acción performativa borra su historia y se nos presenta como algo 
dado de suyo, sin una referencia al pasado ni a los compromisos 
normativos que se hallan implícitos en ella. De hecho, para Butler, 
lo propio de la performatividad no es meramente su papel en la 
construcción de subjetividades sino la concomitante ocultación de 
su carácter de constructo. Es por eso que la genealogía que Butler 
lleva a cabo en El género en disputa tiene como objetivo desnatura-
lizar la actual organización normativa y mostrar la contingencia de 
la creencia heterosexista y binaria según la cual lo “normal” es la 
existencia de sólo dos géneros que dependen causalmente de dos 
sexos biológicos dimórficos y a los que se les corresponden, única-
mente, deseos sexuales hacia el sexo opuesto. 

Otro corolario de la teoría performativa de género es que per-
mite que caiga la distinción entre géneros verdaderos y falsos. Esto 
es así ya que

Si los atributos y actos de género [...] son performativos, en-

tonces no hay una identidad preexistente con la que pueda 

medirse un acto o un atributo; no habría actos de género 

verdaderos o falsos, ni reales o distorsionados, y la demanda 

son la manifestación de una esencia femenina 
previa a dichos actos ni son el producto de una 
ordenación biológica o de unos impulsos genéti-
cos. Lejos de expresar una verdadera identidad, 
estos actos y atributos sostenidos en el tiempo son 
los que crean la ilusión de tener una identidad 
sustantiva femenina previa a sus actuaciones.



mariela nahir 81

5 Utilizo la palabra “cisexual” para referirme a 
las personas no “trans”. Cisexual se forma con 
el prefijo “cis”, que proviene del latín, y significa 
“del mismo lado” o “de este lado”. 

de una identidad de género verdadera se revelaría como una 

ficción reguladora” (ibidem: 275).

Si no hay géneros naturales entonces sólo tendremos los que se 
nos presentan “naturalizados” (los que logran encarnar la hetero-
normatividad) y géneros que, a pesar de ser tan construidos como 
su contraparte normativa, son repudiados y acusados de irreales o 
secundarios. 

Para volver al tratamiento de las actuaciones travestis, Butler 
señala que estas performances subvierten el modelo expresivista 
porque sus parodias logran, a nivel práctico, lo que su genealogía 
lograba a nivel teórico: desnaturalizar la idea de que el género pro-
viene de un sexo biológico previo que funciona como su esencia 
o fuente interior. La repetición de las formas de actuar femeninas 
en un contexto de extrañeza –como se da en los bares drag– pone 
en evidencia su carácter performativo y desnuda a la feminidad de 
toda pureza ontológica. Así, las parodias drag sacan a la luz que hay 
aspectos de la experiencia de género femenina que han sido natu-
ralizados cuando, en realidad, se trata de imitaciones de ideales de 
género impuestos socialmente, que carecen de un original natural. 
Es decir que hay una analogía estructural entre los actos de género 
normativos y los actos drag: en ambos casos se trata de una repeti-
ción que busca imitar una forma de ser y de actuar que opera como 
ideal regulativo. Sin embargo, no hay una 
jerarquía performativa entre los hombres y 
mujeres “cisexuales”5 y las travestis. Las drag 



82 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

queens no son imitadoras de segundo grado que parodian un género 
primario, sino que develan el carácter imitativo y paródico que yace 
en el corazón de toda acción genérica. Aquello que las drag parodian 
no es la femineidad sino la idea misma de género original. En síntesis, 
no hay géneros originarios sino sólo copias, y este es el caso tanto 
para las travestis como para los hombres y las mujeres cisexuales. 

Una vez que hemos delineado los puntos centrales del tratamien-
to butleriano de las drag queens, podemos ocuparnos de la crítica 
que formula Jay Prosser. Según este autor, a lo largo de El género en 
disputa, Butler va trazando el siguiente silogismo: 

transgénero = performativo = queer = subversivo. 
Si bien Butler nunca da un argumento explícito para sostener 

esta ecuación, Prosser sostiene que esta equivalencia se sigue de las 
premisas de su teoría. Para demostrar que, efectivamente, esta aso-
ciación puede ser hecha, el autor procederá en dos pasos: primero, 
mostrará la afinidad entre lo transgénero y lo performativo, para 
luego revelar la equivalencia con la segunda parte de la ecuación, a 
saber, lo queer y lo subversivo. 

Entonces, ¿por qué Butler anudaría lo performativo a lo trans-
género? La respuesta a esta pregunta nos remite a la interpretación 
butleriana de la famosa afirmación de Simone de Beauvoir, según 
la cual “mujer no se nace sino que se deviene”. Si ser mujer no es 
producto de una compulsión biológica sino el resultado de un apren-
dizaje cultural, no hay motivos para sostener que ser mujer sea algo 
que deba realizarse en un cuerpo femenino ni que ser hombre se des-
prenda necesariamente de una anatomía masculina. La vinculación 



mariela nahir 83

entre un sexo femenino y el género mujer es, por ende, radicalmente 
contingente. Sin embargo, Butler dará un paso más que la escritora 
francesa, y sostendrá que, en realidad, nunca es completamente posi-
ble convertirse en mujer. Como acota Prosser, en Butler “el género no 
aparece como el fin de una narrativa de devenir, sino como momentos 
performativos a lo largo de un proceso” (1998: 30). En síntesis, si la 
ontología de género no depende de la naturaleza sino de actos cultu-
ralmente condicionados, la posibilidad de ser un sujeto transgénero 
dependerá de la performatividad y su capacidad de producir géneros, 
independientemente de sus datos biológicos. De esta forma, Prosser 
conecta la transgeneridad con la performatividad en la obra de Butler. 
A pesar de que éste asocia la performatividad a toda formación de 
género –normativa o no normativa, transgénero o no transgénero–, 
Prosser señalará que El género en disputa presenta al sujeto transgénero 
como el paradigma que revela la performatividad de género, mientras 
que la heterosexualidad la oculta y se nos presenta naturalizada. 

Esto nos conduce directamente a la demostración de la segunda 
parte del silogismo. Como vimos, la teoría performativa implica 
que las condiciones de producción de los géneros se oculta, lo que 
ocurre, fundamentalmente, cuando la construcción sigue las reglas 
hetero(cis)normativas. Es por eso que las formaciones de género 
heterosexuales y cisexuales se nos presentan como lo natural, mien-
tras que las identidades de género que se alejan de la norma –las 
identidades queer– aparecen como desviaciones o falsedades. Son, 
justamente, esas desviaciones las que nos ayudan a aprehender la 
“verdad” del género: su carácter ficcional. En palabras de Butler:



84 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

lo insólito, lo incoherente, lo que queda “fuera”, nos ayuda a 

entender que el mundo de categorización sexual que presu-

ponemos es construido y que, de hecho, podría construirse 

de otra forma (Butler, 2007: 223).

Si consideramos que la gran apuesta política de El género en disputa 
es desnaturalizar las categorías de sexo y género, entonces, el hecho 
de que las prácticas “trans” logren exhibir el carácter performativo 
de todo género, las posiciona como una fuerza queer con capacidad 
política. A pesar de que, en Cuerpos que importan, Butler hará una 
distinción entre desnaturalizar y subvertir, y dirá que no toda des-
naturalización es de por sí subversiva, Prosser sostiene que, en ese 
libro posterior, Butler debe separar estos dos términos justamente 
porque en El género en disputa están homologados. 

Recordemos que, en Cuerpos que importan, Butler vuelve sobre 
su previa caracterización de las drag queens pero, esta vez, tras haber 
visto el documental París en llamas de Jennie Livingston. Este docu-
mental nos traslada a la escena de las competencias drag realizadas 
en los bailes subalternos de Harlem a fines de los años 80. Uno de 
los testimonios que aparecen en el filme, el de Venus Xtravaganza 
(una mujer transexual preoperativa), es notable para Butler, ya que 
la obliga a repensar los vínculos entre la desnaturalización del género 
y su subversión. Venus afirma querer casarse por la Iglesia, con un 
vestido blanco, ser una malcriada y rica niña blanca, encontrar un 
buen hombre, tener hijos y vivir en los suburbios. La figura de Venus 
es particularmente interesante para Butler porque



mariela nahir 85

Venus y, de manera más general, París en llamas, plantea si 

hacer una parodia de las normas dominantes basta para des-

plazarlas; en realidad, si la desnaturalización del género no 

puede llegar a ser en sí misma una manera de reconsolidar 

las normas hegemónicas (Butler, 2005: 184).

Esas normas hegemónicas que Venus no pone en duda sino 
que pretende adoptar, son parte de aquel aparato normativo que 
entró en juego a la hora de su muerte. Según la hipótesis propues-
ta por el documental, y retomada por Butler y Prosser, Venus es 
asesinada a manos de un cliente al descubrir que no era una mujer 
cisexual.

Ahora bien, ¿cuál es el problema que Prosser identifica en el tra-
tamiento butleriano de las cuestiones trans? En primer lugar, el autor 
marcará que la equivalencia entre lo queer, lo trans y lo performativo 
es incorrecta, especialmente para describir una de las identidades 
trans: la transexualidad. A diferencia de las identidades queer, para 
Prosser, los sujetos transexuales no buscan ser performativos, no 
pretenden revelar que su género es construido sino que quieren, 
simplemente, ser (Prosser, 1998). A su vez, estos sujetos transexuales 
basan sus identificaciones en aquello que los teóricos queer como 
Butler desdeñan: las categorías fijas y estables de “hombre” y “mujer”. 
La transexualidad no pretende deconstruir la identidad femenina o 
masculina sino encontrar un refugio en ellas. 

El segundo problema se desprende del primero. A pesar de que 
Butler desarma el silogismo entre lo trans y lo subversivo en Cuerpos 



86 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

que importan –mostrando que la figura de Venus no desestabiliza la 
heteronormatividad sino que la reidealiza– ahora la preocupación 
de Prosser es que Butler elija la figura de Venus, una mujer tran-
sexual preoperativa, para mostrar los límites de la subversión. En 
este segundo texto, la autora niega valor transgresor a las prácticas 
transexuales y lo adjudica únicamente a las prácticas que no buscan 
acomodar su cuerpo a las categorías de género preexistente. Según 
Prosser, Butler sigue sosteniendo que ser queer y performativo es ser 
subversivo, pero al eliminar la transexualidad de esta ecuación y 
alinearla con las identidades heterosexuales que no son desnaturali-
zantes sino que “pasan” por lo real, le niega todo valor subversivo. Así, 
para Prosser, Butler sucumbe a una tendencia común pero nefasta 
en teoría queer: “la evaluación de todas las representaciones sobre 
la base de si revelan (‘bueno’: antiesencialista) u ocultan (‘malo’: 
esencialista) su carácter construido” (1998: 15). 

En mi opinión, la lectura que Prosser hace del tratamiento bu-
tleriano de las cuestiones trans no es completamente correcta. Para 
él, Butler traza el silogismo “trangénero = performativo = queer = 
subversivo” a medida que lo opone a otro silogismo “no transgénero 
= constativo = hetero = naturalizado”. Sin embargo, bajo mi lectu-
ra, la potencia del pensamiento de Butler es que pretende erradicar 
la distinción ontológica entre géneros originales y secundarios, al 
sostener que todos ellos son performativos, aunque algunos estén 
naturalizados y otros no. A su vez, si bien la lectura butleriana de 
Venus Xtravaganza es sumamente problemática –y volveré sobre 
esta cuestión en la conclusión– considero que su crítica no depende 



mariela nahir 87

de que Venus quiera meramente encarnar la feminidad sino el tipo 
de ésta que anhela y persigue (una feminidad cuyo sentido está 
determinado por el matrimonio, la maternidad, los suburbios y el 
color de la piel). 

No obstante, como señalé en la introducción, no es mi intención 
salir en defensa de Butler o atacar la lectura de Prosser, sino hacer 
una evaluación de este debate para ofrecer una serie de reflexiones 
generales sobre lo que la teoría queer debería y no hacer a la hora 
de estimar el estatus político de las identidades de género. Antes 
de adentrarme en estas cuestiones voy a detenerme en un segundo 
blanco del ataque prosseriano –a saber, Halberstam–, ya que nos 
permitirá seguir añadiendo elementos de análisis en torno a esta 
problemática. 

En 1994, Halberstam publica un 
artículo titulado “F2M: The Making 

of Female Masculinity”. En este texto, se anuncia una caracterización 
de la transexualidad que generó una gran polémica: 

Todos somos transexuales, excepto que el referente de trans se 

hace cada vez menos claro (y más y más queer). Todos somos 

travestis [cross-dressers] pero, ¿desde o hacia dónde cruzamos? 

No hay “otro” lado, no hay un sexo “opuesto”, no hay una 

división natural que pueda ser cruzada gracias a la cirugía, 

al disfraz o al “pasar”. Todos pasamos o no... No existen los 

transexuales (citado en Prosser, 1998: 14).

Prosser versus Halberstam



88 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Pero, ¿qué significa que todos seamos transexuales y que, justa-
mente por eso, no existan los transexuales? En primer lugar, podemos 
encontrar un guiño a la teoría de género de Butler ya que, según ésta, 
y tal como vimos en el apartado anterior, todos los géneros son per-
formativos y no hay una jerarquía ontológica de grado entre quienes 
cambian de género y quienes asumen aquel que les fue asignado al 
nacer. Al no existir una compulsión natural que, teleológicamente, 
se manifieste en un género coherente, todos vamos fabricando nues-
tras identidades de género aceptando y/o negando diversos ideales 
normativos que regulan nuestras actuaciones generizadas. A su vez, y 
esto nuevamente nos permite trazar afinidades con Butler, podríamos 
afirmar que no existen los transexuales porque es imposible encarnar 
cabalmente ese –o cualquier– ideal de género. Como ya señalábamos, 
los lugares ontológicos fijos son inhabitables y así como es imposible 
ser una mujer –encarnar los múltiples y muchas veces contradictorios 
mandatos de la feminidad–, también es imposible ser transexual de 
una forma totalizante, monolítica y universal.

Tras la aparición de este artículo las críticas no tardaron en lle-
gar. Para Prosser, por ejemplo, esta formulación halberstamiana es 
parte de la promesa liberadora de la posmodernidad, que celebra la 
constructividad y la falta de naturalidad de los cuerpos. El problema 
es que mientras la transexualidad aparece como una figura de la 
desliteralización y la desnaturalización, el sujeto transexual mismo 
desaparece de la invocación. Como vimos, para este autor, el peligro 
de quienes celebran la transexualidad por su capacidad subversiva, 
como de quienes le reprochan su anhelo de literalizar el pasaje en 



mariela nahir 89

su cuerpo, es que hablan de la transexualidad como un fenómeno 
abstracto o como una figura funcional a su teoría, en detrimento de 
las experiencias vividas de las personas transexuales y sus testimonios 
narrativos. En palabras de Prosser “el/la transexual es el punto ciego 
de estas escrituras sobre la transexualidad” (1998: 14). 

Siguiendo esta misma línea crítica, en la edición del FTM 
Neswletter que precedió a este artículo, una comentadora, Isabella, 
considera que Halberstam encarna el rol de “la feminista lesbiana 
que quiere que los y las transexuales desaparezcan en una prolife-
ración posmoderna de identidades queer” (Halberstam, 1998: 146). 
Similarmente a Prosser, Isabella la acusa de centrar su artículo en 
películas y videos en lugar de incorporar las palabras de los hom-
bres transexuales postoperativos existosamente integrados. Según 
Isabella, a Halberstam no le interesa la realidad de los hombres 
transexuales porque está fascinada por la fluidez y las destrucciones 
de las ficciones de género.

A partir de las críticas, Halberstam vuelve sobre su caracterización 
de la transexualidad en su libro subsiguiente, Female Masculinity. 
En los capítulos “Even stone butches get the blues” y “Butch/ftm 
border wars”, Halberstam examina el vínculo entre la teoría queer y 
la transexualidad a partir de dos estrategias: la lectura de la novela 
Stone butch blues de Leslie Feinberg y el análisis de la denominada 
“guerra de fronteras” entre las mujeres lesbianas butch y los hombres 
transexuales [ftm]. 6 A continuación desa-
rrollaré ambas dimensiones y las contrastaré 
con la postura de Jay Prosser. 

6 En inglés, las siglas FTM refieren a Female-to-
Male, es decir, hombres transexuales, i.e., las 
personas que pasan de mujer a hombre. 



90 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Antes de adentrarme en la disputa Halberstam-Prosser en torno 
a Stone Butch Blues, me gustaría recapitular brevemente su trama. 
Podríamos afirmar que es una clásica novela realista que cuenta una 
serie trágica y dolorosa de acontecimientos que padece una persona 
que no se adapta a las convenciones de género. Jess Goldberg, su 
protagonista, crece en los años 50 en una pequeña comunidad de 
Estados Unidos donde va descubriendo su incapacidad para encarnar 
los mandatos de género que se le imponen por ser una niña. Desde 
que tiene memoria, Jess ha debido enfrentarse a la pregunta “¿Es un 
niño o una niña?”, pregunta que se repite constantemente a lo largo 
de la novela en boca de diversos personajes. Jess es una incógnita, 
un misterio, una pregunta que ella misma no puede contestar pero 
que los otros creen que tienen el derecho, incluso la obligación, 
de contestar por ella. Como el título de la novela lo indica, ella se 
va convirtiendo en una stone butch, término que remite a la im-
penetrabilidad sexual de algunas mujeres masculinas. Se trata de 
mujeres que rechazan la reciprocidad sexual, es decir, que disfrutan 
tocando eróticamente a sus parejas pero no desean ser tocadas ellas 

mismas.7 A mitad de la novela Jess tiene 
un sueño revelador que cambiará el curso 
de su vida: tenía barba y el pecho chato. 
Entonces decide tomar hormonas, hacerse 

una doble mastectomía y empezar a pasar como un hombre. Como 
consecuencia pierde a su gran amor, su pareja femme, Theresa –quien 
no quiere perder su lesbianismo estando con un hombre–, pierde 
los lazos con su comunidad de lesbianas así como, eventualmente, 

7 Como muestra Halberstam, esta tipología de la 
stone butch funciona como un ideal regulativo y 
no siempre quienes se identifican como tales se 
comprometen con este tipo de negativa sexual 
(1998: 125).



mariela nahir 91

se pierde a sí misma al no poder ya reconocer su propia imagen en 
el espejo. Finalmente, Jess se muda a Nueva York, deja de tomar 
hormonas y asume una identificación que no halla pie firme ni en 
la categoría de mujer ni en la de hombre. 

Tanto Prosser como Halberstam analizan esta novela para llegar 
a conclusiones radicalmente diferentes. Para el primero, el tropo 
fundamental de Stone butch blues es el del “hogar”, ya que es el deseo 
por hallar un refugio, una guarida, lo que motiva todo el accionar 
de su protagonista. Jess constantemente admite no sentirse en un 
hogar, es por eso que se hace una doble mastectomía –como una 
suerte de “vuelta al hogar de mi cuerpo” (Feinberg, 2003: 224)– pero, 
más adelante, ese sentimiento desaparece y aclama que “es extraño 
estar exiliada de tu propio sexo hacia fronteras que nunca serán un 
hogar” (ibidem:11). A partir del uso recurrente de este tropo, Prosser 
vincula esta novela a la mayoría de los relatos transexuales porque, 
en este tipo de narraciones, la metáfora del “hogar”, la búsqueda de 
la pertenencia y la persecución de algún tipo de identidad fija son 
elementos centrales. Así, las historias de la transexualidad se opon-
drían, en la lectura de Prosser, a lo que aparece en los discursos queer, 
que resisten toda domesticación y que plantean la deconstrucción 
radical de las identidades. 

No obstante, como bien nota Prosser, Stone butch blues no puede 
alinearse unilateralmente con las narrativas transexuales, pues hay 
una serie de elementos en su relato que tiene mayor afinidad con la 
lógica queer (por ejemplo, el rechazo por parte de Jess a guarecerse en 
el sexo opuesto y el mantenimiento de una identificación que hace 



92 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

estallar el binarismo de género). A partir de esta doble proximidad 
–los relatos transexuales y los discursos queer– Prosser dirá que Stone 
butch blues es, en realidad, una novela transgénero, un relato en el 
que su protagonista busca un hogar que halla en la liminalidad, en 
el umbral entre los dos géneros.8

Para Prosser, el hecho de que la ac-
tuación masculina de Jess no represente 
su verdadera identidad es una forma de 
refutar las teorías performativas queer: “La 
mascarada no constituye su identidad; es 
simplemente eso: una mascarada ocul-
tando el sentido de su yo real” (Prosser, 
1998: 186, cursivas mías). De esta forma, 

repitiendo una operación central en todo su libro, Prosser irá tra-
zando una dicotomía entre lo queer y lo transexual, entre la fluidez 
y las identidades, entre lo performativo y lo real, entre lo lúdico y 
lo esencial. 

Ahora bien, ¿por qué Prosser tiene que defender la transexuali-
dad apelando a su vínculo con lo real o con lo esencial? Creo que 
para entender su estrategia hay que tener en cuenta que, ni bien el 
pensador comienza el estudio literario de esta novela, se detiene en 
la noción de “postransexualidad” de Sandy Stone, concepto que fue 
utilizado como una bandera transgénero en contra de la voluntad de 
“pasar” por el sexo opuesto y a favor de la visibilización de los géneros 
incoherentes. En otras palabras, esta noción fue utilizada con el fin 
ya no de acomodarse en las categorías de género existentes –hombre, 

8 Alejándose de algunos testimonios más comu-
nes en la literatura transexual, Jess señala “no me 
siento como un hombre atrapado en el cuerpo 
de una mujer. Simplemente me siento atrapado” 
(Feinberg, 2003: 158-159). Y, más adelante, con-
firma esta sensación transgénero al sostener: “Me 
convertí en un él – un hombre sin pasado (...) 
¿Quién era yo ahora – mujer u hombre? Esa pre-
gunta nunca podría ser contestada mientras que 
esas fueran las únicas opciones; nunca podría ser 
contestada mientras tuviera que ser preguntada” 
(ibidem: 222).



mariela nahir 93

mujer–, como pretenderían hacer los individuos transexuales, sino 
de afirmarse en la marginalidad e incoherencia transgénero. Lo 
problemático de esta perspectiva, para Prosser, es que al pretender 
trascender la transexualidad (implícito en el prefijo “pos”), la cons-
truye como un resabio moderno, literal y dualista en oposición a la 
transgeneridad posmoderna, transgresiva y queer. 

Es, justamente, frente a esta impugnación de la transexualidad 
que el autor saldrá en defensa de quienes anhelan “pasar” y literalizar 
su identificación de género en su cuerpo. Según Prosser:

Al dejar atrás una narrativa transexual (pos) [...] renunciamos 

a lo que todavía no tenemos: el reconocimiento de nuestro ca-

rácter real sexuado [sexed realness]; la aceptación como hom-

bres o mujeres, el derecho a hogares de género (1998: 204).

Para aclarar: cuando Prosser se refiere a ese carácter real sexua-
do hace referencia al valor de pertenencia cultural de la diferencia 
sexual, es decir, la valencia que las categorías binarias de hombre y 
mujer tienen en el mundo contemporáneo. El peligro del coming out 
que plantea la transgeneridad bajo la bandera postransexual es que 
rebate ese realismo de género que constituye el objetivo principal 
de muchos relatos transexuales. 

Por su parte, Halberstam también dedica parte de su libro a leer 
Stone butch blues, pero ya no para identificar algún tipo de noción de 
“yo real” o de “identidad verdadera”, como hace Prosser, sino para po-
ner en cuestión el establecimiento de jerarquías entre géneros reales 



94 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

y géneros inauténticos. Es aquí, entonces, que podemos conectar 
el tópico de la novela con la denominada “guerra de fronteras” y 
con la manera en que Halberstam entiende la teoría queer vis-à-vis 
la transexualidad. 

Como ya hemos anunciado, en Female masculinity, Halberstam 
vuelve sobre las objeciones que le formularon a su artículo “F2M: 
the Making of the Female Masculinity” y aclara alguna de sus afirma-
ciones. En primer lugar, señala que, a diferencia de lo que plantean 
críticos como Prosser o Isabella –a saber, que el artículo defiende 
una idea de lo butch como posmoderno, subversivo y fluido en con-
trapunto a lo transexual como anticuado, ingenuo y esencialista–, 
su pretensión era “crear un espacio teorético y cultural para la butch 
transgénero que no presuponga la transexualidad como su marco 
epistemológico” (1998: 146). Es decir, una transgeneridad que sea 
leída no como un estadio previo a la transexualidad sino como una 
identidad cuyo estatus y significado tenga valor en sí mismo. A su 
vez, reconoce compartir la crítica a cierta teoría queer ingenua que 
plantea el fin de todas las identidades y que apoya la pura fluidez 
como la verdadera rebelión contra el género. De hecho, todo Fe-
male masculinity será un gran intento de ofrecer nuevas categorías 
taxonómicas más variadas, plurales y complejas para comprender 
identidades genérico-sexuales basadas ya no meramente en la elec-
ción del objeto sexual9 ni en la determinación unilateral por parte 

del discurso médico. Asimismo, sostiene 
que es ilusorio plantear una pura fluidez 
cuando todas nuestras actuaciones de 

9 En lugar de hablar únicamente de gays, lesbianas 
y heterosexuales, Halberstam desarrolla categorías 
identitarias como “la tríbada”, “la invertida”, “el 
marido femenino”, etcétera. 



mariela nahir 95

género –las normales y las abyectas– se hallan rígidamente fijadas 
por una serie de normas. Si bien toda identidad implica algún grado 
de movimiento entre cuerpos, deseos, transgresiones y conformi-
dades, ese desplazamiento no es completamente libre sino que se 
encuentra relativamente encorsetado. Así, Halberstam libera a la 
teoría queer de sus elementos menos sofisticados –la pura fluidez y 
el ataque a toda formación identitaria– y nos permite entrever que 
hay elementos válidos de esta corriente al momento de pensar el 
género y la sexualidad, por ejemplo, el desafío a la estabilidad del 
binarismo del sistema sexo/género y el análisis de las identificaciones 
contradictorias que puedan existir en un mismo sujeto generizado –lo 
que resulta un tópico clave para leer Stone butch blues. 

Ahora bien, hay una crítica en particular que Halberstam no 
admite: aquella que define al teórico queer, muy prosserianamente, 
como “el despreocupado oponente de lo real, el jugador que no logra 
entender las luchas de vida o muerte que conlleva la definición de 
género” (1998: 145). A partir de esta objeción, Halberstam exami-
nará y cuestionará la forma en que algunos roles e identidades de 
género se ven ligados a lo inauténtico, mientras que otros se hallan 
vinculados a lo real. El caso arquetípico de acusación de inautenti-
cidad es el que recibe la lesbiana transgénero butch, en tanto se la 
ha acusado de meramente “jugar” con la masculinidad mientras que 
son los hombres transexuales (ftm) quienes efectivamente tienen 
deseos desesperados y reales de encarnar su identidad de género en 
un cuerpo coherente. Halberstam remite, entonces, al surgimiento de 
una denominada “guerra de fronteras” entre las lesbianas butch y los 



96 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

hombres transexuales, en la que ambos bandos se acusan y critican: 
algunas lesbianas ven a los hombres transexuales como “traidores” 
que cruzaron la frontera y se convirtieron en el enemigo, o los ven 
como butches que creen en la anatomía, mientras que algunos hom-
bres transexuales acusan a las lesbianas butch de cobardía por no 
animarse a hacer la transición quirúrgica. 

El motivo de la guerra de fronteras, y la necesidad de estable-
cer una distinción y un distanciamiento entre ambas identidades, 
proviene, a mi juicio, de dos cuestiones. Por un lado, se busca la 
separación, paradójicamente, ya que no estamos tratando con 
entidades permanentes y discretas, sino que hay solapamientos 
e identificaciones cruzadas entre ambos contendientes, lo cual 
genera confusión y deseos de aclaración. Por otro lado, en estas 
guerras hay ciertos supuestos sobre la masculinidad que permiten 
establecer un criterio para valorar las identidades: se asume que la 
masculinidad es un recurso limitado disponible para unos pocos, o 
bien que es un conjunto de protocolos sobre los que tenemos que 
estar de acuerdo de antemano (así, por ejemplo, la masculinidad 
butch se ve cuestionada al no acercarse al mayor grado de mas-
culinidad protocolar encarnada, genital u hormonalmente, por 
los hombres transexuales). A diferencia de esta postura, y como 
intentará demostrar Halberstam en todo su libro, la masculinidad 
no es algo que pueda ser determinado a priori y de forma universal, 
sino que se encarna y realiza en múltiples y variadas formas de 
vida, algunas de ellas no necesariamente vinculadas a un cuerpo 
anatómicamente masculino. En sus términos:



mariela nahir 97

La masculinidad, por supuesto, es lo que hacemos de ella; 

tiene importantes relaciones con el sexo masculino [maleness], 

relaciones cada vez más interesantes con la masculinidad 

transexual y una deuda histórica con las lesbianas butch 

(1998: 144). 

	
Así, ante el despliegue de dicotomías de Prosser –entre lo queer y 

lo transexual, entre la fluidez y la estabilidad, entre la construcción 
y el esencialismo y entre géneros lúdicos y géneros reales–, Hal-
berstam reivindicará la multiplicidad intrínseca a la práctica de la 
masculinidad y analizará de qué forma ésta puede ser corporalizada 
tanto en cuerpos que se comprometan con modificaciones quirúr-
gica o endocrinológicas, como en cuerpos que prefieran mantener 
su masculinidad junto a sus rasgos anatómicamente femeninos. No 
hay un continuum de masculinidades que va de identidades “menos” 
masculinas (las andróginas y las butches suaves) a identidades “más” 
masculinas (que incluiría a las lesbianas butch transgénero pero como 
un estadío previo de la máxima masculinidad, el hombre transexual): 
“Andróginas-butch suave-butch-stone butch-butch transgénero-
Hombre transexual

No masculino –––––––––––––––––––––––– muy masculino” 
(Halberstam, 1998: 151).

Este modelo caracteriza a la butch transgénero como una categoría 
intermedia entre las lesbianas y los hombres transexuales y, al hacerlo, 
muchas veces la define como una disfunción sexual más que como 



98 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

una práctica o una identidad sexual legítima. Así, y como desarro-
llaremos en breve, Halberstam insinúa que el valor de una identidad 
de género muchas veces depende del lugar que le otorguemos en la 
narrativa de género con la que nos comprometamos. Una narrativa 
progresista que identifica a una identidad específica como el punto 
de llegada de una secuencia o un continuum de género, claramente 
verá las prácticas previas como momentos insuficientes, inacabados 
o momentáneos respecto a la identidad privilegiada. Quizás, una 
narrativa que celebre la pluralidad sincrónica de identidades pueda 
ser beneficiosa a la hora de defender una teoría política de género 
que, consciente de las necesarias exclusiones que toda coalición 
política conlleva, tenga como objetivo minar constantemente su 
ostracismo. A continuación, y a modo de conclusión, ofreceremos 
algunas reflexiones sobre este punto. 

A pesar de sus diferencias y las 
distintas plataformas teóricas 
en la que los autores trabajados 
en este artículo se posicionan, 

considero que hay un elemento importante que acerca dos postu-
ras tan disímiles como las representadas por Prosser y Halberstam: 
ambas rechazan la tendencia a leer las identidades que ellos preten-
den reivindicar –sea la del sujeto transexual, sea la de la lesbiana 
butch– como formas previas, incompletas o rudimentarias de una 
identidad más evolucionada. Es a partir de esta similitud entre tales 
pensamientos que rescato un punto central del debate Prosser-Butler-

Reflexiones finales: 
más allá de las narrativas 
progresistas de identidad



mariela nahir 99

Halberstam: el reconocimiento de que el grado de autenticidad y 
el valor de transgresión que le otorgamos a un fenómeno depende 
de cómo ese fenómeno esté tramado en la narrativa adoptada. En 
este apartado desarrollaré brevemente ambas cuestiones –a saber, 
la autenticidad y la transgresión– tal como aparecen en ciertas na-
rrativas progresistas de identidad y ofreceré algunas líneas críticas.

Con respecto a la cuestión de la autenticidad o el grado de 
realidad de las identidades de género analizadas en este artículo, 
cabe señalar que dentro de una perspectiva postransexual, donde 
el objetivo sea la trascendencia de la transexualidad, claramente 
el sujeto transexual será figurado como una forma primitiva o un 
estadio previo en el camino hacia la identidad más valedera, a saber, 
la identidad transgénero. Como vimos en el análisis de las guerras 
de fronteras y en los comentarios críticos de Prosser, bajo una mi-
rada que establece una secuencia progresista entre las identidades 
transexuales y las que encarnan formas de género “posmodernas”, 
la transexualidad es retratada como una creencia démodée en la 
anatomía, o como una forma alienada de adaptarse a las categorías 
existentes de género. Frente a este resabio moderno y cómplice 
del binarismo, las identidades queer se presentarían como formas 
valientes y vanguardistas de estallar la normativa y de multiplicar 
las opciones de vida sexual. En cambio, desde una posición que 
parte de la distinción entre lo auténtico y lo lúdico e identifica 
a la transexualidad con lo real –por asumir y pretender encarnar 
la diferencia sexual y por buscar alinear su cuerpo a su identidad 
de género– se ve a las identidades transgénero, que asumen una 



100 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

identificación que viola la diferencia sexual, como cayendo del 
lado de lo performativo-inauténtico. Como señala Halberstam, el 
autor de Second skins encarnaría este tipo de postura al defender 
una cartografía del género que se basa en la creencia en dos terri-
torios reales –masculino y femenino–, divididos por una frontera de 
carne y pasibles de ser cruzados únicamente a través de la cirugía o 
de las hormonas. Frente a este mapa de zonas identificables y esta 
secuencia valorativa que jerarquiza la autenticidad transexual por 
sobre lo lúdico queer, las identidades inestables y contradictorias, 
aquellas que no pueden encontrar un hogar tan fácilmente, quedan 
relegadas al rol de meras “jugadoras” del género. Volviendo a nuestro 
ejemplo de la guerra de fronteras, creer que las mujeres lesbianas 
butch son cobardes que no se animan a someterse a cirugías o que 
no están lo suficientemente comprometidas con su masculinidad, 
es parte de este relato progresista de género que diferencia entre 
identidades, prácticas y masculinidades más auténticas que otras. 

A mi entender, estas dos posiciones extremas son altamente 
cuestionables. Tanto la perspectiva que ve en la lesbiana butch un 
prehombre transexual, como la que ve en el transexual un estadio 
primitivo de la transgeneridad son problemáticas, ya que, al entender 
estas identidades como pasos previos en una progresión de género, 
le niegan su valor intrínseco presente y su razón de ser por derecho 
propio, a medida que dibujan un futuro deseable poblado, parca-
mente, por un único y privilegiado ideal de género. Así, el pasado 
que se rechaza nos deja varados en un presente aguerrido con miras 
a un futuro increíblemente solitario. 



mariela nahir 101

Estas reflexiones en torno al grado de autenticidad de las identida-
des de género nos remite a la segunda cuestión a analizar: el estatus 
transgresivo de las mismas. Como bien señala Prosser, el tema de la 
transgresión ha estado fuertemente vinculado, en teoría queer, a la 
capacidad que tienen ciertos actos de desnaturalizar o desliteralizar 
sentidos comunes de género, como si la mera revelación del carácter 
artificial o construido de algo bastara para habilitar su subversión. A 
mi juicio, si hablamos de transgresión es importante preguntarnos 
qué es aquello que se desobedece. Como las teorías feministas y queer 
nos han enseñado, son las normas opresivas aquello que constituye 
el blanco de nuestro ataque subversivo. Por ende, para examinar la 
capacidad desestabilizante de una acción deberemos embarcarnos 
en un estudio acerca de las normativas en juego en los sistemas 
políticos que rigen el funcionamiento del género y la sexualidad. En 
este sentido, hablar de normativas en plural, en lugar de considerar 
que existe una única o primordial norma que regule el género, es, 
creemos, de suma importancia, pues si bien el binarismo de género y el 
dimorfismo sexual operan como un ideal estrictamente constrictivo, 
no son las únicas reglas que conforman la matriz heteropatriarcal. 
Además de éstas, podemos pensar en las normas que estipulan que 
existe un nexo causal entre el sexo biológico y el género, y las normas 
que nos prohiben cruzar del género asignado al nacer hacia otros 
lugares. Así, si el sujeto transexual que busca pasar y acomodarse en 
las categorías binarias convencionales puede no arremeter contra el 
dualismo de género, puede, quizás, violar las normas opresivas que 
continúan asumiendo que la biología es destino. 



102 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Adicionalmente, coincido con Prosser en que hay cierto grado 
de perversidad en la demanda de mantenerse en la inestabilidad 
que se hace a quienes desean profundamente cambiar de género y 
llevar una vida adaptada a las convenciones estipuladas para ellos. 
Como bien señala Lisa Harney, cuando desarrolla la cuestión de la 
transfobia y el privilegio cisexual –y que es un tema sobre el cual yo, 
como mujer cisexual, no puedo, ni creo que deba, dejar de rumiar–, 
es parte de este privilegio: 

[...] creer que puedes acusar a las personas trans de tratar de 

reforzar los roles y el sistema binario de género, mientras tú 

te la pasas cómodamente instalado o instalada en tu propio 

género todo el tiempo, viviendo tu vida ya sea como hombre 

o como mujer.  Si una persona trans asegura que es hombre o 

que es mujer, eso está mal, pero si tú aseguras que eres hombre 

o que eres mujer, eso es natural (Harney, 2008, extraído de 

su blog el 24 de agosto de 2008).

Para finalizar –y para retornar el interrogante que motivó la 
escritura de este artículo, a saber, si la teoría queer puede ser verda-
deramente inclusiva– creo que, efectivamente, hay elementos en 
esta corriente que nos permiten evadir algunos de los problemas 
que emergen de las dos secuencias narrativas progresistas que ve-
nimos analizando. En primer lugar, una teoría queer performativa 
como la de Judith Butler nos aporta elementos para escapar la espi-
nosa labor de intentar determinar los grados de autenticidad de las 



mariela nahir 103

prácticas de género. Así, y tomando cierta distancia de la lectura 
que Prosser hace de Butler, considerar que todos los géneros son 
performativos implica que caiga la oposición entre géneros reales 
y falsos. Esto es así ya que lo performativo no se opone a lo real, 
como creería Prosser, sino que modifica radicalmente la ontología 
de lo real. Ya no hay géneros originarios y géneros imitativos: todos 
los géneros imitan y persiguen ciertos ideales y normas de género 
cuyo estatus es cabalmente social, histórico y construido. Dentro 
de esta narrativa no habría una progresión desde estadios primi-
tivos a formaciones teleológicamente superiores, sino identidades 
que han sido consideradas inteligibles y otras que han sido relega-
das al plano de lo abyecto, en virtud de su acercamiento o distan-
cia respecto a las normas. Si bien las diferencias existen –no todos 
los géneros se viven de la misma forma y negar esta diferencia 
puede culminar en una nueva invisibilización– no remiten a una 
distinción natural sino a una diferenciación cultural, contingente 
y, por ende, modificable. Por otro lado, una teoría queer atenta a 
las variaciones históricas como la de Halberstam resulta clave para 
reivindicar la pluralidad taxonómica y la necesidad de ofrecer nue-
vas y mejores categorías de género. Lejos de pensar que hay una 
única forma de encarnar la masculinidad, Halberstam nos insta a 
considerar el valor por sí mismo que poseen las distintas, variadas y 
antagónicas masculinidades que existieron y todavía existen. Así, 
su propuesta nos aleja de los relatos que establecen una jerarquía 
entre géneros a partir de la elevación de uno de ellos al rol de 
criterio y medida de todos los demás, permitiéndonos entrever el 



104 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

valor intrínseco y la razón de ser por derecho propio de las distintas 
identidades genérico-sexuales. 

Al fin y al cabo, si la teoría queer nació como parte de un impulso 
antiesencialista que buscaba entender, acoger y reivindicar ya no una 
sino toda una serie de prácticas e identidades que se alejaban de las 
normas hegemónicas, quizás sea una actitud sabia seguir las palabras 
de Rubin que oficiaron de epígrafe en este artículo y comenzar a 
tratar a todos los principios que articulan las narrativas progresistas 
de identidad con una buena dosis de escepticismo. 

Bibliografía

Butler, Judith. “Critically Queer”, GLQ: A Journal of Lesbian and Gay 

Studies, núm. 1, 1993, pp. 17-32.

—– 	 Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. 

Buenos Aires, Paidós, 2005.

—–	 El género en disputa: el feminismo y la subversión de la identidad. Bar-

celona, Paidós, 2007.

Feinberg, Leslie. Stone Butch Blues: a Novel. Los Angeles, Alyson Books, 

2003.

Halberstam, Judith. Female Masculinity. Durham y Londres, Duke Uni-

versity Press, 1998.

Hemmings, Clare. Why Stories Matter: the Political Grammar of Feminist 

Theory. Durham y Londres, Duke University Press, 2011. 

prosser, Jay. Second Skins: the Body Narratives of Transsexuality. New York, 

Columbia University Press, 1998.



mariela nahir 105

rubin, Gayle: “Of Catamites and Kings: Reflections on Butch, Gender 

and Bounderies”, in Susan Stryker y Stephen Whittle (eds.): The 

Transgender Studies Reader. New York and London, Routledge, 2006.

Fuentes electrónicas

Harney, Lisa. “Transphobic Words and Deeds”, en http://www.questio-

ningtransphobia.com/p=426, Entrada de blog del 24 de agosto de 

2008, consultado el 16-12-2011.


