FORMAS DE ORGANIZACION
FAMILIAR NAHUATL Y SUS
IMPLICACIONES TEGRICAS

Catharine
Good Eshelman

LA TEORIA



CATHARINE 600D

Resumen

Este articulo explica la organizacién del grupo doméstico y la construccién
de la persona a partir de etnocategorfas entre grupos rurales en México; se
basa en datos del prolongado estudio etnografico de una regién indigena,
nahuahablante. El analisis de los significados locales y conceptos emic
demuestra cémo los nahuas generan las relaciones familiares y la organi-
zacién comunitaria desde su propia fenomenologia. El texto sugiere que
aspectos del modelo nahua son aplicables a otras regiones. La conclusién
retoma propuestas de una obra clésica, poco utilizada en México, que
vincula el estudio del parentesco o familia con el género, y propone la

necesidad de repensar las teorfas sociales a partir del material etnogréfico.

Palabras clave: familia, campesinos, parentesco, persona, indigenas nahuas

Abstract

This article is based on detailed data from a long-term ethnographic
study in a Nahuatl speaking region in Mexico. It uses ethno-categories
to examine the dynamics of household organization and the social
construction of the person in rural communities. The analysis of local
concepts illustrates how the Nahua generate family relationships and
village organization based on local ideas of work and exchange. The
author suggests that this model is applicable to other regions of Mexico.
The conclusions draw upon a major theoretical work that proposes
unifying the study of kinship and family with gender that has not been
used widely in Mexico; here the author argues for the need to rethink

anthropological and social theory in light of ethnographic data.

11



12

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Keywords: family, peasants, kinship, person, nahuatl, indians

RECEPCION: 22 DE FEBRERO DE 2012/ACEPTACION: 5 DE FEBRERO DE 2013

Este articulo se basa en datos primarios para describir las familias
o grupos domésticos en comunidades indigenas y otras poblaciones
rurales. Utiliza este material para proponer el estudio de los prin-
cipios de organizacién social y construccién cultural de la persona
a partir de etnocategorias. A la vez, el texto aborda otro problema
de fondo: las complejas realidades empiricas que encontramos en
el trabajo etnografico nos obligan a reconocer las limitaciones en
los enfoques y las teorias aplicadas en la investigacion social. Esto
requiere la reformulacién constante de las categorias de an4lisis; en
primera instancia el texto se dirige a los antropdlogos, pero el caso
tratado también puede ser relevante para los especialistas en género.

Primero expongo los datos sobre grupos domésticos (households)
provenientes del prolongado estudio etnografico (Good, 1988,
1993, 2005a) utilizando la lengua nativa de una regién nahua en el
estado de Guerrero. El objetivo es aportar un cuerpo considerable
de informacién empirica sobre un caso especifico: esto permite des-
tacar algunas particularidades en las formas de organizacién social
en México, que se han vinculado con la tradicion cultural histérica
en Mesoamérica. La exposicién empieza con la unidad doméstica
y la estructura social, y después profundiza el anélisis por medio

de varias categorias locales. Ambas visiones ayudan a entender las



CATHARINE 600D

familias o grupos domésticos en la region y a reconocer los cambios
en sus expresiones formales, que podemos observar por las politicas
modernizadoras. La informacién etnografica de nuestra area cultural
requiere repensar la teorfa, si tomamos en serio las practicas sociales
y los valores y conceptos nahuas.

Por otra parte, retomo unas propuestas desarrolladas por colegas
que trabajan en otras partes del mundo en una obra clasica que ha
sido relativamente poco utilizada en la investigaciéon en México.
Collier y Yanagisako (1987) aprovechan los avances logrados por la
antropologia feminista y los estudios de género para concebir un am-
plio campo analitico que abarca tanto el género como el parentesco.
Para lograrlo, definen una meta tedrica y metodolégica clave: estudiar
formas sociales, holisticamente, en lugar de dividirlas en esferas fun-
cionales separadas. Esta vision, surgida del estructural-funcionalismo,
no plantea la pregunta analitica més importante para ellas: {c6mo
llegan estos dominios a constituirse en formas particulares, en casos
especificos, y cudles son las consecuencias de que se constituyan
en una determinada manera? Proponen un ambicioso programa
de investigacién a partir de un excepcional ejercicio colectivo de
criticar categorias tedricas; dentro de él subrayan la necesidad de
enfatizar los significados culturales locales y de analizar los procesos
de constitucién social. Para los estudios de género insisten en dos
tareas: unificar, en lugar de separar las actividades y concepciones
de los hombres y las mujeres, y buscar factores no biolégicos detras

de las diferencias de participacion social.

13



14

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Analizo las ideas de estas autoras mas a fondo después de exponer
el caso etnografico; resalto aqui algunos aspectos de mis materiales
que permiten reflexionar sobre su propuesta. Los datos que presento
profundizan en los significados culturales locales y demuestran cémo
los nahuas generan las relaciones familiares y las comunidades desde
sus propias concepciones fenomenoldgicas. Adoptar la perspectiva
emic permite abarcar las esferas “femeninas” y “masculinas” como
una totalidad, y revela que los principios de diferenciacién surgen
mas de las formas de trabajo y las relaciones de intercambio, y no

exclusivamente de los “hechos” de la reproduccion bioldgica.

Estudiando la familia rural A lo largo del siglo pasado, los

en México especialistas han debatido sobre
cémo caracterizar el sistema de
parentesco, o las familias en México, porque los datos no cabfan
facilmente en los esquemas cominmente empleados en la antropo-
logia en la primera mitad del siglo XX. Hoy dia tenemos mucho mas
informacion etnografica y han evolucionado las discusiones tedricas
—por una parte entre mesoamericanistas y por la otra entre etnélogos
dedicados al estudio de diferentes 4reas del mundo. Cabe preguntar
de nuevo: {cémo vamos a entender y explicar las formas de familia,
grupo doméstico, o tipos de parentesco, que encontramos en casos
empiricos en México?, y icomo medimos cambios en esta esfera de la
vida colectiva por las presiones de la modernizacién impuesta?
En los afios 1960y 1970 los investigadores, utilizando las teorfas

de economia campesina, propusieron estudiar las poblaciones rurales



CATHARINE 600D

no como “indigenas” con una cultura distinta, sino como productores
agricolas subordinados dentro de un modo de produccién capitalista
que les extrafa sus excedentes (Wolf, 1966; Warman, 1976; De la
Pefia, 1981; Hewitt de Alcantara, 1984). Abordaron la familia o la
unidad doméstica (household) como figura econémica, cuya forma
estaba determinada primordialmente por relaciones de produccién y
consumo. Concedieron el peso explicativo a las relaciones verticales,
asimétricas, entre estas unidades y el Estado nacional y el modo de
produccidn capitalista, y no a la cultura propia o los patrones histé-
ricos de organizacion comunitaria. Estas explicaciones aparentaban
funcionar en algunas regiones de México (Morayta, 1981; Warman,
1976; Beaucage, 1974), pero este tipo de anélisis quedo corto frente
a la realidad que descubri en el Alto Balsas de Guerrero. Allf los
nahuas vivian del comercio y el cultivo de la milpa para subsistir
y predominaban las relaciones comunitarias y los lazos de recipro-
cidad entre grupos domésticos, que las teorias de campesinistas no
contemplaban (Good, 1988, 1993).

En el mismo periodo, David Robichaux recopilaba informacién
etnografica e histérica detallada sobre comunidades nahuas en otra
parte del pafs. En un articulo ampliamente citado, este destacado
mesoamericanista (Robichaux, 1997) establecié magistralmente la
existencia de un modelo de familia especifica en Mesoamérica, que
no se deriva de la familia campesina espafiola como suponian las
primeras generaciones de antropélogos que trabajaron en México.
Argument6 que tal modelo tiene su origen en las culturas indigenas,

con base en sus datos de trabajo de campo de largo plazo en el estado

15



16

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

de Tlaxcala, y en una revisién minuciosa de las publicaciones sobre
organizacién familiar en diferentes zonas rurales de México. Después
publicé tres voltimenes de consulta obligada para los estudios sobre
la familia y el matrimonio en México, en un esfuerzo por introducir
perspectivas antropoldgicas en un campo que estaba dominado por
demdgrafos y socidlogos (Robichaux, 2003, 2005, 2007).

De acuerdo a sus anilisis, en la primera mitad del siglo XX los
antropologos consideraban que en México predomina el parentesco
bilateral, tendiendo a unidades nucleares, con una ligera preferencia
patrilineal. Concluyeron que habian encontrado un variante del
parentesco espafiol introducido en el periodo colonial, mismo que
habia desplazado formas familiares indigenas. Robichaux (1997)
sefiala otra transicion en los estudios de parentesco a partir de los
afios 1970, cuando los antropélogos empezaron a considerar la fa-
milia dentro de un ciclo de desarrollo, viéndola como una entidad
dindmica, no estatica. Esto permitio trazar su evolucién en el tiempo
y concebir sus procesos de reproduccién social. El modelo de Cha-
yanov, adoptado por los antropélogos, también analizaba sus ciclos
y transformaciones a través del tiempo, de acuerdo a las exigencias
de la economia agricola, no obstante el énfasis en las familias rurales
como unidades de produccién y consumo.

Con sus propios datos, Robichaux (1997) planteé un modelo
de familia mesoamericana, con un ciclo dindmico de reproduccién
social, pero de origen histérico-cultural en las sociedades indigenas,
no en la espafola. En cuanto a sus aspectos descriptivos, este modelo

tiene varias caracteristicas formales: la residencia virilocal después



CATHARINE 600D

del matrimonio; la presencia, a largo plazo, de unidades extensas
alternando con breves periodos de familias nucleares; la dltimo-
genitura como principio de herencia, y una tendencia a patrones
residenciales, determinada por vinculos agnéticos. Robichaux utilizé
la literatura etnogréafica para demostrar que este modelo existe en
diferentes regiones rurales del pafs y establecié de manera contun-
dente que es un patrén generalizado en México. Planteé que no se
puede explicar esta forma de organizacién familiar como producto
de la economia agricola, ya que existe y persiste en muchos lugares
donde la gente ha abandonado la agricultura y se ha integrado en
el trabajo asalariado. Mas bien obedece a los valores y estrategias
de organizacién social propias de las culturas indigenas histéricas y
sus adaptaciones a la imposicion de los valores religiosos europeos;
Robichaux (2003) propone un modelo de matrimonio mesoameri-
cano que acompafa este modelo de familia.

Mis datos de campo (Good, 1988, 2005b) concuerdan en gran
medida con las caracteristicas destacadas en su propuesta; habria que
agregar que esta forma de familia existe entre comerciantes, artesa-
nos, emigrantes a las ciudades en México, y entre los miembros de
los pueblos originarios inmersos en grandes centros urbanos, ademas
de los asalariados y habitantes rurales. También encontré el papel
preponderante de la comunidad —como entidad colectiva con una
estructura sociopolitica definida—, como eje de la reproduccién social,
de las relaciones de trabajo y de la ayuda reciproca entre unidades
domésticas en la vida ceremonial y la economia de subsistencia. Este

material corrigié un sesgo en la literatura campesinista, que presen-

17



18

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

taba a la familia como unidad de produccion inserta en economias
nacionales e internacionales, sin ponderar las multiples relaciones
horizontales que existen entre familias dentro de la comunidad.
Por lo mismo, las practicas del servicio a los pueblos y el manejo de
recursos comunales controlados por las organizaciones comunitarias
emergen como factores centrales, aunque no indispensables para su
persistencia. Por otra parte, el uso de las etnocategorias y los princi-
pios locales permitié superar varios de los problemas fundamentales
en los estudios de parentesco sefialados por Collier y Yanagisako

(1987): regreso a este punto en la dltima parte del capitulo.

El caso etnografico Los datos expuestos aqui se

basan en el trabajo de campo

de Catharine Good, principalmente en dos pueblos, Ameyalte-
pec y San Agustin Oapan, Guerrero, cuya organizacion social es
representativa de un sistema regional compuesto por 22 pueblos
de nahuahablantes, que suman mas de 60,000 habitantes y con-
forman la regién etnogréfica del Alto Balsas. Los originarios de un
subgrupo de estos pueblos viajan por todo México a zonas turisti-
cas y centros urbanos para vender artesanias, entre ellas papel de
amate pintado, figuras de barro, joyeria de piedras semipreciosas
y hamacas. Gracias a su éxito comercial se hicieron présperos,
con una fuerte identidad cultural indigena, sobre todo entre
1960-1994 (Good, 1988, 1993), aunque la crisis econdémica y la
violencia generalizada en el pais han disminuido sustancialmente

sus ingresos de la venta de artesanfas desde 2001. Dentro de los



CATHARINE 600D

pueblos de la region, el estatus sociopolitico clave es el de tequit-
lacatl, o “ciudadano”, como lo traducen al espafiol. Literalmente
tequitlacatl significa “hombre que trabaja o sacrifica”, y a partir de
esta categoria emic se puede explicar la organizacién social de los
pueblos. El tequitlacatl es un hombre de entre 18 y aproximada-
mente 60 afios de edad, “jefe” de familia o de un grupo doméstico
definido por su organizacién interna. El trabajo y los recursos de
todos los miembros de la unidad se comparten entre si y se movili-
zan a través del “ciudadano” para dar servicio al pueblo; a su vez,
todos los miembros de la unidad pueden ejercer ciertos derechos
frente a la comunidad por pertenecer a ella.

La mayoria de estas unidades son familias extendidas donde vi-
ven los padres con sus hijos menores, algunos hijos casados con sus
esposas y sus respectivos hijos, y frecuentemente con otras personas,
como abuelos, tios, primos, ahijados. El promedio de miembros por
grupo doméstico es seis, pero puede haber entre tres y 14 personas
viviendo en un solo conjunto residencial. Por lo general, las mujeres
jovenes salen de la casa de sus padres al casarse y se integran a la
vida doméstica de la casa sus maridos, mientras los hombres jéve-
nes traen a sus esposas a vivir como nueras en su casa paterna. La
residencia, después del matrimonio, es patrilocal en 75-80% de los
casos, pero puede suceder que un hombre vaya a vivir con la familia
de su esposa. Se da con més frecuencia si la familia de la mujer no
tiene ningdn vardén para heredar, o si el hombre joven cuenta con
menos recursos econémicos que su mujer o, a veces como arreglo

transitorio, en familias sin hijos varones adultos.

19



20

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

La salida de la mujer para vivir con su marido ocasiona una
serie de intercambios ritualizados y transferencias de bienes entre
las familias de los dos novios, y ofrendas para los ancestros. Estos
se interpretan como un reconocimiento del valor del trabajo de la
mujer y de sus futuros hijos, y también los consideran una especie
de herencia adelantada para la mujer, de parte de su grupo natal,
que permite establecerse con su nuevo esposo (véase Good, 2003).
Si un hombre joven llega a vivir en la casa de su esposa, no se
realizan estos intercambios y esta unién se forma con un minimo
de actividad ritual. Robichaux considera que estas practicas y los
ciclos de intercambios reciprocos que acompafian los matrimonios
constituyen un modelo de formacién de uniones mesoamericanas.

A menos que surjan conflictos interpersonales fuertes, los hijos
varones casados pueden permanecer “con sus padres” hasta que sus
hermanos menores se casen y empiecen a tener sus propios hijos; en
ese momento es comun “apartarse,” como llaman al acto de indepen-
dizarse econémicamente y salir de la casa paterna. Normalmente el
hijo menor, o xocoyote, se queda con sus padres, los cuida en su vejez
y eventualmente hereda la casa original. Algunos factores pueden
alterar este cuadro: las hijas pueden no casarse y a veces asumen el
papel del xocoyote, o pueden introducir a sus maridos en su grupo
natal. Los hermanos casados pueden seguir viviendo juntos después
de la muerte de sus padres, y los nietos solteros o casados pueden
seguir con sus abuelos o con algin tio cuando sus padres se “apartan”.

Las mujeres jovenes que no se casan se quedan en la casa de sus

padres o forman parte de la unidad doméstica de uno de sus herma-



CATHARINE 600D

nos. Sin embargo, si la mujer recibe a un amante y tiene hijos sin
haberse casado, o si enviuda o se separa del marido con sus hijos,
cuando éstos lleguen a cierta edad, tiende a establecerse con sus
hijos en una casa independiente. A estas jefas de familias las [laman
cahualli, “viuditas” o “mujeres solas” en espafiol. Aproximadamente
20% de los grupos domésticos caben dentro de esta categoria, y de
acuerdo a mis observaciones es una opcion real para las mujeres for-
mar grupos domésticos sin un hombre en residencia, ya que pueden
acceder a mano de obra masculina por medio de relaciones amorosas,
de parentesco y de compadrazgo. Existen formas de servicio especial
reservadas para estas mujeres solas, normalmente cargos rituales
que desempenan con el titulo de ilamatzin, “venerada ancianita”.
En algunos casos dan cooperaciones monetarias y tienen los mismos
derechos que los grupos domésticos con un tequitlacatl como jefe.
Estos hogares pueden cambiar de categoria cuando un hijo varén
se convierte en tequitlacatl.

Observé un cambio en los dltimos afios que cabe mencionar aqui.
Hasta 1995, en algunos pueblos, contaban con un solo ciudadano por
unidad doméstica, y no consideraban los varones como tequitlacame
mientras segufan cooperando econémicamente con su padre (Good,
1988). Esta definicién favorecia a las unidades numerosas, con méas
recursos y personas para cumplir con las obligaciones, no obstante las
inevitables tensiones sobre la forma de distribuir las tareas y los gas-
tos. En los dltimos 15 afios los pueblos han nombrado a los hombres
jovenes a cargos inmediatamente después de casarse y a veces cuando

son solteros mayores, sin considerar los arreglos domésticos internos.

21



22

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Se puede atribuir este cambio a la influencia de las leyes civiles, que
consideran como mayores de edad a los jovenes de 18 afios, pero he es-
cuchado otras explicaciones. El deterioro econémico, a partir de 1994,
que desarticul6 la economia agricola y amenaza el comercio ambulan-
te, ha impulsado la migracién, por temporadas cada vez més largas, a
zonas urbanas en México o hasta Estados Unidos. En el mismo perio-
do, la regién ha sufrido una nueva presencia divisiva de los partidos
politicos y de diferentes tendencias religiosas. Frente a eso, los pueblos
intentan incorporar a los jovenes al sistema de servicio, muy pronto,
como forma de mantenerlos comprometidos con su lugar de origen.
El servicio tiene varias modalidades y es el eje de la organizacién
politica, religiosa y social local. Normalmente consiste en ocupar
un puesto en el conjunto cominmente conocido como “el sistema
de cargos”, conformado por puestos rotativos que duran un afio, o
en participar en diferentes comités para la escuela, el agua potable,
los caminos, asuntos agrarios, entre otros. Pertenecer a la comuni-
dad también implica participacién en faenas de trabajo colectivo a
lo largo del afio y cooperaciones monetarias o en especie para los
gastos de las fiestas o cualquier otro proyecto colectivo aprobado
en las asambleas. No se considera el servicio un asunto de voluntad
individual, es un requerimiento de pertenencia al grupo. El pueblo
pide la cooperacion de los ciudadanos y las “mujeres solas”, como
parte de una relacién de reciprocidad porque el pueblo, a su vez,
concede beneficios a sus miembros. Estos derechos incluyen: la
tierra de cultivo, un lote para construir una casa, acceso al agua

del pueblo, uso de los recursos del monte vy los pastizales, un lugar



CATHARINE 600D

en el cementerio del pueblo, voz en las asambleas, el uso de otros
bienes comunales —la iglesia, la comisarfa, la escuela, el ganado de
los santos—y el apoyo de las autoridades.

Este modelo de comunidad influye directamente en la dindmica
familiar, ya que miembros de los grupos domésticos se coordinan
internamente para cumplir sus obligaciones con el pueblo y aprove-
char sus derechos a los recursos comunales. El cumplimiento de las
obligaciones es responsabilidad del grupo y depende del esfuerzo de
hombres y mujeres, y de personas de diferentes edades, no obstante
que el pueblo designa como jefe del grupo a un hombre 0 a una
mujer como responsable de organizar los integrantes. Los beneficios
también son colectivos: todos los miembros de un grupo doméstico
—independientemente de su edad y sexo— gozan del estatus de ser
miembros de la comunidad cuando “trabajan juntos” para ella. Por
otra parte, los lazos de apoyo reciproco entre grupos domésticos de-
limitan las unidades de acuerdo a quienes asumen la responsabilidad
de corresponder por las obligaciones reciprocas de los dem4s de su
grupo (Good, 2005a).

Quiero dirigir la atencién a dos aspectos de las practicas nahuas
en esta regién. Primero, la pertenencia a la comunidad gira en tor-
no al trabajo y el servicio, que integra las personas en las unidades
domésticas y define quienes son miembros plenos del pueblo. En un
nivel, ésta se asemeja a la visién de los campesinistas, quienes enfati-
zaban las relaciones econémicas como factores determinantes de la
unidad doméstica. Por otra parte, me llamé la atencidn las extensas

redes de ayuda reciproca dentro de los grupos domésticos y entre

23



24

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

algunos miembros de éstos. Aqui no se aplica el modelo campesi-
nista porque es imposible separar los grupos entre si, en cuanto a
los recursos que canalizan a la produccién agricola, la participacion

ritual y el comercio.

Las etnocategorias Con mas trabajo de campo desci-

fré la logica detras de las unidades

domésticas y de estas relaciones de intercambio reciproco y ayuda

mutua. A continuacién examino los principios culturales emic que

subyacen a la formacién de “grupos domésticos” y la creaciéon de

las relaciones que comtinmente llamamos de “parentesco”. Es de-

cir, examino cémo los miembros de las comunidades bajo estudio
conciben sus acciones y formas de organizacion.

Para los nahuas, las relaciones sociales surgen de la circulacién
del trabajo o tequitl, por el flujo de la fuerza o chicahualiztli y por
medio de la reciprocidad, que describen como la accién de “amar”
y/o “respetar” (tlazohtla, tlacaiita). Quiero enfatizar que estas termi-
nologfas tienen un contenido particular en el contexto nahua y no
son comparables con las nociones de trabajo, fuerza, amor y respeto
en la sociedad dominante en México. También quiero aclarar que
no estoy planteando que estos pueblos son una sociedad utépica o
ideal; como en cualquier grupo humano entre los nahuas existen
diferencias importantes y conflictos dentro de los grupos familiares.
Pero si vamos a entender la l6gica cultural detras de los fendmenos
que encontramos en el trabajo de campo, es util examinar cémo los

entienden las personas que estudiamos.



CATHARINE 600D

En este caso los lazos bioldgicos o institucionales que conven-
cionalmente se reconocen como de la familia, del grupo doméstico,
de parentesco, alianza o de parentesco ritual (Good, 2005, 2008)
estan presentes pero configurados en términos de los principios de
trabajo, “fuerza” que circula y reciprocidad, que también subyacen
a la cosmovisién y la vida ritual, y que por limitaciones de espacio
no puedo examinar aqui (véase Good, 2001 y Broda, 2004). Este
abordaje difiere sustancialmente de los enfoques que asumen lazos
de parentesco basados en “los hechos” de la reproduccién bioldgica
o el matrimonio; més bien, ciertos valores claves y conceptos locales
se manifiestan en la vida colectiva, entre ellos el “trabajo,” Ia 16gica
detras de los intercambios reciprocos y la energia vital.

Cuando los nahuas establecen lo que llamé arriba un grupo do-
méstico, dicen: “Est4n juntos como uno” (san cecnic), “Son s6lo uno,
grande” (san ce huey cateh), “Son s6lo uno, juntos en un solo lugar”
(san cecan cateh), o “Trabajan juntos” (cepan tequiteh). Un informante
lo tradujo asi: “Allf estdn como uno, aunque son muchos, en un solo
lugar”, refiriéndose a las relaciones econémicas. Lo que constituye y
delimita el grupo es el hecho de que todos los miembros cultivan la
tierra juntos, se dedican colectivamente a la produccién artesanal y
el comercio y reparten el dinero que éste genera, cumplen juntos sus
obligaciones de servicio a su pueblo, comparten los recursos sociales
y productivos, y asumen la responsabilidad para las obligaciones de
intercambio reciproco con otros miembros de la comunidad. También
se refiere a un aspecto simbdlico y practico central: compartir maiz

y comer juntos, como accién clave que constituye el grupo.

25



26

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Ya vimos que la composicion de los grupos domésticos se define
formalmente frente a la comunidad para regir el servicio y conferir
derechos. Hay otro momento critico en el funcionamiento de esta
estrategia organizativa nahua que permite entender sus principios
basicos: cuando se fragmentan y algunos miembros retiran su trabajo
y sus recursos para establecer nuevas unidades. Para ello utilizan el
término ye noxeloqueh, que traducen como “ya se apartaron”. Los
miembros de los grupos “se apartan” en el transcurso normal del ciclo
familiar, aunque la ruptura siempre genera tristeza y, a veces, termina
en conflicto abierto. Cuando se separan algunos miembros se dice
que “Ellos ya no se quieren” o “Ya no se aman o no se respetan”.

El modelo ideal nahua de un grupo doméstico que “trabaja junto”
concuerda con las caracteristicas formales reportadas por Robichaux
(1997). Es una familia extensa, multigeneracional, las mujeres se
unen al grupo doméstico de sus esposos, los hijos varones casados
permanecen con sus padres hasta que sus propios hijos pueden ayu-
dar econémicamente, y hasta que sus hermanos menores se casan y
traen sus esposas a la casa. El hijo menor o xocoyote eventualmente
hereda el patrimonio paterno.

Los vinculos bioldgicos y matrimoniales parecen fundamentar
estas “familias”, pero desde el punto de vista nahua son secundarias
a la conceptualizacion del grupo doméstico, ya que la circulacion
del trabajo lo genera. Tampoco depende de la residencia sino de la
cooperacién entre todos. Hay casos en que se comparte una resi-
dencia comtn pero se pertenece a dos o tres “grupos domésticos”

distintos porque no “trabajan juntos,” mientras en otros casos los



CATHARINE 600D

miembros de un grupo que “trabajan juntos” viven en dos o tres
casas distintas. De hecho, estos compromisos se estiran y respetan,
no obstante las grandes distancias, y el modelo se adapta al comercio
ambulante, a la migracién nacional o internacional, manteniendo
la incorporacién de personas alejadas, mientras siguen cooperando
econémicamente o por medio de otras personas, quienes cumplen,
en su lugar, sus obligaciones.

Desde el punto de vista nahua, una relacién entre personas existe
solamente si se expresa en acciones concretas a través del tiempo.
Existen redes de intercambio reciproco que vinculan a los miembros
de diferentes grupos domésticos y de diferentes pueblos dentro de la
misma regién cultural. Los nahuas emplean un vocabulario especial
para hablar de estos intercambios, basado en dos términos estre-
chamente vinculados, tlazohtla o tlazohtlaliztli (“amar” o “amor”), y
tlacaiita o tlacaiitaliztli (“respetar” o “respeto”). “Amar” y “respetar”
a otro implica que uno comparte los bienes, el dinero y el trabajo; el
amor y el respeto no pueden existir como sentimientos abstractos,
tienen que manifestarse en constantes intercambios de trabajo y
bienes; aqui la emocién se pone en evidencia constantemente en
pequefas acciones cotidianas.

A veces sucede que uno no cuenta con el apoyo de los parientes
cercanos y otros lazos pueden ser mds estrechos. Al referirse a sus
relaciones, los nahuas siempre distinguen entre las personas con
quienes mantienen relaciones de ayuda reciproca y las que no res-
ponden. Por ejemplo dicen: “El es mi hermano y me quiere mucho”,

o “Ella es mi ahijada y me respeta”, para sefialar que la persona

27



28

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

brinda apoyo. Igual dicen: “El es mi hijo pero no me ama” o “Ella
es mi hermana pero no somos nada”, para indicar que la relacién se
ha cortado y no se ayudan mutuamente. Estos comentarios revelan
que los nahuas evaldan los lazos formales en términos de su conte-
nido especifico, expresado en acciones a lo largo de la vida; éstas
revelan el “corazén” y el “juicio” de las personas. Pueden tratar de
influir en los demés y controlar sus acciones, hasta cierto punto,
pero finalmente nadie puede obligar a otro; declaran: “Yo hablé, yo
invité, sélo él/ella sabe lo que tiene en su corazén o pensamiento y
juicio (iyolo, itlamachiliz)”.

En el léxico local, fuerza connota el uso de la energfa, la perse-
verancia, el poder, el cardcter y el corazon o espiritu personal para
llevar a cabo un objetivo. Emplean esta palabra en espafiol para
actividades fisicas, pero también para proyectos rituales, artisticos e
intelectuales, igual que tequitl o trabajo. El equivalente m4s cercano,
en la lengua nahua, es chicahualiztli, y emplean las dos palabras como
sinénimos; fuerza y chicahualiztli se refieren a la energfa vital, com-
binada con la fortaleza fisica y espiritual que los humanos requieren
para enfrentar las exigencias de la vida. Tequitl y fuerza s6lo cobran
sentido en el contexto de las relaciones sociales que se construyen y
fortalecen por el constante flujo de trabajo y la fuerza que, a su vez,
demuestran el “amor” o el “respeto”.

Observamos estos principios en la relacién de crianza; desde
el punto de vista nahua darle al nifio el trabajo y la fuerza de uno
constituye la “paternidad” o la “maternidad”. Se dice que cualquier

persona puede arrojar nifios al mundo, pero no cualquiera se cansa



CATHARINE 600D

trabajando para este nifio, y es comtn que otras personas, y no los
padres bioldgicos, asuman este papel. En estos casos los nifios usan
los términos nahuas correspondientes a “mi madre” y “mi padre”
para las mujeres y los hombres que intervinieron en su crianza, y
por lo mismo pueden decir “madre” o “padre” a varias personas —
por ejemplo a los abuelos o a los tios. Los derechos sobre el nifio se
establecen al trabajar para él: a veces los adultos que rodean a un
nifio 0 a una nifia compiten entre si por su “amor” y hablan cons-
tantemente del trabajo que realizara. El nifio se convierte en per-
sona social al recibir la fuerza, y cuando posteriormente beneficia a
otros con su trabajo. Cabe recalcar que los nifios se incorporan des-
de una edad muy temprana a las actividades productivas y rituales,
y cuando no realiza un trabajo til el periodo es relativamente cor-
to. El nifio comienza la vida endeudado, pero dentro de cinco o seis
aflos empieza a utilizar su trabajo y su fuerza para crear relaciones
con los demés y establecerse como
Implicaciones de este persona social.
modelo y la construccion
de teoria La conceptualizaciéon amplia de
tequitl implica una alta valoracién
del trabajo y de la misma experiencia del trabajo, a diferencia de la
perspectiva occidental. Los nahuas no consideran el trabajo comu-
nitario, o el comercio, como una carga onerosa y desgastante, por el
control relativo que ejercen sobre las condiciones en que lo realizan,
aunque obviamente se cansan. Por otra parte, la amplitud de su

concepto de tequitl abarca las aportaciones de todos, no prioriza las

29



30

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

actividades productivas en sentido material, de acuerdo a los criterios
de la economia capitalista, sino que reconoce todo tipo de esfuerzo.
Asf que muchas formas de “trabajo ritual”, o actividades como dar
consejos, poner ofrendas, hablar formalmente en representacion de
alguien, o curar a los enfermos, son tan valuados como el trabajo
fisico que realizan los hombres jovenes (véase Good, 2005a). Los re-
ferentes conceptuales nahuas incluyen, ademas, entes sobrenaturales
y personificados de la naturaleza, como los antepasados, los difuntos,
los santos, la tierra, la lluvia, el maiz, que también “trabajan,” dan
y reciben fuerza.

Esta definicion de trabajo favorece las actividades especificas de
las mujeres, los nifios y los ancianos, y tiene implicaciones importan-
tes para la construccion cultural de las relaciones de género, ya que
no se jerarquiza el valor del trabajo en si, ni lo cotiza en términos
monetarios, sino que lo valora en términos de su aportacion social
y cosmoldgica. Todos procuran extender sus redes sociales, pues
as{ cuentan con mds recursos para enfrentar las contingencias de
la vida; el capital social es el principio operativo y vale mas que la
acumulacién individual de riqueza material.

En términos sociolégicos, estos conceptos de trabajo, fuerza que
circula y la constitucién del grupo doméstico por medio del trabajar
juntos han permitido flexibilidad en las estrategias organizativas indi-
genas; la misma plasticidad es una ventaja significativa al enfrentar las
cambiantes estructuras politicas y econémicas a través de la historia
de México. Las personas pueden entrar y salir de los grupos y las

comunidades; las unidades domésticas pueden fundirse, fragmen-



CATHARINE 600D

tarse y reconstituirse al compartir trabajo y recursos; esto facilita la
sobrevivencia colectiva y cultural en periodos de guerra, epidemias,
dispersion geogréfica y recomposicion territorial. Actualmente los
nahuas estdn adaptando estos principios a las nuevas condiciones
impuestas por el comercio ambulante y la migracién internacional.

Para concluir este articulo quiero retomar un planteamiento nove-
doso, para considerar cémo los datos etnograficos de México pueden
ayudarnos a repensar la teorfa cuando tomamos en cuenta el tras-
fondo histérico de los valores y conceptos locales, y el impacto de las
practicas sociales derivados de ellos. En la antropologfa internacional,
un libro, considerado casi un clésico, propone revitalizar los estudios
de parentesco (y de la familia, que ha sido central en el analisis de pa-
rentesco en las sociedades modernas) al vincularlos con el género. Los
autores realizaron un balance critico de la teorfa antropolégica de los
estudios de parentesco y sobre la mujer: Collier y Yanagasiako (1987)
resumen la propuesta colectiva de un programa de investigacion fu-
tura. Incluyen una sintesis sumamente ttil de las aportaciones de la
antropologia feminista y de los estudios de género desde los afios 60.
A partir de estos avances en el conocimiento sobre la mujer realizan
una profunda critica de la teorfa antropoldgica y proponen como re-
plantear los estudios del parentesco. El ejercicio colectivo de analizar
criticamente las estrategias tedricas en la antropologia tiene implica-
ciones que trascienden los temas que he tratado aqui. Por la seriedad
de las propuestas de esta obra colectiva es importante resaltarlas aqui.

De acuerdo al texto, durante los afios 1960 y 1970 la antro-

pologia feminista empez6 con la pregunta: (por qué en todas las

31



32

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

sociedades estdn dominadas las mujeres? Asumian la subordina-
cién universal de la mujer, y que ésta se debia al bajo estatus de sus
actividades domésticas y reproductivas. En la década de 1970 los
investigadores documentaron los variados papeles y experiencias
de las mujeres en diferentes contextos culturales. Inicialmente
procuraban sumar la perspectiva de las mujeres a la de los hombres
y examinar las aportaciones econémicas de una supuesta esfera
doméstica, “natural”, conformada por los vinculos afectivos y fun-
ciones reproductivas.

Estos estudios de caso documentaron lo que realmente hacen
las mujeres y revelaron la complejidad de sus intenciones y proyec-
tos de vida. Ademis, los estudios feministas demostraron que las
concepciones y actividades de las mujeres no son separables de las
de los hombres, como tampoco son separables del orden cultural y
la economia politica mayor. Trabajo etnografico evidencié que los
supuestos “hechos de la biologia” sélo tienen sentido dentro de un
contexto social particular, pero que no pueden servir como explica-
cién causal universal.

Estos resultados condujeron a otro proyecto en la década de
1980, que sigue en pie hoy: analizar las diferentes construcciones de
género en diferentes sistemas sociales. Cabe destacar que de manera
paralela florecieron los estudios sobre la construcciéon cultural de
la persona, lo que también nos lleva a las concepciones de género,
ya que la fisiologfa es s6lo un componente en esta diferenciacion.

Los puntos centrales de su critica a las ciencias sociales giran en

torno al uso generalizado de dicotomfas como modelo para enten-



CATHARINE 600D

der los fenémenos, y a la tendencia de “naturalizar” las diferencias
(Collier y Yanagisako, 1987). Empiezan con el problema de las
categorias analiticas del pensamiento occidental —en este caso los
estudios antropoldgicos que proyectan sobre otras culturas nuestra
concepcion “folk” de que la diferencia entre hombres y mujeres
surge de la biologfa y la reproduccion sexual. Demuestran cémo
estas suposiciones han dominado la investigacién sobre parentesco,
al explicar los casos en términos de estas mismas nociones. Al final
proponen cémo trascender estas dicotomias y las categorias anali-
ticas que han dominado los estudios de género y parentesco, para
mas bien abordar la sociedad como una totalidad, indicando tres
estrategias para hacerlo.

Collier y Yanagisako (1987) parten del postulado que no existen
“hechos” preculturales dados que pueden provocar consecuencias
sociales o significados culturales inherentes. Las relaciones sexuales,
el parto, los embarazos, son fendmenos culturales, no naturales, como
lo son los papeles de las madres, los padres o los jueces o sacerdotes
en cualquier sociedad. En lugar de suponer que la masculinidad
y la feminidad son expresiones de los mismos hechos “naturales”
basados en la biologia, sugieren otra estrategia analitica: explorar
cémo la construccion social de varén y mujer forman parte de las
estructuras de desigualdad.

Critican esta tendencia tedrica comin que llaman la “natura-
lizacion de la diferencia” (naturalizing difference), por considerar
como hechos bioldgicos los fendmenos sociales y culturales que

tenemos que explicar. Agregaria que esta tendencia a la “naturali-

33



34

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

zaciéon” de la desigualdad tiene implicaciones politicas especificas
que favorecen los intereses hegeménicos que dominan la economia
globalizada. Otra manera de tratar el mismo fenémeno que sefialan
Collier y Yanagisako es problematizar el concepto de poder, y cémo
esto opera en casos empiricos (Good y Corona, 2011). Collier y
Yanagisako cuestionan la idea comin de que el varén y la mujer
son dos categorfas naturales de humanos cuyas relaciones siempre
se estructuran alrededor de diferencias biol6gicas y la reproduccién
sexual, en lugar de reconocer su variabilidad como producto cultural
de coyunturas histéricas especificas.

Las autoras (Collier y Yanagisako 1987) delinean tres tareas
centrales para superar estas limitaciones y enfocarnos en unidades
sociales de manera holistica: 1) explicar los significados culturales;
2) analizar ideas y practicas en la constitucién de desigualdad social;
3) analizar historias de continuidad y cambio, y procesos histéricos
de la constitucion social.

En el presente articulo hemos intentado avanzar sobre la explica-
cion de los significados culturales, en este caso enfocado en el trabajo,
la fuerza, y el ideal nahua de “trabajar juntos”. También hemos em-
prendido la tercera estrategia, el andlisis de los procesos de constitu-
cién social, incluyendo continuidades y cambios: en este caso, en la
conformacion de las familias o unidades domésticas nahuas.

Con respecto al problema que sefialé al principio de este texto
sobre las limitaciones en general de las categorias analiticas de las
ciencias sociales, se puede utilizar el programa de Collier y Yanagi-

sako para abordar muchos otros temas de estudio en México, entre



CATHARINE 600D

ellos las razas y el racismo, las clases y la etnicidad, la relacién entre
la economia y la cultura, los pueblos “tradicionales” en la moder-
nidad, las ontologfas indigenas. Y, si tomamos en serio a nuestros
informantes, un andlisis cuidadoso de las teorfas nativas puede ayu-
darnos a criticar no solamente nuestras suposiciones teéricas como
investigadores occidentales, sino el modelo hegemdnico en si, uno

de los propésitos del presente articulo.

Lecciones de la etnografia Recopilé y analicé los datos etnogra-

ficos antes de conocer las propuestas
de Collier y Yanagisako, y quiero reiterar que llegué a las etnoca-
tegorfas de trabajo, trabajar juntos, la fuerza, el amor y el respeto
s6lo después de muchos afios de investigacion etnografica realizada
en la lengua nidhuatl (Good, 1993, 2005b); en estas pAginas los he
presentado para explicar la organizacion familiar en las comunidades.
Esta mirada logré precisamente la perspectiva holistica que proponen
Collier y Yanagisako, ya que no separa las aportaciones econémicas,
rituales y sociales de acuerdo a hipotéticas “esferas” de influencia
masculina o femenina.

Quiero destacar que no empecé la investigacion de campo con el
problema de los grupos domésticos, el género o la persona, més bien
al inicio me preocupaban preguntas analiticas sobre las adaptaciones
econdmicas de los nahuas. Me interesaba explicar como este grupo
se relacionaba exitosamente con la economia de mercado moderno
a través del comercio ambulante, mientras reproducia formas de or-

ganizacién econémica-social propias (Good, 1993, 2005a). Al seguir

35



36

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

el trabajo y las formas de intercambio llegué a todas las dimensiones
de la vida colectiva, incluyendo los grupos domésticos, las personas,
la vida ceremonial y la concepcion de genero. El enfoque etnografico,
bien aplicado, nos obliga a trascender categorias limitadas y entender
la comunidad y cultura de manera holistica.

Hacer etnografia enfocada en explorar los conceptos y la logica
cultural indigena demostré estrategias analiticas alternativas a los
enfoques convencionales de las ciencias sociales. También permite
percibir en los pueblos de México la presencia de teorfas alternativas
de las personas, de las relaciones sociales, de los mundos naturales
y sobrenaturales. Entre los nahuas, el principio de diferenciacién y
de relacién social es el flujo del trabajo y la energfa vital; estos se
convierten en produccién material y reproduccién bioldgica, pero
también generan relaciones y personas sociales, cosmovisién y ritual,
cultura e identidad colectiva. En este caso, la visién emic nos con-
duce a un sistema social y de significacién construido con categorias
ajenas a los valores occidentales. Conocerlas provee una base para
criticar no solamente las categorias analiticas de las ciencias socia-
les derivadas del pensamiento occidental, y sobre todo sirve para
cuestionar el proyecto hegeménico que las politicas neoliberales
modernas intentan imponer.

Habria que realizar trabajo comparativo sistematicamente con
datos etnograficos provenientes de otras regiones de México para
establecer en qué medida los conceptos aqui discutidos se presentan
entre pueblos de tradicién cultural en Mesoamérica, pero la evi-

dencia es prometedora hasta ahora. Esto nos lleva a otro problema



CATHARINE 600D

que exige investigaciéon mas a fondo: el impacto de los proyectos de
gobierno y las instituciones internacionales. La destruccién de las
complejas redes de relaciones sociales es uno de los resultados de las
politicas modernizadoras que pretenden integrar a cualquier costo los
grupos indigenas dentro de otro modelo econémico y forma de vida.
Mi investigacién demuestra que las formas de organizacion social par-
ticulares de los pueblos indigenas no son un obsticulo, en si, al éxito
econémico, més bien son los recursos sociales y culturales claves que
aseguran la supervivencia cultural a largo plazo. Podemos apreciar en
la descripcién anterior que éstos se basan en una logica contraria a las
corrientes ideolégicas fincadas en el individualismo y la acumulacién
privada de la riqueza que promueven las politicas neoliberales y que

tiene consecuencias propias para la construccion social de género.
Bibliografia

BEAUCAGE, Pierre. “Comunidades indigenas de la sierra norte de Puebla”.
Revista Mexicana de Sociologia, UNAM, vol. 36, nim. 1, enero-marzo,
1974, pp. 111-147.

BRODA, Johanna y Catharine Good (coords.). Historia y vida ceremonial en
comunidades mesoamericanas: Los ritos agricolas, México, DF, CONACULTA-
INAH y UNAM-IIH, 2004.

COLLIER, Janet Fishburne y Sylvia Junko Yanagisako. “Introduction” y
“Toward a Unified Analysis of Gender and Kinship”, en Collier, ].
y S. Yanagisako (eds.), Gender and Kinship. Essays Toward a Unified
Analysis, Palo Alto, Stanford University Press, 1987, pp. 1-50.

37



38 LA VENTANA, NOW. 37 / 2013

—— eds.), Gender and Kinship. Essays toward a Unified Analysis, Palo Alto,
Stanford University Press, 1987.

GooD Eshelman, Catharine. Haciendo la lucha: arte y comercio nahuas de
Guerrero. México, Fondo de Cultura Econémica, 1988.

——  Work and Exchange in Nahuatl Society: Local Values and the Dynamics
of Indigenous Economy. Tesis de doctorado, The Johns Hopkins Uni-
versity, Baltimore, Md, 1993.

——  “Reflexiones sobre las razas y el racismo: el problema de los negros,
los indios, el nacionalismo y la modernidad”, Dimensién Antropoldgica,
afio 5, vol. 14. 1998, pp. 109-131.

——  “Elritual y la reproduccién de la cultura: ceremonias agricolas, los
muertos y la expresion estética entre los nahuas de Guerrero”, en
Broda, Johanna y Félix Béez-Jorge (eds.) Cosmouision, ritual e iden-
tidad de los pueblos indigenas de México, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 2001, pp. 239-297.

—— “Relaciones de intercambio en el matrimonio mesoamericano. El
caso de los nahuas del alto Balsas de Guerrero”, en Robichaux,
David (comp.), El Matrimonio en Mesoamérica ayer y hoy: unas mira-
das antropolégicas, México, DF, Universidad Iberoamericana, 2003,
pp. 157-184.

——  “Ejes conceptuales entre los nahuas de Guerrero: Expresién de un
modelo fenomenoldgico mesoamericano”, Estudios de Cultura Nd-
huatl, Instituto de Investigaciones Histéricas, UNAM, vol. 36, 20053,
pp. 87-113.

——  ““Trabajando juntos como uno’. Conceptos nahuas del grupo domésti-

coyde lapersona”, en Robichaux, David (coord.), Familiay parentesco



CATHARINE 600D

en México y Mesoamérica, México, DF, Universidad Iberoamericana,
2005b.

——  “Parentesco ritual en México. Sugerencias para un nuevo enfoque”,
en Saul Millan y David Robichaux (eds.), El mundo nahua: parentesco
y ritualidad, vol. 90. Suplemento ntm. 47, Diario de campo, nim. 2,
marzo-abril, 2008, pp. 9-17.

GooD, Catharine y Laura Corona. “Estudiando la cultura mesoamericana
frente a la modernidad”, en Catharine Good Eshelman y Laura
Corona de la Pefia (coords.), Comida, cultura y modernidad en México.
Perspectivas antropoldgicas e histéricas. , INAH-ENAH, 2011, pp. 11-38.

HEwITT de Alcantara, Cynthia. Anthropological Perspectives on Rural Mexico,
London, Routledge and Kagen Paul, 1984.

MORAYTA, Miguel. Chalcatzingo: Continuidad y cambio en un pueblo campesino,
México, DF, INAH, 1981.

DE LA PENA, Guillermo. Legacy of Promises. Austin, University of Texas
Press, 1981.

RoBICHAUX, David. “Un modelo de familia para el ‘México profundo’,
en Espacios familiares: dmbitos de solidaridad, México, DF, DIF, 1997,
pp. 187-213.

——  (coord.). El matrimonio en Mesoamérica ayer y hoy. Unas miradas antro-

polégicas, México, DF, Universidad Iberoamericana, 2003.

——  Familiay parentesco en México y Mesoamérica. Unas miradas antropolégicas,
Meéxico, DF, Universidad Iberoamericana, 2005.

——  Familias mexicanas en transicién, unas miradas antropolégicas, México,

DF, Universidad Iberoamericana, 2007.

39



4o LA VENTANA, NOW. 37 / 2013

WARMAN, Arturo. Y venimos a contradecir. . .., México, DF, CISINAH, Ediciones
de la Casa Chata, 1976.

WOLF, Eric. Peasants, Englewood Cliffs, New Jersey, Prentice Hall Publis-
hers, 1966.



