
L A  T E O R Í A 7

LOS DILEMAS DEL SEXO:LOS DILEMAS DEL SEXO:LOS DILEMAS DEL SEXO:LOS DILEMAS DEL SEXO:LOS DILEMAS DEL SEXO:

(A�–)SEXUACIÓN,(A�–)SEXUACIÓN,(A�–)SEXUACIÓN,(A�–)SEXUACIÓN,(A�–)SEXUACIÓN,

(IN�–)DIFERENCIA,(IN�–)DIFERENCIA,(IN�–)DIFERENCIA,(IN�–)DIFERENCIA,(IN�–)DIFERENCIA,

(DES�–)IGUALDAD(DES�–)IGUALDAD(DES�–)IGUALDAD(DES�–)IGUALDAD(DES�–)IGUALDAD

Hans SaetteleHans SaetteleHans SaetteleHans SaetteleHans Saettele

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.7



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 18

Resumen

El artículo se propone explorar el campo de la diferencia sexual a través de

la propuesta psicoanalítica. La reflexión parte del proceso de sexuación

como inacabado y, por ello, permanentemente sometido a los avatares de la

relación entre el saber y el sexo. De esta manera, la dimensión corporal

deberá ser entendida no como producción �“encarnada�” de significaciones,

sino como punto de quiebre del discurso. Esta reflexión arroja tres dilemas

sobre los cuáles el sujeto sexuado y la cultura se posicionan constantemen-

te: a) Somos sexuados, pero nunca completamente, sobre todo por la inevi-

table sujeción al objeto causa de deseo, de ello resulta una (a)sexuación

originaria; b) La diferencia sexual entre lo masculino y lo femenino no

encuentra su rasgo diferenciador originario, pues de éste nada puede saber-

se; y c) De lo anterior se deduce que, al nivel de lo social, dicha indetermi-

nación de la diferencia sexual y su sometimiento al objeto causa de deseo,

trae como consecuencia un malestar con la igualdad.

Palabras clave: Sexuación, cuerpo, masculino, femenino, psicoanálisis.

Abstract

This article proposes to explore the field of sexual difference through a

psychoanalytic framework. The reflection begins with the assumption that

the process of sexuation is unfinished and, because of this, it is permanently

subjected to the vicissitudes of the relation between knowledge and sex. In

this way, the bodily dimension must be understood not as an �“embodied�”

production of meanings, but rather as the breaking point of discourse. This

paper presents three dilemmas upon which the sexed subject and culture

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.8



H A N S  S A E T T E L E 9

must constantly take up positions: a) we are sexed, but never completely,

mainly because of our inevitable subjection to the object cause of desire,

and this results in an originary (a)sexuation; b) Sexual difference between

the masculine and feminine cannot find its originary differentiating trait,

since of this trait nothing can be known; and c) from the previous we

deduce that on the social level, said indeterminacy of sexual difference and

its submission to the object cause of desire brings as its consequence a

discontent with equality.

Key words: Sexuation, body, masculine, feminine, psychoanalysis.

RECEPCIÓN: 10 DE FEBRERO DE 2011 / ACEPTACIÓN: 24 DE MAYO DE 2011

Para el psicoanálisis freudiano, el cuerpo
vivo es el objeto de nuestros cuidados y
de nuestras preocupaciones. Y el cuida-
do de sí, en el sentido de Michel Foucault
(2005), está intrínsecamente ligado a la

oposición entre femenino y masculino. El enraizamiento corporal,
así como los síntomas en los que se manifiesta, presuponen la dife-
rencia sexual (Assoun, 2006: 5). El cuidado del cuerpo, incluida la
educación para el placer, no deben ser comprendidos como deriva-
dos del culto del yo, sino interpretados siempre en función de la
diferencia sexual y, por ende, de la búsqueda de una vida según un
orden que asegure la distinción y el encuentro de los sexos.

Paradojas y dilemas

El cuerpo: lo atravesado
por la castración

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.9



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 11 0

Por esto, cuando se aborda el tema del cuerpo, está siempre en
juego la sexuación, y la hipótesis del inconsciente equivale a pos-

tular un eslabón faltante entre cuerpo y
alma, o, si se prefiere, lo anímico, lo signifi-
cante. Así lo formuló Sigmund Freud en
1917 en una carta a Georg Groddeck:1 el
inconsciente es, dice, el �“missing link�” en-

tre lo corporal y lo anímico. Como consecuencia, desde el punto de
vista psicoanalítico, el cuerpo se aborda como �“el horizonte funda-
mental de lo masculino y de lo femenino, ya que ha quedado de-
mostrado que es lo que está atravesado y dividido por la castración�”
(Assoun, 2006: 68).

Con el término �“dilemas del sexo�”
me refiero a nuestras inquietudes,

temores, miedos, angustias, a nuestras preocupaciones incesantes
acerca del sexo y del cuerpo sexuado, a nuestro experimentar el
cuerpo sobre un fondo de angustia en relación con el sexo.

La más aguda formulación de esta situación existencial se ha
producido sin duda en lo que podríamos llamar la �“paradoja freudiana
fundamental�”: la sexuación, el devenir hombre o mujer, proceso
continuo, siempre inacabado (no sólo situado en la pequeña infan-
cia, sino en toda la vida), en el cual opera la partición de lo mascu-
lino y de lo femenino, no es el encuentro de un lugar firme, como lo
podría sugerir el término, sino un proceso errático, en el que opera
una desagregación que evoca y convoca la muerte. El origen del

1 Freud dice al final de su carta: �“Con toda seguri-
dad, el inconsciente es la mediación entre lo corpo-
ral y lo anímico, tal vez sea el �‘missing link�’, del cual
hemos carecido por tanto tiempo�” (Sigmund Freud,
Carta a Groddeck del  5 de junio 1917, en Groddeck
y Freud, 1974: 15).

La paradoja de la sexuación

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.10



H A N S  S A E T T E L E 1 1

Eros y la muerte son coincidentes, y lo que anuda el deseo con el
goce sexual no es otra cosa que el �“más allá del principio del pla-
cer�” que Freud se vio obligado a incluir en la teoría psicoanalítica
del sujeto en 1920 (véase Freud, 1920).

Sobre este fondo, en el sujeto del cuerpo sexuado sur-
gen dilemas existenciales, particulares de cada indivi-

duo. Me he propuesto abordar estos dilemas desde tres puntos de
vista:

1) Somos sexuados, pero nunca suficientemente y al mismo tiem-
po siempre demasiado. Digo que somos asexuados, y con ello me
refiero no sólo al hecho de que algo siempre marca un �“menos�”
respecto a un ideal de �“ser hombre�” o �“ser mujer�”, sino que,
además, al mismo tiempo, somos sexuados
en la medida en que estamos sujetos a
nuestro objeto-causa del deseo, que nos
marca de su repetición y al que Jacques
Lacan llamó �“el objeto pequeño a�”, y que
es algo muy distinto del objeto empírico
exterior.2

2) En tanto sexuados, somos diferentes,
varones o mujeres, pero cuando pregun-
tamos por el rasgo diferenciador, nos quedamos sin respuesta.
Y esto es así no sólo porque no sabemos la respuesta, sino porque
esta respuesta no existe. Además, todos hemos tenido la expe-
riencia de que las diferencias se borran, de que la identidad

Dilemas

2 El que la sexuación transcurra por la vía de este
objeto es el factor determinante de la sexualidad
humana, porque es sólo por esta vía que un sujeto se
podrá inscribir de uno de los dos lados de la oposición
�“masculino/femenino�”. Inscripción que será mar-
cada por el hecho de que �“primero no hay un objeto
constituido y luego una pérdida de ese objeto; el ob-
jeto se define como primordialmente reencontrado,
sin que se pueda sostener que realmente se haya
perdido. Que se llame perdido es una consecuencia
del hecho de que ha sido re-encontrado�” (Porge,
2007:  222).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.11



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 11 2

sexual es siempre un problema. En este sentido, declararse �“com-
pletamente�” varón o mujer es algo de alguna manera defensivo.
3) Finalmente, a nivel del lazo social, promovemos todos el ideal
de la igualdad entre los sexos, anhelamos la igualdad y conde-
namos la desigualdad, la cual, sin embargo, nos alcanza siempre
de una u otra forma, perturbando el lazo social y creando con-
flictos en la relación entre los sexos.

La sexuación, desde el punto
de vista del psicoanálisis, es

el destino somático del fantasma, y como tal tiene una estructura
fundamentalmente paradójica. Para hacer entendible esta situa-
ción, que no puedo elaborar en toda su complejidad en esta breve
presentación, quiero invitarlos  a reflexionar sobre la siguiente
obra del pintor francés Jean Rustin (véase la imagen 1).

Debo el hallazgo de esta asombrosa imagen a un maravilloso libro
de Pascal Quignard, cuyo elocuente título, La nuit sexuelle, ya nos
introduce a la temática de la posición subjetiva frente al sexo
(Quignard, 2007). Posición paradójica en la cual, para decirlo así,
la pasamos de noche ante nuestro propio devenir en cuerpos sexuados.
Quignard comenta esta obra con las siguientes palabras:

Yo no estuve ahí la noche que fui concebido. Es difícil asistir

al día que lo precede a uno. Una imagen falta en el alma.

La (a)sexuación

La imagen que falta: origo y tiempo

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.12



H A N S  S A E T T E L E 1 3

Dependemos de una postura que tuvo lugar de manera ne-

cesaria pero que nunca se revelará a nuestros ojos. Se llama

a esta imagen que falta �“el origen�”. La buscamos detrás de

todo lo que vemos. Y llamamos a esta falta que se pasea en

los días �“el destino�”. Lo buscamos detrás de todo lo que

vivimos. Es ahí donde van a perderse los gestos que uno

rehace sin reparar en ello, las palabras mismas que fallan.

Trato de dar un paso más hacia la fuente del susto que los

seres humanos sienten cuando piensan en lo que fueron

antes que su cuerpo proyectase una sombra en este mundo.

Si detrás de la fascinación hay la imagen que falta, detrás de

la imagen que falta, todavía hay otra cosa: la noche

(Quignard, 2007: 11).

Imagen 1 �•Imagen 1 �•Imagen 1 �•Imagen 1 �•Imagen 1 �• Jean Rustin, Tres personajes, 1982 (acrílico sobre tela, 130 x 162 cm, Bélgica, colección privada,
Fundación Rustin) (tomada de Quignard, 2007: 27).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.13



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 11 4

Esa noche sexual es lo propio del origen del ser humano en tanto
cuerpo sexuado. Y la noche sexual que está en nuestro origen en
tanto sujetos del cuerpo sexuado introduce algo a la subjetividad
que nos aleja mucho de la idea de la felicidad: este ser que está
ahí, representado bajo la forma del pintor, es todo menos feliz, ya
que está marcado por la incidencia del tiempo.

Tal vez la felicidad quizá sea más propia de los animales, como
se puede observar en la imagen 2.

La imposibilidad de inscribir el propio origen en la diferencia
entre los sexos es lo que obliga a recurrir a la imagen, que no llega

Imagen 2Imagen 2Imagen 2Imagen 2Imagen 2 �• Frans de Waal, Chimpanzés bonobos s�’accouplant face à face (tomada de Cohen, 2003: 52).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.14



H A N S  S A E T T E L E 1 5

a escribir la diferencia entre los sexos, imagen ausente que no �“re-
presenta�” el origen, pero que cumple una función capital en la
sexuación: el sujeto asexuado es el que, para inscribirse de uno de
los lados en una lógica significante, toma como último término (con
función de cero) la imagen ausente acerca de su origen.

Respecto a esta temática de que la diferencia sexual es lo que
no cesa de no escribirse, y que el sujeto quedará inscrito en una
lógica, quiero brevemente mencionar otro tipo de representacio-
nes pictóricas. En algunos cuadros del �“arte bruto�” he podido cons-
tatar una especie de desesperación ante la imposibilidad de una
escritura de �“masculino�” y �“femenino�”, búsqueda infructuosa de
�“el�” rasgo diferenciador, que termina en la acumulación de mu-
chos rasgos o, alternativamente, por la muda presentación de esta
verdadera ausencia del rasgo diferenciador.

Lo que la teoría psicoanalítica ha tematizado mediante el con-
cepto de �“escena primitiva�”, remite a este sujeto de una paradoja
fundamental, por medio de la cual el deseo sexual es en cierto
modo constitutivo del tiempo mismo, del tiempo de la experiencia
humana. En efecto, la escena primitiva contiene en sí la ley simbó-
lica, no es una simple fantasía, sino, para decirlo otra vez en pala-
bras de Quignard,

�…lo que impide que las generaciones se telescopien, lo que

impide que los muertos regresen con los vivos, lo que impi-

de que el que no ha nacido todavía participe del coito que lo

concibió. Destinando el origen a la invisibilidad, transfor-

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.15



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 11 6

ma �“lo invisible que está situado en lo real�” en algo �“visible

situado en lo irreal�” (Quignard, 2007: 136).

Imagen 3 Imagen 3 Imagen 3 Imagen 3 Imagen 3 �• Carlo, Composition, 1964 (gouache
sobre papel, 70 x 50 cm) (tomada de Thévoz, 2001:
58).

Imagen 4Imagen 4Imagen 4Imagen 4Imagen 4 �• Oswald Tschirtner, 4 Tanzpaare (4 couples
dansant), 1971 (tinta china sobre papel, 14.5 x 10.5 cm)
(tomada de Thévoz, 2001: 113).

La escena primitiva no define un sujeto de ninguna identidad sexual,
sino un sujeto situado fuera del tiempo cronológico, constante des-
de la infancia hasta la muerte; un sujeto que el pintor Jean Rustin
representa como algo situado entre niño y anciano. Lo que lo ca-
racteriza no es el ser hombre o el ser mujer respecto de la escena
invisible, sino la mirada fascinada por la imagen ausente que sella
su origen, mirada que no enfoca un objeto, sino que regresa sobre

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.16



H A N S  S A E T T E L E 1 7

sí mismo, en una perplejidad que es mucho más que incompren-
sión: es noche, es abismo sin fondo, es angustia. �“La emoción pro-
pia de la escena invisible es el susto�” (Quignard, 2007: 147. Véase
también Quignard, 2000).

Así, la sexuación se revela como una asexuación en la que nada
hay de certero: ni acerca de la identidad (hombre-mujer) del que
está ante la imagen que falta, ni acerca del destino somático del
fantasma. El sujeto del cuerpo sexuado no será nunca algo que
pueda dar consistencia a la diferencia entre los sexos.

Si el sujeto del cuerpo sexua-
do no puede dar consisten-

cia a la oposición masculino-femenino, ¿cómo deviene el cuerpo
significante, significante respecto a la oposición �“masculino-feme-
nino�”? La respuesta fue dada en el momento mismo del descubri-
miento del inconsciente por Freud, en su trabajo sobre la histeria
de conversión. Preguntemos entonces: ¿De qué se trata este extra-
ño brinco entre lo anímico y el cuerpo que caracteriza a la histeria
de conversión, en el cual se hace sentir la insistencia del �“missing
link�” que Freud le propuso a Groddeck?, ¿el cuerpo qué papel jue-
ga en este �“brinco�”?

Tenemos dos posibilidades para pensar esta cuestión: concebi-
mos el cuerpo como un lugar saturado de significaciones, las que se
manifestarán de alguna manera mediante el cuerpo (el cuerpo se-
ría en esta perspectiva un discurso encarnado), o concebimos el
sentido, incluso el hecho mismo de la significancia, como un cam-

Encarnación: más allá de la imagen

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.17



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 11 8

po parasitado por el cuerpo (el cuerpo sería entonces bloqueo del
discurso).

Quiero sostener, contra la visión �“vulgar�” (la del cuerpo como
discurso encarnado), que sólo la segunda perspectiva es admisible,
y que es además la que se impone desde el punto de vista de la
filosofía fenomenológica, que ha devenido cada vez más importan-
te para la reflexión sobre el cuerpo.

Empecemos con un párrafo de Emmanuel Levinas, en el cual se
considera lo que está en juego en lo que hemos llamado �“brinco�”
del alma al cuerpo. Levinas dice:

La heterogeneidad de los términos que se unen subraya la

verdad de la transcendencia, de la intencionalidad transitiva.

La separación cartesiana entre el alma y el cuerpo, que no

logran tocarse, permite solamente formular la radical dis-

continuidad que la transcendencia debe franquear. El salto,

en el sentido espacial del término, interrumpe la continui-

dad de la trayectoria, pero en el espacio donde todos los

puntos se tocan, no se produce ninguna discontinuidad. El

salto de la transcendencia que va del alma al cuerpo es absoluto.

En un �“cierto momento�” el saltador no está verdaderamen-

te en ninguna parte. La transcendencia se produce median-

te la kinestesia, donde el pensamiento se rebasa no tanto

encontrando una realidad objetiva, sino realizando un mo-

vimiento corporal (Levinas, 1959, en Levinas, 2006a: 196).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.18



H A N S  S A E T T E L E 1 9

El brinco alma-cuerpo, lo que llamamos �“encarnación�”, no es en-
tonces encarnación de un discurso, sino producción de la trans-
cendencia en la kinestesia, es decir, en el cuerpo en tanto que es
fundamentalmente movimiento. Y que no nos asuste hablar de �“trans-
cendencia�”: no se trata de nada del otro mundo, sólo se refiere al
origen del Leib3, del cuerpo vivo, es algo que
transciende al mero Körper (el cuerpo or-
gánico) y también la imagen del cuerpo, ya
que la imagen del cuerpo vivo es algo posterior a la experiencia del
cuerpo vivo, en movimiento. Sólo así la encarnación puede ser con-
cebida en relación con el cuerpo vivo, cuerpo que se mueve, cuer-
po de la kinestesia.

Hace unos años, el filósofo Jean-Luc Nancy hizo valer esta pers-
pectiva en una reunión con psicoanalistas. Les dijo:

�…un cierto discurso del psicoanálisis parece obstinarse [�…]

en volver el cuerpo �‘significante�’, en vez de hacer que salga

de su escondite la significación como lo que en todos lados

hace función de pantalla para los espaciamientos de los cuer-

pos. Este análisis �“ectopiza�” (o �“utopiza�”) el cuerpo fuera de

su lugar: lo volatiliza y lo indexa sobre lo incorporal del

sentido. Así, parece, se instituye la histeria como ejemplar:

un cuerpo saturado de significación. Y, como consecuencia,

ya no hay cuerpo�… Quisiera al contrario ver en la histeria

un parasitaje completo de lo incorporal del sentido por el cuerpo,

hasta el punto de volver mudo lo incorporal, para exhibir

3 El alemán hace la distinción entre �“Leib�” (cuerpo
vivo, animado) y �“Körper�” (cuerpo en el sentido ma-
terial).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.19



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 12 0

en su lugar un pedazo, una zona de a-significancia

(Nancy, 2000: 20).4

El cuerpo que se inscribe en la oposición
M/F, podemos concluir, se nos impone como
un parasitaje de lo incorporal, ahí donde el
cuerpo se expone. Exposición a los demás
que se caracteriza por la exhibición de pe-

dazos del cuerpo y/o la exhibición del cuerpo en pedazos y/o del
cuerpo como pedazo. Que a esto se le pueda llamar �“producción de
�‘zonas de a-significancia�’�” parece ahora entendible, puesto que se
trata de procesos que no demuestran la presencia de traslaciones o
traducciones de significaciones al cuerpo, sino de la incidencia del
cuerpo a partir de una zona que no puede ser denominada más que
�“transcendente�”, en la medida en que tiene que ver con el objeto-
causa del deseo sexual.

También se habrá entendido que esta
inversión de la perspectiva cambia

completamente el discurso acerca de las llamadas �“zonas erógenas�”:
éstas ya no serán nunca más la expresión de un discurso acallado o
imposible, sino puntos de interrupción del discurso por el cuerpo.

Este tema, el de la interrupción del discurso por el cuerpo, nos
conduce a un determinado concepto de �“sensibilidad�”. En la sensi-
bilidad está implicada una sed, un hambre, un �“tener ganas de�…�”,
anterior al objeto en el cual se fijará después, que, como dice Emmanuel

4 Las consecuencias metodológicas de esta posi-
ción son inmensas: �“un discurso del cuerpo o so-
bre el cuerpo debe a la vez ser tocado por y tocar lo
que no es de ninguna manera discurso. Lo que
quiere decir simplemente que el discurso del cuerpo
no puede producir un sentido del cuerpo, no puede
dar sentido al cuerpo. Más bien, debe tocar, alcan-
zar lo que, del cuerpo, interrumpe el sentido del
discurso. [�…] Tocar la interrupción del sentido,
he aquí lo que, por mi parte, me interesa en el
asunto del cuerpo�” (Nancy, 2000: 20).

Goce y cuerpo sin órgano

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.20



H A N S  S A E T T E L E 2 1

Levinas, �“sin constituir el sentido último de la sensibilidad, inquieta
y perturba la sensación devenida en saber�” (Levinas, 1978: 117).

En la sensación no se produce entonces una coincidencia, un
recubrimiento feliz de lo buscado (cuyo sentido conozco y puedo
representarme) por una presencia en carne y hueso. Hay en la sen-
sibilidad un constante ir más allá de lo que podría ser de carne y
hueso: más allá de �“las imágenes, los aspectos, los reflejos o las
siluetas, los fantasmas, las envolturas de las cosas que le bastan a la
consciencia de�…�” (idem).

Constatamos en la sensibilidad un movimiento del sujeto del
cuerpo que devora la distancia entre el sujeto y su objeto. Hay
absorción y abismo, confusión �“du sentant et du senti�”, como di-
cen los fenomenólogos franceses, es decir, confusión del que sien-
te con lo que es sentido por él. Es decir que hay ruptura de la
forma del fenómeno, algo amorfo se hace sentir, algo material anda
por ahí en la saciedad que �“llena�”, antes de meterse a una forma,
antes de ofrecerse al saber de esta materialidad y a su posesión.
Levinas dice sobre este movimiento:

Antes de toda reflexión, antes de todo retorno sobre sí, el

goce es goce del goce, siempre faltando a sí mismo, llenándose

de estas faltas prometidas al contentamiento, satisfacién-

dose ya con este proceso impaciente de la satisfacción, go-

zando de su apetito. Goce del goce antes de toda reflexión,

pero sin voltear hacia, sin reparar en el goce a la manera de

cómo la visión se voltea hacia lo visto (Levinas, 1978: 117).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.21



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 12 2

Esta otra manera de �“voltear�”, de �“reparar en�”, diferente de la vi-
sión, es decir, sin la menor pizca de direccionalidad hacia algo puesto
ahí ante el sujeto de manera �“objetiva�”, nunca constituyendo una
oposición entre el punto que ve y el punto que es visto, se manifies-
ta de manera ejemplar en el masoquismo. La exposición al otro es
en este caso extrema, y esto es así porque el sujeto abandona la
posición interrogativa del �“¿qué soy yo para ti?�”, y responde antici-
padamente con su ser-objeto a la pregunta del otro sujeto. Eso es lo
que Lacan dice del masoquismo.5

Pero, ¿qué es eso de responder con su ser-objeto? En el semina-
rio del año 1969, que se llama �“De un Otro al otro�”, Lacan relacio-
nó el proceso en cuestión con su teoría del �“plus-de-gozar�”.
�“Acercarse al goce por la vía del plus-de-gozar�”, lo llamó, lo cual
significa que se produce ahí, a pesar de la pérdida (la experiencia
masoquista puede ser displacentera), una plusvalía, un �“plus�” en el
campo del goce (Lacan, 2006b: 134).

Hace más de 25 años, Gilles Deleuze y Felix Guattari, refirién-
dose al masoquismo, lanzaron a la discusión el concepto de �“cuer-
po sin órgano�”. Trajeron a colación el siguiente ejemplo:

[Un varón le dice a su amante]: �“Maîtresse (ama, dueña),

me puedes atar a la mesa, con lazos firmemente apretados,

entre 10 y 15 minutos, el tiempo para que prepares los

instrumentos; luego: cien golpes de fusta al menos, con

algunos minutos de detenimiento; después comienzas la

costura �…�” (Deleuze y Guattari, 1980: 187).

5 Según Torben
Lohmüller (2006:
56).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.22



H A N S  S A E T T E L E 2 3

¿A qué costura se refiere? Que le cosa la piel sobre el glande, los
testículos a las nalgas, los pezones con listones, en fin: que quede
totalmente cosido, inmovilizado y encerrado en su propia piel, sin
que el órgano sexual pueda manifestarse como signo del deseo.

La plusvalía que se gana en la posición masoquista no se presen-
ta como un placer derivado de la posición pasiva, sino como algo
más allá del placer, un �“plus�” que hay en la respuesta anticipada
del �“ser-objeto�”; respuesta con la cual un sujeto captura al otro. En
este sentido, la posición masoquista, el cuerpo cosido, excluyendo
al órgano genital, es la posición deseante por excelencia. Por esta
razón es que Lacan les respondió a Deleuze y Guattari en su semi-
nario del día 22 de enero con las siguientes palabras:

La forma más característica, la más sutil que hemos logrado

dar de la función causa del deseo, es lo que se llama el goce

masoquista; es un goce analógico. El sujeto toma ahí de ma-

nera analógica la posición de pérdida, de desecho, represen-

tada por a, objeto causa del deseo en el nivel del plus de gozar

(Lacan, 2006b: 134).

En cuanto al empleo de la palabra �“pérdida�”, conviene tomar en
cuenta el término alemán Ver-lust. Ver- como prefijo indica lo mis-
mo que en Ver-drängung (represión), Ver-leugnung (denegación), Ver-
werfung (forclusión), a saber, un movimiento de colocación de �“algo�”
lejos del �“yo�”, es decir, del embragador, morfema de la primera per-
sona, lejos de la instancia de discurso.  El Ver- en este proceso es lo

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.23



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 12 4

que marca la Lust (las ganas), y la marca tanto de un �“menos�”
como de un �“más�”, de un plusvalor que se puede convertir en do-
nación al otro, en entrega al otro.

Volteando ahora hacia el Otro que el sujeto instituye de esta
manera, Lacan afirma acto seguido:

En su esfuerzo por constituir al Otro como campo solamen-

te articulado bajo el modo de este contrato sobre el cual

nuestro amigo Deleuze ha puesto tan felizmente el acento

para suplir a la imbecilidad trémula que reina en el psicoa-

nálisis, el sujeto goza sobre la proporción que se sustrae,

aproximándose al  goce por la vía del plus-de-gozar (Lacan,

2006b: 134).

Si la vía del �“plus-de-gozar�” �—en la que un �“menos�” (pérdida) se
anuda a un �“más�” (valor de goce) que se ejemplifica en la posición
masoquista�— es una propiedad del deseo sexual en general, esto a
su vez, como ya lo pudimos constatar en el tema de la imagen invi-
sible y de la encarnación kinestésica, acentúa el alejamiento res-
pecto del órgano genital que habita al sujeto en su sexuación. Tal
vez, con la palabra �“imbecilidad�” Lacan quiso tocar este punto: no
entender nada esto de que el horror a la pasividad se puede con-
vertir en goce, o sea que existe no sólo la angustia de castración,
sino también el goce de la castración. Si Freud detectó ese goce de
la castración en una �“neurosis diabólica�” (Freud, 1923: 67-106),
esto indica que la paradoja que hay en este punto del goce maso-

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.24



H A N S  S A E T T E L E 2 5

quista es una cuestión estructural, de que hay algo diabólico en el
goce que marca el más allá del placer.

El segundo dilema que hemos formulado al prin-
cipio de esta exposición tiene que ver con la

identidad, en la medida en que es presupuesta por toda formula-
ción discursiva de la diferencia. La diferencia presupone la identi-
dad. La in-diferencia, en cambio, la niega. Pero tanto el presuponer
la identidad como el negarla son posiciones imposibles para el suje-
to del cuerpo.

Cuando Lacan dice que �“en el psiquismo no hay nada con que
el sujeto pueda situarse como ser de macho o ser de hembra�” (Lacan,
2006a: 186) �—cosa que hemos tratado de explicar al hablar de �“a-
sexuación�”�—, ¿no está precisamente indicando que la �“identidad�”
no se adquiere mediante la identificación con una persona del mismo
sexo? En efecto, es ésa la paradoja de la identidad, y en torno a ella se
estructuran todo tipo de dilemas. Parece además que estos dilemas
se juegan justamente alrededor de la siguiente alternativa: insistir
en la diferencia M/F en cuanto al cuerpo constituido por estas zo-
nas de a-significancia que propone Nancy o enfocar la identidad
con indiferencia respecto de M/F. Se trata de un dilema terrible,
porque en la primera óptica el sujeto se abandona a la normativi-
dad de una época y de un entorno social, y en la segunda óptica

La (in)diferencia

Identidad sexual

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.25



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 12 6

corre el peligro de desprender la idea misma de la identidad de la
oposición entre los sexos.

Si no hay la identidad �“varón�” y la identidad �“mujer�”, si no es
posible encontrar un rasgo definitorio que genera esta oposición,
queda la posibilidad de definir la �“identidad�” mediante un atribu-
to. Es lo que se hace en la clasificación, digamos, �“psicopatológica�”
que hace las siguientes distinciones: hombre neurótico y mujer
neurótica; hombre perverso y mujer perversa; hombre psicótico y
mujer psicótica; hombre homosexual y mujer homosexual; hombre
travesti y mujer travesti; hombre transexual y mujer transexual. Es
evidente que se trata de clases abiertas y que se corre todo el ries-
go de caer en clasificaciones como la que se conoce de un cuento
de Borges: animales con cola, sin cola, etc., es decir, que todo des-
emboca en una taxonomía bastante aberrante y abstrusa, sin lógi-
ca, que confunde órdenes simbólicos implicados.

Esta clasificación pasa por alto todo lo que hemos
dicho en cuanto al primer dilema: evita los hechos

de la imagen ausente, del cuerpo de la a-significancia, del cuerpo
sin órgano. Se podría incluso decir que es la in-diferencia respecto
de todo esto lo que determina el efecto de esta fenomenología de
�“animales raros�”. En vez de producir tales clasificaciones, falta pensar
el cuerpo sexuado como resultado de un proceso de dispersión o de
diseminación que se origina en la existencia a partir del punto que
hemos tratado de cernir.

La dispersión

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.26



H A N S  S A E T T E L E 2 7

Hay un intento muy interesante de Jacques Derrida por avanzar
en esta línea. En un comentario a ciertos textos de Martin Heide-
gger, en los que éste recurre al término Geschlecht (sexo, pero el
término no se refiere sólo a la oposición M/F o al órgano sexual, sino
también a la estirpe, es decir, al origen), Derrida dice:

La existencia esconde, abriga en sí la posibilidad interna de

una dispersión o de una diseminación fáctica en el cuerpo propio

[en el Leib], y por esta vía en la sexualidad [Geschlecht]. Todo

cuerpo propio es sexuado y no hay existencia sin cuerpo

propio. Pero la secuencia propuesta por Heidegger parece

muy clara: la multiplicación dispersante no se debe en pri-

mer lugar a la sexualidad del cuerpo propio; es [en cambio]

el cuerpo propio mismo, la carne, la �“Leiblichkeit�” (la

corporeidad), lo que arrastra originariamente la existencia

hacia la dispersión y como consecuencia hacia la diferencia

sexual (Derrida, 1990: 161).

Es importante reparar en la diferencia de este enfoque, que tiene
una visión de la dispersión que reduce el efecto dispersante a una
simple multiplicidad, llamada a veces �“diversidad sexual�”. La mul-
tiplicación que se enfoca aquí, proceso en el que el cuerpo vivo
arrastra la existencia hacia la diferencia sexual,

... no se da por el hecho de que hay pluralidad de objetos, es

en verdad lo inverso lo que sucede. Es la estructura origina-

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.27



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 12 8

riamente diseminal, es la dispersión de la existencia lo que

hace posible esta multiplicación (Derrida, 1990: 163).

Estas reflexiones apuntan también a un �“antes�” de la alternativa
�“activo/pasivo�”:

No hay existencia que no presuponga la �“echada�” (la jetée,

�“Geworfenheit�” en Heidegger). Echada �“antes�” de todas las

modalidades de �“echada�” que vendrían después a determi-

narla, antes del proyecto, del sujeto, del objeto, de lo abyec-

to, del rechazo (rejet), del trayecto; se trata aquí de la echada

que la existencia no sabría hacer suya en un proyecto, en el

sentido en que se echaría, se lanzaría a sí misma como un

sujeto amo del acto de echarse. La existencia es �“echada�”:

esto significa que es echada antes de cualquier proyecto de

su parte, pero este �“echado�” no está todavía sometido a la alter-

nativa de la actividad y de la pasividad que es demasiado solida-

ria del par sujeto-objeto y por ende de su oposición (Derrida,

1990: 166).

El psicoanálisis, es decir,
la mirada clínica, preten-

de abordar la �“echada�” empleando la oposición �“activo/pasivo�” como
una clave de acceso a la pulsión. A mi modo de ver, la clínica
psicoanalítica permite distinguir dos aspectos principales: 1. la fija-
ción de la oposición M/F en la oposición significante �“activo/pasi-

La pulsión y la oposición activo/pasivo

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.28



H A N S  S A E T T E L E 2 9

vo�”; 2. la apertura de un pasaje entre los dos términos de la oposi-
ción M/F.

Fijación de la oposición M/F en activo/pasivo
Con respecto al primer proceso, el de la �“fijación�” en la oposición
�“activo/pasivo�”, se puede sin duda afirmar que el juego de lo activo
y de lo pasivo es lo que mejor permite conocer el papel del cuerpo en
lo pulsional. La pulsión se caracteriza precisamente por la ambigüe-
dad entre pasividad y actividad. Levinas, por ejemplo, afirma:

... la ambigüedad de la pasividad y de la actividad en la descrip-

ción de la sensibilidad fija en realidad este tipo nuevo de

conciencia que se llamará cuerpo propio, cuerpo-sujeto.

Sujeto como cuerpo, y no simple paralelo del objeto repre-

sentado (Levinas, 1960b: 168).

Freud explica que �“estamos acostumbrados a decir: todo hombre
posee mociones pulsionales, necesidades, propiedades, tanto mas-
culinas como femeninas�” (Freud, 1930: 465). Es la muy vieja tesis
de la bisexualidad, traída desde los tiempos de Wilhelm Fliess. Sin
embargo, la única manera de articular esta tesis (no falsa, pero
imprecisa) con la doctrina de la pulsión, es reducir la oposición
M/F a la oposición �“activo/pasivo�”. Paul-Laurent Assoun, quien ha
insistido en este punto en reiteradas ocasiones, dice:

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.29



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 13 0

Hablar en términos de �“activo�” y de �“pasivo�” es el único

remedio para no quedarse callado, cuando uno quiere abor-

dar �“psicológicamente�” lo masculino y lo femenino, es de-

cir, para poder hacer caso de su inscripción psíquica (Assoun,

2006: 28).

En el mismo sentido, Lacan afirma que la oposición activo/pasivo
es una mera suplencia para �“lo que de ninguna manera puede de-
cirse, a saber la relación sexual�” (Lacan, 1975: 76).

Sabemos que Freud consideraba que este procedimiento, nece-
sario en la clínica, era una reducción en cierto modo �“evaporada�”
(Freud, 1920a: 276) de la diferencia entre los sexos, pero que era

necesaria para pensar la pulsión, la cual jus-
tamente se sitúa en la voz mediana,6 o sea
en la �“ambigüedad�” entre lo activo y lo pa-
sivo, como acabamos de oír de Levinas.  El

juego alrededor del polo activo y del polo pasivo, que en cierto
modo de-construye la pulsión, siempre ambigua, es lo que permiti-
rá la observación propiamente clínica.

De hecho, la concepción básica del desarrollo psicosexual tra-
baja bajo el imperio de esta reducción. Así, en el complejo de Edipo
de la niña, la posición activa (con respecto a la madre) es la condi-
ción de la salida del Edipo, mientras que en el niño, la posición
pasiva (con respecto al padre) es la condición de esta salida. Pero,
por otro lado, la posición activa con respecto a otra mujer es tam-

6 Hay lenguas que tienen en su gramática un signi-
ficante particular para la voz mediana, por ejemplo:
en latín, nascitur indica que la acción (nacer) implica
al sujeto como activo y como pasivo.

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.30



H A N S  S A E T T E L E 3 1

bién atrapante, paralizante en la mujer. Y la posición pasiva con
respecto a otro hombre es angustiante en el hombre.

Quiero mencionar también que, a partir de este planteamiento,
Assoun ha propuesto una visión muy interesante de las estructuras
clínicas. Tendríamos el siguiente panorama: en la neurosis, lo que
hace el sujeto, tanto masculino como femenino, es reprimir lo fe-
menino. En la perversión, la oposición entre �“femenino�” y �“mascu-
lino�” es abolida, eso se ha venido a llamar �“denegación de la
diferencia�”. Y en la psicosis, se trata de la exclusión, de la forclusión
de lo masculino, incluida desde luego en la función paterna. Y en
todos estos posicionamientos, que implican al cuerpo en tanto in-
terrumpe el discurso, el juego de la pasividad y de la actividad se
juega de diversas maneras.

Pasaje de un lado de la oposición F/M a otro
En lo referente al segundo proceso, en el cual la oposición activo/
pasivo no se pone al servicio de la oposición M/F, sino al servicio de
su abolición para facilitar un pasaje al otro lado, también diremos
aquí sólo pocas cosas. La exposición ante �“los demás�”, o �“ante los
otros�”, �“ante el otro�”, es aquí diferente de la posición masoquista.
No se propone al otro el propio ser de objeto, sacando de este acto
un plus de goce. La ganancia no es el goce, sino la posibilidad de
pasar la frontera, de pertenecer, como identidad, como entidad,
como UNO, al otro sexo.

El pasaje se puede efectuar de dos maneras: o jugando con la
apariencia (travestismo), o efectuando el pasaje hacia el otro sexo

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.31



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 13 2

en lo real, convertirse en alguien del otro sexo. No está excluida la
posibilidad de una transición de la primera opción a la segunda. En
el primer caso es un juego; en el segundo caso es muy en serio, y es
considerado como un derecho por el sujeto que ha emprendido
este camino, por lo cual dirigirá su demanda a la sociedad y a la
ciencia. Nuestra prensa está llena de reportajes que remiten a esta
problemática de una manera cada vez más insistente. Nos parece
importante, en este punto, mantener una posición matizada, es decir,
no condenar esta posición subjetiva, ni aprobarla con base en su-
puestos �“derechos�”.

En efecto, hay en este caso un fracaso de lo simbólico, una con-
fusión del órgano y del significante, que lleva al sujeto a apelar a
un �“no�” (no soy hombre, no soy mujer) que niega la división que
impone el cuerpo sexuado anatómico (Roussel, 2008: 165-189;
Frignet, 2003).

En �“Análisis finito e infinito�” (1937),
Freud dice que, aunque los conteni-

dos ligados a la diferencia de los sexos son distitintos, existe �“algo
que es común a ambos sexos, algo que, por medio de la diferencia

entre los sexos, fue empujado hacia otra for-
ma de expresión�” (Freud, 1937: 97).7 Mien-
tras que en el nivel de los contenidos
tenemos del lado F la envidia de pene (�“la

La (des)igualdad

El rechazo de lo femenino

7 Freud aclara en varias ocasiones que el término de
Alfred Adler �“protesta masculina�” no es adecuado,
porque limita la constatación que está en juego del
lado masculino. En cambio, se trata más bien del �“fac-
tor común�” (véase, por ejemplo, Freud, 1919: 222).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.32



H A N S  S A E T T E L E 3 3

pretensión positiva a la posesión de un genital masculino�”), y del
lado M el acto de oponerse contra la actitud pasiva o femenina
frente a otro hombre (�“el rechazo contra la actitud pasiva o feme-
nina hacia otro hombre�”), lo común a ambos sexos, el punto donde
son fundamentalmente iguales, es el rechazo de la femineidad.

Se trata en primer lugar de una condición de la cultura, del
punto en el cual hombres y mujeres son iguales, aunque este factor
(�“Faktor�”, como dice Freud) no encuentra, dice Freud, la misma
configuración en ambos sexos. Esto nos obliga a enfocar el concep-
to de �“rechazo de lo femenino�” tanto desde el punto de vista de
cómo está configurado en cada uno de los dos lados, como también
desde el punto de vista de una lógica que opera en su insistencia.
Assoun dice al respecto: �“Los dos sexos se encuentran en este re-
chazo. Paradójicamente, este rechazo del ser femenino es lo que
crea la radical igualdad de los sexos en el orden inconsciente y alimenta
la dinámica de lo masculino y de lo femenino�” (Assoun, 2006: 91).

Saber esto tal vez permita relajarse un poco en cuanto a lo de la
igualdad entre los sexos: no estamos hablando de una igualdad de
derechos, de las injusticias, sino de una igualdad en el orden in-
consciente, la cual constituye más bien un fondo común de cual-
quier posible encuentro entre los sexos.

A partir de este �“factor común�” podemos ahora formular la des-
igualdad.

La mujer, podríamos decir, expresa el rechazo a lo femenino
mediante la envidia del pene. La respuesta de hiperpasividad la
puede conducir a la frigidez. Para poner a salvo la posición activa,

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.33



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 13 4

es decir, para no tener que sofocarla, esta posición activa deberá
poder desligarse del pene, o sea que se trata, para la mujer, de �“ser
(activa) sin tenerlo�”.

El hombre, en cambio, expresa el rechazo a lo femenino median-
te el rechazo a la pasividad. A él, la respuesta de la hiperactividad
lo puede conducir a la impotencia. Para poner a salvo la posición
pasiva, ésta debe desligarse del �“estar castrado�”, o sea que se trata,
para el hombre, de �“no ser (pasivo) sin tenerlo�”.

En la progresión de la obra de Lacan po-
demos asistir a la construcción de una
teoría de la identidad sexual que se abs-

tiene totalmente de la idea de atributos, para desembocar en una
lógica, es decir, en una escritura simbólica del �“ser�”, que surge
sobre el fondo de una inscripción de los sujetos de uno de los dos
lados de la oposición entre los sexos.

Del lado de lo masculino, el sujeto �“toma su inscripción por
medio de la función fálica�” (la castración), la cual, por otro lado,
�“encuentra su límite en la existencia de un x (UN hombre, la excep-
ción) por medio del cual la función fálica está siendo negada�”, dice
Lacan. En esta excepción hay que reconocer al padre de la horda,
que Freud definió ya desde 1912 (�“Tótem y tabú�”) como condición
de la cultura misma. Lacan, al bajar esta teoría �“social�” a su correcto
lugar de universal de la sexuación, dirá que �“el todo descansa aquí
sobre la excepción puesta como término sobre aquello que, a esta
función fálica, la niega integralmente�” (Lacan, 1975: 74).

Lógica de la inscripción
y disimetría

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.34



H A N S  S A E T T E L E 3 5

Del lado de lo femenino, donde se inscriben �“todos los seres que
asumen el estatuto de mujer�”, Lacan dirá: �“Nada puede decirse de
LA mujer. La mujer está en relación con la falta, con el significante
de una falta en lo simbólico, y en este sentido, de antemano ella se
desdobla, ella no es toda, ya que, por otra parte, tiene relación con
el significante fálico�” (ibidem: 75).

Con esta base, presentada aquí sin duda con demasiada breve-
dad, podemos ahora pensar la desigualdad de otra manera, es de-
cir, como disimetría:

Los seres inscritos del lado �“masculino�” buscarán en el otro el
objeto a, el objeto causa del deseo. �“La sexualidad masculina está
por completo orientada hacia el objeto a, hacia lo que ha podido
caer de la imagen, hacia aquello en torno a lo cual gira el circuito
de la pulsión�”, dice Roland Chemama (2001: 282), lo cual expone
al hombre al destino de una escisión entre LA mujer (buena, inclu-
so santa, pero intocable) y UNA mujer (degradada), escisión que
Freud había diagnosticada como destino del hombre en nuestra
cultura (Freud, 1912a: 78-91).

Los seres inscritos del lado �“femenino�” buscarán en el otro el
significante fálico (que Lacan define como el significante sin signi-
ficado), pero también estarán en la existencia como seres sexuados
referidos al significante de una falta en lo simbólico, es decir, a un
término que se ubica del lado femenino. Esta doble referencia los
expone a una división entre su absorción por el falo que busca en el
hombre, y la dimensión de infinitud que marca su deseo sexual en
cuanto está referido a su propio sexo.

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.35



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 13 6

La lógica que hemos presentado de forma abre-
viada, aunque pueda ser formulada en una es-

critura, no constituye sin embargo un saber, razón por la cual Lacan
advirtió a sus estudiantes: �“Vds. podrían creer que saben todo. Es
necesario preservarse de esto. [�…] El sentido [sólo] indica la di-
rección hacia la cual va su fracaso�” (Lacan, 1975: 73-74).

Y Pascal Quignard añade:

Se dice que a partir de cinco años cada niña deviene deseo

de tener, mientras que todo niño deviene angustia de per-

der. Pero ningún sexo sabrá jamás por el otro sexo. La única

cosa que es segura, es que la diferencia sexual consagra

a cada sexo a la mitad del goce posible. Entonces, a partir de

cinco años hasta su muerte, la envidia se pone a reinar en-

tre los dos sexos, mucho más que el deseo (Quignard, 2007).

Si hablamos de un anhelo de igualdad, tenemos que tomar en cuen-
ta, sin embargo, que esta igualdad no podrá nunca ser construida
con base en un saber acerca de la diferencia entre los sexos. Antes
bien, tendremos que reconocer que el encuentro entre los sexos se
da siempre de una manera en la cual la lógica de la sexuación está
velada.

Con respecto a la imagen 5, muy antigua (Rumanía, 5000 a.
C.), la pareja, en palabras de Claudine Cohen, �“da una imagen de
complicidad, de armonía y de igualdad�” (Cohen, 2003).

Saber y no-saber

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.36



H A N S  S A E T T E L E 3 7

La armonía y la igualdad se dan sin duda
sólo con la condición de una especie de recu-
brimiento, de velo puesto sobre la diferencia
sexual: ésta se muestra en realidad sólo a tra-
vés de la vestimenta como una especie de es-
critura, y no como una propiedad de los
cuerpos.

En el fondo, diríamos, esta imagen tan an-
tigua dice lo mismo que el cuadro de Magritte
(véase la imagen 6).

¿Qué es lo que hace que los amantes de
Gumelnitsa parecen traer máscaras? Tal vez el Imagen 5. Imagen 5. Imagen 5. Imagen 5. Imagen 5. Los amantes de Gumelnitsa (terra-

cota, 70 mm, Museo Arqueológico, Oltenita,
Rumanía), (tomada de Cohen, 2003: 170).

Imagen 6. Imagen 6. Imagen 6. Imagen 6. Imagen 6. René Magritte, Les Amants, 1928 (óleo sobre tela, 54 x 73 cm, Nueva York, colección
Richard S. Zeisler), (tomada de Quignard, 2007: 50).

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.37



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 13 8

hecho de que las orejas destacan de una manera evidente. ¿Se
trata de una alusión al oído que se prestan mutuamente? Que nos
baste por el momento señalar que también en el cuadro de Magritte
se destaca este rasgo, porque, diríamos, aunque estén cubiertos por
una tela, siempre podrán oírse. Es más: no les queda más que recu-
rrir al decir y al oír para que se pueda dar el encuentro.

Bibliografía

ASSOUN, Paul-Laurent. Leçons psychanalytiques sur masculin et feminin. París,

Economica/Anthropos, 2005.

 Lecciones psicoanalíticas sobre masculino y femenino. Argentina, Nue-

va Visión, 2006.

CHEMAMA, Roland. �“Escisión masculina, división femenina�”, Elementos

lacanianos para un psicoanálisis de lo cotidiano. Barcelona, Serbal, 2001.

CLAIN, Olivier. �“De las formas de solidaridad. Sobre la quiralidad�”, en

Paul-Laurent ASSOUN y Marcos ZAFIROPOULOS (dirs.), Lógicas del sínto-

ma, lógica pluridisciplinaria. Buenos Aires, Nueva Visión, 2006.

COHEN, Claudine. La femme des origines. Images de la femme dans la préhistoire

occidentale. France, Belin-Herscher, 2003.

CZERMAK, Marcel (dir.). Les jardins de l�’asile. Questions de clinique usitée et

inusitée. París, Association Lacanienne Internationale (Journées

d�’étude 2006), 2008.

DELEUZE, Gilles y Felix GUATTARI. Mille Plateaux. París, Minuit, 1980.

DERRIDA, Jacques. �“Différence sexuelle, différence ontologique�” (1983),

Heidegger et la question. De l�’esprit et  autres essais. París, Flammarion,

1990.

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.38



H A N S  S A E T T E L E 3 9

FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, III: Le souci de soi. París, Gallimard,

1984.

 El cuidado de sí. Historia de la sexualidad III. Madrid, Siglo XXI,  2005.

FREUD, Sigmund. �“Ueber die allgemeinste Erniedrigung des Liebeslebens�”,

GW, VIII, 1912a.

 �“Sobre las más generalizada degradación de la vida amorosa. (Con-

tribuciones  a la psicología del amor, II), OC,  XI, 1912b.

 �“Carta a Groddeck del 5 de junio 1917�”, en Georg GRODDECK y

Sigmund FREUD,  Briefe über das Es. Múnich, Kindler, 1974.

 �“Ein Kind wird geschlagen�”, GW, XII, 1919.

 �“Pegan a un niño. Contribución al conocimiento de la génesis de

las perversiones sexuales�”, OC, XVI, 1919a.

 �“Más allá del principio del placer�”,  OC, XVIII, 1920.

 �“Über die Psychogenese eines Falles von weiblicher Homosexu-

alität�”, GW, XII, 1920a.

 �“Sobre la psicogénesis de un caso de homosexualidad femenina�”,

OC,  XVIII, 1920b.

 �“Eine Teufelsneurose im siebzehnten Jahrhundert�”, GW, XIII, pp.

315-353 (1923 [1922]).

 �“Das Unbehagen in der Kultur�”, GW, XIV, 1930.

 �“Die endliche und die unendliche Analyse�”, GW, XVI, 1937.

 �“Análisis terminable e interminable�”, OC, XXIII, 1937a.

FRIGNET, Henry. El transsexualismo. Buenos Aires, Nueva Visión, 2003.

LACAN, Jacques. Le Séminaire, livre XX, 1972-1973, Encore. París, Seuil,

1975.

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.39



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  3 3  /  2 0 1 14 0

 El Seminario XI, Los cuatro conceptos fundamentales del  psicoanálisis.

Argentina, Paidós, 2003.

 El Seminario XX, Aún. Argentina, Paidós, 2004.

Le Séminaire, livre XI, Les quatre concepts de la psychanalyse. París, Seuil,

2006a.

 Le Séminaire, livre XVI, D�’un Autre à l�’autre. París, Seuil, 2006b.

 El Seminario XVI, De un Otro al otro. Argentina, Paidós, 2008.

LEVINAS, Emmanuel. Autrement qu�’être ou au-delà de l�’essence. París,

Martinus Nijhoff, 1978.

 De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca, Sígueme,

2000.

 Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Madrid, Síntesis,

2005.

 �“Intentionalité et métaphysique�” (1959), Découvrant l�’existence avec

Husserl et Heidegger. París, Vrin, 2006a.

 �“Reflexions sur la téchnique fénoménologique�” (1959), Découvrant

l�’existence avec Husserl et Heidegger. París, Vrin, 2006b.

LOHMÜLLER, Torben. Die verschlagene Lust. Zur ästhetischen Subversion im

Masochismus. Heidelberg, 2006 (invierno).

NANCY, Jean-Luc. Corpus. París, Métailié, 2000.

 Corpus. Madrid, Arena libros, 2003.

PORGE, Erik. �“El objeto a: la invención�”, Transmitir la clínica psicoanalítica.

Freud, Lacan, hoy. Buenos Aires, Nueva Visión, 2007.

QUIGNARD, Pascal. Le sexe et l�’effroi. París, Gallimard, 1994.

 El sexo y el espanto. Córdoba, Argentina, Cuadernos de Litoral, 2000.

 La nuit sexuelle. París, Flammarion, 2007.

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.40



H A N S  S A E T T E L E 4 1

ROUSSEL, Claudine. �“Madame Sans Blanc, ou un corps-à-sac. Décor(ps)

et transsexualisme�”, en Marcel CZERMAK (dir.), Les Jardins de l�’asile.

París, Association Lacanienne Internationale, 2008.

THÉVOZ, Michel. Collection de l�’art brut Lausanne. Zurich, Institut suisse

pour l�’étude de l�’art, 2001.

La ventana 33-01.pmd 01/08/2011, 12:13 p.m.41


	LaVentana33-00
	La ventana 33-01
	La ventana 33-02
	La ventana 33-03
	La ventana 33-04
	La ventana 33-05
	La ventana 33-06
	La ventana 33-07
	La ventana 33-08
	La ventana 33-09
	La ventana 33-10
	La ventana33-11



