LOS DILEMAS DEL SEXO:
(A-)SEXUACION,
(IN-)DIFERENCIA,
(DES-)IGUALDAD

[Hans Saettele

LA TEORIA 7

La ventana 33-01.pmd 7 01/08/2011, 12:13 p.m. ‘




‘ La ventana 33-01.pmd

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

Resumen

El articulo se propone explorar el campo de la diferencia sexual a través de
la propuesta psicoanalitica. La reflexién parte del proceso de sexuacién
como inacabado y, por ello, permanentemente sometido a los avatares de la
relacion entre el saber y el sexo. De esta manera, la dimensién corporal
deber4 ser entendida no como produccién “encarnada” de significaciones,
sino como punto de quiebre del discurso. Esta reflexion arroja tres dilemas
sobre los cudles el sujeto sexuado y la cultura se posicionan constantemen-
te: a) Somos sexuados, pero nunca completamente, sobre todo por la inevi-
table sujecién al objeto causa de deseo, de ello resulta una (a)sexuacién
originaria; b) La diferencia sexual entre lo masculino y lo femenino no
encuentra su rasgo diferenciador originario, pues de éste nada puede saber-
se; y ¢) De lo anterior se deduce que, al nivel de lo social, dicha indetermi-
nacién de la diferencia sexual y su sometimiento al objeto causa de deseo,

trae como consecuencia un malestar con la igualdad.

Palabras clave: Sexuacion, cuerpo, masculino, femenino, psicoanalisis.

Abstract

This article proposes to explore the field of sexual difference through a
psychoanalytic framework. The reflection begins with the assumption that
the process of sexuation is unfinished and, because of this, it is permanently
subjected to the vicissitudes of the relation between knowledge and sex. In
this way, the bodily dimension must be understood not as an “embodied”
production of meanings, but rather as the breaking point of discourse. This

paper presents three dilemmas upon which the sexed subject and culture

01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE

must constantly take up positions: a) we are sexed, but never completely,
mainly because of our inevitable subjection to the object cause of desire,
and this results in an originary (a)sexuation; b) Sexual difference between
the masculine and feminine cannot find its originary differentiating trait,
since of this trait nothing can be known; and c) from the previous we
deduce that on the social level, said indeterminacy of sexual difference and
its submission to the object cause of desire brings as its consequence a

discontent with equality.
Key words: Sexuation, body, masculine, feminine, psychoanalysis.

RECEPCION: 10 DE FEBRERO DE 2011 / ACEPTACION: 24 DE MAYO DE 2011

Paradojas y dilemas | Para el psicoanalisis freudiano, el cuerpo
vivo es el objeto de nuestros cuidados y

El cuerpo: lo atravesado |  de nuestras preocupaciones. Y el cuida-
por la castraciéon do de si, en el sentido de Michel Foucault
(2005), estd intrinsecamente ligado a la

oposicion entre femenino y masculino. El enraizamiento corporal,
asf como los sintomas en los que se manifiesta, presuponen la dife-
rencia sexual (Assoun, 2006: 5). El cuidado del cuerpo, incluida la
educacién para el placer, no deben ser comprendidos como deriva-
dos del culto del yo, sino interpretados siempre en funcién de la
diferencia sexual y, por ende, de la basqueda de una vida segiin un

orden que asegure la distincién y el encuentro de los sexos.

‘ La ventana 33-01.pmd 9 01/08/2011, 12:13 p.m.



LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

Por esto, cuando se aborda el tema del cuerpo, esta siempre en
juego la sexuacidn, y la hipétesis del inconsciente equivale a pos-

tular un eslabon faltante entre cuerpo y

! Freud dice al final de su carta: “Con toda seguri-
dad, el inconsciente es la mediacion entrelocorpo- | alma, 0, si se prefiere, lo animico, lo signifi-

ral y lo animico, tal vez sea el ‘missing link’, del cual
hemos carecido por tanto tiempo” (Sigmund Freud,

cante. Asi lo formul6é Sigmund Freud en

Carta a Groddeck del 5 de junio 1917, en Groddeck 1917 en una carta a Georg Groddeck:! el

y Freud, 1974: 15).

‘ La ventana 33-01.pmd

inconsciente es, dice, el “missing link” en-
tre lo corporal y lo animico. Como consecuencia, desde el punto de
vista psicoanalitico, el cuerpo se aborda como “el horizonte funda-
mental de lo masculino y de lo femenino, ya que ha quedado de-

mostrado que es lo que esta atravesado y dividido por la castracion”

(Assoun, 2006: 68).

La paradoja de la sexuacién’] Con el término “dilemas del sexo”

me refiero a nuestras inquietudes,
temores, miedos, angustias, a nuestras preocupaciones incesantes
acerca del sexo y del cuerpo sexuado, a nuestro experimentar el
cuerpo sobre un fondo de angustia en relacién con el sexo.

La mas aguda formulacién de esta situacién existencial se ha
producido sin duda en lo que podriamos llamar la “paradoja freudiana
fundamental”: la sexuacién, el devenir hombre o mujer, proceso
continuo, siempre inacabado (no sélo situado en la pequefia infan-
cia, sino en toda la vida), en el cual opera la particién de lo mascu-
lino y de lo femenino, no es el encuentro de un lugar firme, como lo
podria sugerir el término, sino un proceso erratico, en el que opera

una desagregacién que evoca y convoca la muerte. El origen del

10 01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE 11

Eros y la muerte son coincidentes, y lo que anuda el deseo con el
goce sexual no es otra cosa que el “més alla del principio del pla-

cer” que Freud se vio obligado a incluir en la teorfa psicoanalitica
del sujeto en 1920 (véase Freud, 1920).

Dilemas | Sobre este fondo, en el sujeto del cuerpo sexuado sur-
gen dilemas existenciales, particulares de cada indivi-
duo. Me he propuesto abordar estos dilemas desde tres puntos de
vista:
= 1) Somos sexuados, pero nunca suficientemente y al mismo tiem-
po siempre demasiado. Digo que somos asexuados, y con ello me
refiero no s6lo al hecho de que algo siempre marca un “menos”
respecto a un ideal de “ser hombre” o “ser mujer”, sino que,

ademads, al mismo tiempo, somos sexuados

2 El que la sexuacion transcurra por la via de este
en 13 medlda en que estamos suj etos a objeto es el factor determinante de la sexualidad
humana, porque es sélo por esta via que un sujeto se

nuestro objeto-causa del deseo, que nos

podra inscribir de uno de los dos lados de la oposicién

marca de su repeticién y al que Jacques “masculino/femenino”. Inscripcién que serd mar-
cada por el hecho de que “primero no hay un objeto

z : ~ ”
Lacan llamo el Ob] eto pequeno a, y que constituido y luego una pérdida de ese objeto; el ob-
es algo muy distinto del objeto empirico jeto se define como primordialmente reencontrado,

sin que se pueda sostener que realmente se haya
exterior. 2 perdido. Que se llame perdido es una consecuencia

del hecho de que ha sido re-encontrado” (Porge,
| 2007: 222).

= 2) En tanto sexuados, somos diferentes,
varones o mujeres, pero cuando pregun-
tamos por el rasgo diferenciador, nos quedamos sin respuesta.
Y esto es asi no s6lo porque no sabemos la respuesta, sino porque
esta respuesta no existe. Ademas, todos hemos tenido la expe-

riencia de que las diferencias se borran, de que la identidad

‘ La ventana 33-01.pmd 1 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd

12 LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

sexual es siempre un problema. En este sentido, declararse “com-
pletamente” varén o mujer es algo de alguna manera defensivo.
= 3) Finalmente, a nivel del lazo social, promovemos todos el ideal
de la igualdad entre los sexos, anhelamos la igualdad y conde-
namos la desigualdad, la cual, sin embargo, nos alcanza siempre
de una u otra forma, perturbando el lazo social y creando con-

flictos en la relacién entre los sexos.
La (a)sexuaciénl-_l

La imagen que falta: origo y tiempo ’] Lasexuacién, desde el punto

de vista del psicoanalisis, es

el destino somdtico del fantasma, y como tal tiene una estructura

fundamentalmente paraddjica. Para hacer entendible esta situa-

cién, que no puedo elaborar en toda su complejidad en esta breve

presentacion, quiero invitarlos a reflexionar sobre la siguiente
obra del pintor francés Jean Rustin (véase la imagen 1).

Debo el hallazgo de esta asombrosa imagen a un maravilloso libro
de Pascal Quignard, cuyo elocuente titulo, La nuit sexuelle, ya nos
introduce a la temdtica de la posiciéon subjetiva frente al sexo
(Quignard, 2007). Posicién paraddjica en la cual, para decirlo asf,
la pasamos de noche ante nuestro propio devenir en cuerpos sexuados.

Quignard comenta esta obra con las siguientes palabras: —

Yo no estuve ah{ la noche que fui concebido. Es dificil asistir

al dia que lo precede a uno. Una imagen falta en el alma.

12 01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE

Dependemos de una postura que tuvo lugar de manera ne-
cesaria pero que nunca se revelard a nuestros ojos. Se llama
a esta imagen que falta “el origen”. La buscamos detras de
todo lo que vemos. Y llamamos a esta falta que se pasea en
los dias “el destino”. Lo buscamos detrds de todo lo que
vivimos. Es ahi donde van a perderse los gestos que uno
rehace sin reparar en ello, las palabras mismas que fallan.
Trato de dar un paso més hacia la fuente del susto que los
seres humanos sienten cuando piensan en lo que fueron
antes que su cuerpo proyectase una sombra en este mundo.
Si detras de la fascinacion hay la imagen que falta, detrds de
la imagen que falta, todavia hay otra cosa: la noche

(Quignard, 2007: 11).

Imagen | © Jean Rustin, Tres personajes, 1982 (acrilico sobre tela, 130 x 162 cm, Bélgica, coleccion privada,
Fundacion Rustin) (tomada de Quignard, 2007: 27).

La ventana 33-01.pmd

13 01/08/2011, 12:13 p.m.

13



14 LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

Esa noche sexual es lo propio del origen del ser humano en tanto
cuerpo sexuado. Y la noche sexual que estd en nuestro origen en
tanto sujetos del cuerpo sexuado introduce algo a la subjetividad
que nos aleja mucho de la idea de la felicidad: este ser que esta
ahi, representado bajo la forma del pintor, es todo menos feliz, ya
que estd marcado por la incidencia del tiempo.

Tal vez la felicidad quiza sea mas propia de los animales, como
se puede observar en la imagen 2.

La imposibilidad de inscribir el propio origen en la diferencia

entre los sexos es lo que obliga a recurrir a la imagen, que no llega

Imagen 2 © Frans de Waal, Chimpanzés bonobos s accouplant face a face (tomada de Cohen, 2003: 52).

La ventana 33-01.pmd 14 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 15 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

a escribir la diferencia entre los sexos, imagen ausente que no “re-
presenta” el origen, pero que cumple una funcién capital en la
sexuacion: el sujeto asexuado es el que, para inscribirse de uno de
los lados en una légica significante, toma como tltimo término (con
funcién de cero) la imagen ausente acerca de su origen.

Respecto a esta tematica de que la diferencia sexual es lo que
no cesa de no escribirse, y que el sujeto quedara inscrito en una
l6gica, quiero brevemente mencionar otro tipo de representacio-
nes pictoricas. En algunos cuadros del “arte bruto” he podido cons-
tatar una especie de desesperacion ante la imposibilidad de una
escritura de “masculino” y “femenino”, bisqueda infructuosa de
“el” rasgo diferenciador, que termina en la acumulacién de mu-
chos rasgos o, alternativamente, por la muda presentacion de esta
verdadera ausencia del rasgo diferenciador.

Lo que la teorfa psicoanalitica ha tematizado mediante el con-
cepto de “escena primitiva”, remite a este sujeto de una paradoja
fundamental, por medio de la cual el deseo sexual es en cierto
modo constitutivo del tiempo mismo, del tiempo de la experiencia
humana. En efecto, la escena primitiva contiene en si la ley simbo-
lica, no es una simple fantasfa, sino, para decirlo otra vez en pala-

bras de Quignard, ——

...lo que impide que las generaciones se telescopien, lo que

impide que los muertos regresen con los vivos, lo que impi-
de que el que no ha nacido todavia participe del coito que lo

concibié. Destinando el origen a la invisibilidad, transfor-

15



16

‘ La ventana 33-01.pmd

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

ma “lo invisible que esta situado en lo real” en algo “visible

situado en lo irreal” (Quignard, 2007: 136).

4.7
{ 1722

Imagen 3 * Carlo, Composition, 1964 (gouache  Imagen 4 * Oswald Tschirtner, 4 Tanzpaare (4 couples
sobre papel, 70 x 50 cm) (tomada de Thévoz, 2001:  dansant), 1971 (tinta china sobre papel, 14.5x 10.5 cm)
58). (tomada de Thévoz, 2001: 1 13).

La escena primitiva no define un sujeto de ninguna identidad sexual,
sino un sujeto situado fuera del tiempo cronoldgico, constante des-
de la infancia hasta la muerte; un sujeto que el pintor Jean Rustin
representa como algo situado entre nifio y anciano. Lo que lo ca-
racteriza no es el ser hombre o el ser mujer respecto de la escena
invisible, sino la mirada fascinada por la imagen ausente que sella

su origen, mirada que no enfoca un objeto, sino que regresa sobre

16 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 17 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

sf mismo, en una perplejidad que es mucho mas que incompren-
sién: es noche, es abismo sin fondo, es angustia. “La emocién pro-
pia de la escena invisible es el susto” (Quignard, 2007: 147. Véase
también Quignard, 2000).

Asi, la sexuacidn se revela como una asexuacién en la que nada
hay de certero: ni acerca de la identidad (hombre-mujer) del que
estd ante la imagen que falta, ni acerca del destino somético del
fantasma. El sujeto del cuerpo sexuado no serd nunca algo que

pueda dar consistencia a la diferencia entre los sexos.

Encarnacion: més alla de la imagen ’] Si el sujeto del cuerpo sexua-

do no puede dar consisten-
cia a la oposicién masculino-femenino, {(cémo deviene el cuerpo
significante, significante respecto a la oposicién “masculino-feme-
nino”? La respuesta fue dada en el momento mismo del descubri-
miento del inconsciente por Freud, en su trabajo sobre la histeria
de conversién. Preguntemos entonces: (De qué se trata este extra-
flo brinco entre lo anfmico y el cuerpo que caracteriza a la histeria
de conversion, en el cual se hace sentir la insistencia del “missing
link” que Freud le propuso a Groddeck?, (el cuerpo qué papel jue-
ga en este “brinco”?

Tenemos dos posibilidades para pensar esta cuestién: concebi-
mos el cuerpo como un lugar saturado de significaciones, las que se
manifestaran de alguna manera mediante el cuerpo (el cuerpo se-
rfa en esta perspectiva un discurso encarnado), o concebimos el

sentido, incluso el hecho mismo de la significancia, como un cam-

17



‘ La ventana 33-01.pmd

18

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

po parasitado por el cuerpo (el cuerpo seria entonces bloqueo del

discurso).

Quiero sostener, contra la visién “vulgar” (la del cuerpo como

discurso encarnado), que sélo la segunda perspectiva es admisible,

y que es ademas la que se impone desde el punto de vista de la

filosoffa fenomenoldgica, que ha devenido cada vez mas importan-

te para la reflexion sobre el cuerpo.

Empecemos con un parrafo de Emmanuel Levinas, en el cual se

considera lo que est4 en juego en lo que hemos llamado “brinco”

del alma al cuerpo. Levinas dice: —

La heterogeneidad de los términos que se unen subraya la
verdad de la transcendencia, de la intencionalidad transitiva.
La separacién cartesiana entre el alma y el cuerpo, que no
logran tocarse, permite solamente formular la radical dis-
continuidad que la transcendencia debe franquear. El salto,
en el sentido espacial del término, interrumpe la continui-
dad de la trayectoria, pero en el espacio donde todos los
puntos se tocan, no se produce ninguna discontinuidad. El
salto de la transcendencia que va del alma al cuerpo es absoluto.
En un “cierto momento” el saltador no est4 verdaderamen-
te en ninguna parte. La transcendencia se produce median-
te la kinestesia, donde el pensamiento se rebasa no tanto
encontrando una realidad objetiva, sino realizando un mo-

vimiento corporal (Levinas, 1959, en Levinas, 2006a: 196).

01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE 19

El brinco alma-cuerpo, lo que llamamos “encarnacién”, no es en-
tonces encarnacién de un discurso, sino produccién de la trans-
cendencia en la kinestesia, es decir, en el cuerpo en tanto que es
fundamentalmente movimiento. Y que no nos asuste hablar de “trans-

cendencia”: no se trata de nada del otro mundo, sélo se refiere al

origen del Leib’, del cuerpo vivo, es algo que

3 El aleman hace la distincién entre “Leib” (cuerpo
transciende al mero K(j’rper (el cuerpo or- vivo, animado) y “Kérper” (cuerpo en el sentido ma-
L, . ., . terial).
gdnico) y también la imagen del cuerpo, ya
que la imagen del cuerpo vivo es algo posterior a la experiencia del
cuerpo vivo, en movimiento. Sélo asi la encarnacién puede ser con-
cebida en relacién con el cuerpo vivo, cuerpo que se mueve, cuer-
po de la kinestesia.

Hace unos afios, el fildsofo Jean-Luc Nancy hizo valer esta pers-

pectiva en una reunién con psicoanalistas. Les dijo: —

...un cierto discurso del psicoanilisis parece obstinarse [...]
en volver el cuerpo ‘significante’, en vez de hacer que salga
de su escondite la significacién como lo que en todos lados
hace funcién de pantalla para los espaciamientos de los cuer-
pos. Este andlisis “ectopiza” (o “utopiza”) el cuerpo fuera de
su lugar: lo volatiliza y lo indexa sobre lo incorporal del
sentido. Asi, parece, se instituye la histeria como ejemplar:
un cuerpo saturado de significacién. Y, como consecuencia,
ya no hay cuerpo... Quisiera al contrario ver en la histeria
un parasitaje completo de lo incorporal del sentido por el cuerpo,

hasta el punto de volver mudo lo incorporal, para exhibir

‘ La ventana 33-01.pmd 19 01/08/2011, 12:13 p.m.



20 LA VENTANA,

NOM.

33 / 2011

4 Las consecuencias metodoldgicas de esta posi-
cién son inmensas: “un discurso del cuerpo o so-
bre el cuerpo debe a la vez ser tocado por y tocar lo
que no es de ninguna manera discurso. Lo que
quiere decir simplemente que el discurso del cuerpo
no puede producir un sentido del cuerpo, no puede
dar sentido al cuerpo. Més bien, debe tocar, alcan-
zar lo que, del cuerpo, interrumpe el sentido del
discurso. [...] Tocar la interrupcién del sentido,

he aqui lo que, por mi parte, me interesa en el

en su lugar un pedazo, una zona de a-significancia
(Nancy, 2000: 20).4

El cuerpo que se inscribe en la oposicion
M/E podemos concluir, se nos impone como

un parasitaje de lo incorporal, ahi donde el

asunto del cuerpo” (Nancy, 2000 20). | cuerpo se expone. Exposicién a los demds

‘ La ventana 33-01.pmd

que se caracteriza por la exhibicién de pe-
dazos del cuerpo y/o la exhibicién del cuerpo en pedazos y/o del
cuerpo como pedazo. Que a esto se le pueda llamar “produccién de
‘zonas de a-significancia” parece ahora entendible, puesto que se
trata de procesos que no demuestran la presencia de traslaciones o
traducciones de significaciones al cuerpo, sino de la incidencia del
cuerpo a partir de una zona que no puede ser denominada més que
“transcendente”, en la medida en que tiene que ver con el objeto-

causa del deseo sexual.

Goce y cuerpo sin 6rgano | También se habra entendido que esta

inversion de la perspectiva cambia

completamente el discurso acerca de las llamadas “zonas er6genas”:

éstas ya no serdn nunca mas la expresién de un discurso acallado o
imposible, sino puntos de interrupcion del discurso por el cuerpo.

Este tema, el de la interrupcién del discurso por el cuerpo, nos

conduce a un determinado concepto de “sensibilidad”. En la sensi-

bilidad estd implicada una sed, un hambre, un “tener ganas de...”,

anterior al objeto en el cual se fijara después, que, como dice Emmanuel

20 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 21 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

Levinas, “sin constituir el sentido tltimo de la sensibilidad, inquieta
y perturba la sensacién devenida en saber” (Levinas, 1978: 117).

En la sensacién no se produce entonces una coincidencia, un
recubrimiento feliz de lo buscado (cuyo sentido conozco y puedo
representarme) por una presencia en carne y hueso. Hay en la sen-
sibilidad un constante ir més alla de lo que podria ser de carne y
hueso: mas alla de “las imagenes, los aspectos, los reflejos o las
siluetas, los fantasmas, las envolturas de las cosas que le bastan a la
consciencia de...” (idem).

Constatamos en la sensibilidad un movimiento del sujeto del
cuerpo que devora la distancia entre el sujeto y su objeto. Hay
absorcién y abismo, confusién “du sentant et du senti”, como di-
cen los fenomendlogos franceses, es decir, confusion del que sien-
te con lo que es sentido por él. Es decir que hay ruptura de la
forma del fendmeno, algo amorfo se hace sentir, algo material anda
por ahi en la saciedad que “llena”, antes de meterse a una forma,
antes de ofrecerse al saber de esta materialidad y a su posesion.

Levinas dice sobre este movimiento: —

Antes de toda reflexién, antes de todo retorno sobre si, el
goce es goce del goce, siempre faltando a s mismo, llenandose
de estas faltas prometidas al contentamiento, satisfacién-
dose ya con este proceso impaciente de la satisfaccion, go-
zando de su apetito. Goce del goce antes de toda reflexién,

pero sin voltear hacia, sin reparar en el goce a la manera de

c6mo la visién se voltea hacia lo visto (Levinas, 1978: 117).

21



> Segtn Torben

22

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

Esta otra manera de “voltear”, de “reparar en”, diferente de la vi-

sién, es decir, sin la menor pizca de direccionalidad hacia algo puesto

ahf ante el sujeto de manera “objetiva”, nunca constituyendo una

oposicion entre el punto que ve y el punto que es visto, se manifies-

ta de manera ejemplar en el masoquismo. La exposicién al otro es

en este caso extrema, y esto es asi porque el sujeto abandona la

posicion interrogativa del “lqué soy yo para ti!”, y responde antici-

padamente con su ser-objeto a la pregunta del otro sujeto. Eso es lo

Lohmiiller (2006: que Lacan dice del masoquismo.®

56).

‘ La ventana 33-01.pmd

Pero, {qué es eso de responder con su ser-objeto? En el semina-

rio del afio 1969, que se llama “De un Otro al otro”, Lacan relacio-

no el proceso en cuestién con su teoria del “plus-de-gozar”.

“Acercarse al goce por la via del plus-de-gozar”, lo llamd, lo cual

significa que se produce ahi, a pesar de la pérdida (la experiencia

masoquista puede ser displacentera), una plusvalia, un “plus” en el
campo del goce (Lacan, 2006b: 134).

Hace mas de 25 afos, Gilles Deleuze y Felix Guattari, refirién-

dose al masoquismo, lanzaron a la discusién el concepto de “cuer-

po sin 6rgano”. Trajeron a colacién el siguiente ejemplo: —

22

[Un varén le dice a su amante]: “Maitresse (ama, duefa),
me puedes atar a la mesa, con lazos firmemente apretados,
entre 10 y 15 minutos, el tiempo para que prepares los
instrumentos; luego: cien golpes de fusta al menos, con
algunos minutos de detenimiento; después comienzas la
costura ...” (Deleuze y Guattari, 1980: 187).

01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 23 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

(A qué costura se refiere? Que le cosa la piel sobre el glande, los
testiculos a las nalgas, los pezones con listones, en fin: que quede
totalmente cosido, inmovilizado y encerrado en su propia piel, sin
que el 6rgano sexual pueda manifestarse como signo del deseo.
La plusvalia que se gana en la posicién masoquista no se presen-
ta como un placer derivado de la posicién pasiva, sino como algo
mas alld del placer, un “plus” que hay en la respuesta anticipada
del “ser-objeto”; respuesta con la cual un sujeto captura al otro. En
este sentido, la posicién masoquista, el cuerpo cosido, excluyendo
al 6rgano genital, es la posicion deseante por excelencia. Por esta
razén es que Lacan les respondi6 a Deleuze y Guattari en su semi-

nario del dfa 22 de enero con las siguientes palabras: —

La forma m4s caracteristica, la mas sutil que hemos logrado
dar de Ia funcién causa del deseo, es lo que se llama el goce
masoquista; es un goce analdgico. El sujeto toma ahi de ma-
nera analdgica la posicién de pérdida, de desecho, represen-
tada por a, objeto causa del deseo en el nivel del plus de gozar

(Lacan, 2006b: 134).

En cuanto al empleo de la palabra “pérdida”, conviene tomar en
cuenta el término alemén Ver-lust. Ver- como prefijo indica lo mis-
mo que en Ver-dringung (represion), Ver-leugnung (denegacion), Ver-
werfung (forclusién), a saber, un movimiento de colocaciéon de “algo”
lejos del “yo”, es decir, del embragador, morfema de la primera per-

sona, lejos de la instancia de discurso. El Ver- en este proceso es lo

23



‘ La ventana 33-01.pmd

24

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

que marca la Lust (las ganas), y la marca tanto de un “menos”
como de un “mas”, de un plusvalor que se puede convertir en do-
nacién al otro, en entrega al otro.

Volteando ahora hacia el Otro que el sujeto instituye de esta

manera, Lacan afirma acto seguido: —

En su esfuerzo por constituir al Otro como campo solamen-
te articulado bajo el modo de este contrato sobre el cual
nuestro amigo Deleuze ha puesto tan felizmente el acento
para suplir a la imbecilidad trémula que reina en el psicoa-
nalisis, el sujeto goza sobre la proporcién que se sustrae,

aproximandose al goce por la via del plus-de-gozar (Lacan,

2006b: 134).

Si la via del “plus-de-gozar” —en la que un “menos” (pérdida) se
anuda a un “mas” (valor de goce) que se ejemplifica en la posicién
masoquista— es una propiedad del deseo sexual en general, esto a
su vez, como ya lo pudimos constatar en el tema de la imagen invi-
sible y de la encarnacién kinestésica, acentta el alejamiento res-
pecto del 6rgano genital que habita al sujeto en su sexuacién. Tal
vez, con la palabra “imbecilidad” Lacan quiso tocar este punto: no
entender nada esto de que el horror a la pasividad se puede con-
vertir en goce, o sea que existe no solo la angustia de castracion,
sino también el goce de la castracion. Si Freud detect6 ese goce de
la castracién en una “neurosis diabdlica” (Freud, 1923: 67-100),

esto indica que la paradoja que hay en este punto del goce maso-

24 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 25 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

quista es una cuestion estructural, de que hay algo diabdlico en el

goce que marca el mas alla del placer.

La (in) diferencial]

Identidad sexualljl El segundo dilema que hemos formulado al prin-

cipio de esta exposicién tiene que ver con la
identidad, en la medida en que es presupuesta por toda formula-
ci6én discursiva de la diferencia. La diferencia presupone la identi-
dad. La in-diferencia, en cambio, la niega. Pero tanto el presuponer
la identidad como el negarla son posiciones imposibles para el suje-
to del cuerpo.

Cuando Lacan dice que “en el psiquismo no hay nada con que
el sujeto pueda situarse como ser de macho o ser de hembra” (Lacan,
2006a: 186) —cosa que hemos tratado de explicar al hablar de “a-
sexuacion”—, ino estd precisamente indicando que la “identidad”
no se adquiere mediante la identificacién con una persona del mismo
sexo! En efecto, es ésa la paradoja de la identidad, y en torno a ella se
estructuran todo tipo de dilemas. Parece ademds que estos dilemas
se juegan justamente alrededor de la siguiente alternativa: insistir
en la diferencia M/F en cuanto al cuerpo constituido por estas zo-
nas de a-significancia que propone Nancy o enfocar la identidad
con indiferencia respecto de M/E Se trata de un dilema terrible,
porque en la primera dptica el sujeto se abandona a la normativi-

dad de una época y de un entorno social, y en la segunda 6ptica

25



‘ La ventana 33-01.pmd

26

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

corre el peligro de desprender la idea misma de la identidad de la
oposicion entre los sexos.

Si no hay la identidad “varén” y la identidad “mujer”, si no es
posible encontrar un rasgo definitorio que genera esta oposicion,
queda la posibilidad de definir la “identidad” mediante un atribu-
to. Es lo que se hace en la clasificacién, digamos, “psicopatoldgica”
que hace las siguientes distinciones: hombre neurdtico y mujer
neurdtica; hombre perverso y mujer perversa; hombre psicético y
mujer psicética; hombre homosexual y mujer homosexual; hombre
travesti y mujer travesti; hombre transexual y mujer transexual. Es
evidente que se trata de clases abiertas y que se corre todo el ries-
go de caer en clasificaciones como la que se conoce de un cuento
de Borges: animales con cola, sin cola, etc., es decir, que todo des-
emboca en una taxonomia bastante aberrante y abstrusa, sin 16gi-

ca, que confunde 6rdenes simbolicos implicados.

La dispersion P Esta clasificacién pasa por alto todo lo que hemos

dicho en cuanto al primer dilema: evita los hechos
de la imagen ausente, del cuerpo de la a-significancia, del cuerpo
sin 6rgano. Se podria incluso decir que es la in-diferencia respecto
de todo esto lo que determina el efecto de esta fenomenologia de
“animales raros”. En vez de producir tales clasificaciones, falta pensar
el cuerpo sexuado como resultado de un proceso de dispersion o de
diseminacién que se origina en la existencia a partir del punto que

hemos tratado de cernir.

26 01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE

Hay un intento muy interesante de Jacques Derrida por avanzar
en esta linea. En un comentario a ciertos textos de Martin Heide-
gger, en los que éste recurre al término Geschlecht (sexo, pero el
término no se refiere s6lo a la oposicién M/F o al 6rgano sexual, sino

también a la estirpe, es decir, al origen), Derrida dice: —

La existencia esconde, abriga en sf la posibilidad interna de
una dispersién o de una diseminacion fdctica en el cuerpo propio
[en el Leib], y por esta via en la sexualidad [Geschlecht]. Todo
cuerpo propio es sexuado y no hay existencia sin cuerpo
propio. Pero la secuencia propuesta por Heidegger parece
muy clara: la multiplicacién dispersante no se debe en pri-
mer lugar a la sexualidad del cuerpo propio; es [en cambio]
el cuerpo propio mismo, la carne, la “Leiblichkeit” (la
corporeidad), lo que arrastra originariamente la existencia
hacia la dispersién y como consecuencia hacia la diferencia

sexual (Derrida, 1990: 161).

Es importante reparar en la diferencia de este enfoque, que tiene
una visién de la dispersién que reduce el efecto dispersante a una
simple multiplicidad, llamada a veces “diversidad sexual”. La mul-
tiplicacién que se enfoca aqui, proceso en el que el cuerpo vivo

arrastra la existencia hacia la diferencia sexual, ——

... no se da por el hecho de que hay pluralidad de objetos, es

en verdad lo inverso lo que sucede. Es la estructura origina-

‘ La ventana 33-01.pmd 27 01/08/2011, 12:13 p.m.

27



28 LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

riamente diseminal, es la dispersién de la existencia lo que

hace posible esta multiplicacién (Derrida, 1990: 163).

Estas reflexiones apuntan también a un “antes” de la alternativa

“activo/pasivo”: —

No hay existencia que no presuponga la “echada” (la jetée,
“Geworfenheit” en Heidegger). Echada “antes” de todas las
modalidades de “echada” que vendrian después a determi-
narla, antes del proyecto, del sujeto, del objeto, de lo abyec-
to, del rechazo (rejet), del trayecto; se trata aqui de la echada
que la existencia no sabrfa hacer suya en un proyecto, en el
sentido en que se echarfa, se lanzarfa a si misma como un
sujeto amo del acto de echarse. La existencia es “echada”
esto significa que es echada antes de cualquier proyecto de
su parte, pero este “echado” no estd todavia sometido a la alter-
nativa de la actividad y de la pasividad que es demasiado solida-
ria del par sujeto-objeto y por ende de su oposicién (Derrida,
1990: 166).

La pulsion y la oposicion activo/pasivo’] El psicoanilisis, es decir,
la mirada clinica, preten-

de abordar la “echada” empleando la oposicion “activo/pasivo” como
una clave de acceso a la pulsion. A mi modo de ver, la clinica
psicoanalitica permite distinguir dos aspectos principales: 1. la fija-

cién de la oposiciéon M/F en la oposicién significante “activo/pasi-

‘ La ventana 33-01.pmd 28 01/08/2011, 12:13 p.m. ‘



‘ La ventana 33-01.pmd 29 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

vo”; 2. la apertura de un pasaje entre los dos términos de la oposi-
cién M/E

= Fijacién de la oposiciéon M/F en activo/pasivo

Con respecto al primer proceso, el de la “fijacién” en la oposicion
“activo/pasivo”, se puede sin duda afirmar que el juego de lo activo
y de lo pasivo es lo que mejor permite conocer el papel del cuerpo en
lo pulsional. La pulsién se caracteriza precisamente por la ambigiie-

dad entre pasividad y actividad. Levinas, por ejemplo, afirma: —

... la ambigiiedad de la pasividad y de la actividad en la descrip-
cién de la sensibilidad fija en realidad este tipo nuevo de
conciencia que se llamarad cuerpo propio, cuerpo-sujeto.
Sujeto como cuerpo, y no simple paralelo del objeto repre-

sentado (Levinas, 1960b: 168).

Freud explica que “estamos acostumbrados a decir: todo hombre
posee mociones pulsionales, necesidades, propiedades, tanto mas-
culinas como femeninas” (Freud, 1930: 465). Es la muy vieja tesis
de la bisexualidad, traida desde los tiempos de Wilhelm Fliess. Sin
embargo, la Gnica manera de articular esta tesis (no falsa, pero
imprecisa) con la doctrina de la pulsién, es reducir la oposicion
M/F a la oposicién “activo/pasivo”. Paul-Laurent Assoun, quien ha

insistido en este punto en reiteradas ocasiones, dice:

29



30 LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

Hablar en términos de “activo” y de “pasivo” es el tnico
remedio para no quedarse callado, cuando uno quiere abor-
dar “psicolégicamente” lo masculino y lo femenino, es de-
cir, para poder hacer caso de su inscripcién psiquica (Assoun,

2006: 28).

En el mismo sentido, Lacan afirma que la oposicién activo/pasivo
es una mera suplencia para “lo que de ninguna manera puede de-
cirse, a saber la relacién sexual” (Lacan, 1975: 76).

Sabemos que Freud consideraba que este procedimiento, nece-
sario en la clinica, era una reduccién en cierto modo “evaporada”
(Freud, 1920a: 276) de la diferencia entre los sexos, pero que era

necesaria para pensar la pulsion, la cual jus-

¢ Hay lenguas que tienen en su gramatica un signi-
ficante particular para la voz mediana, por ejemplo: tamente se sitda en la vozZ mediana,6 O sea
en latin, nascitur indica que la accién (nacer) implica

al sujeto como activoy como pasivo. en la “ambigiiedad” entre lo activo y lo pa-
sivo, como acabamos de ofr de Levinas. El
juego alrededor del polo activo y del polo pasivo, que en cierto
modo de-construye la pulsién, siempre ambigua, es lo que permiti-
ra la observacion propiamente clinica.

De hecho, la concepcién basica del desarrollo psicosexual tra-
baja bajo el imperio de esta reduccién. Asi, en el complejo de Edipo
de la nifia, la posicién activa (con respecto a la madre) es la condi-
cién de la salida del Edipo, mientras que en el nifio, la posicién
pasiva (con respecto al padre) es la condicién de esta salida. Pero,

por otro lado, la posicién activa con respecto a otra mujer es tam-

‘ La ventana 33-01.pmd 30 01/08/2011, 12:13 p.m. ‘



‘ La ventana 33-01.pmd 31 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

bién atrapante, paralizante en la mujer. Y la posicién pasiva con
respecto a otro hombre es angustiante en el hombre.

Quiero mencionar también que, a partir de este planteamiento,
Assoun ha propuesto una visiéon muy interesante de las estructuras
clinicas. Tendrfamos el siguiente panorama: en la neurosis, lo que
hace el sujeto, tanto masculino como femenino, es reprimir lo fe-
menino. En la perversion, la oposicion entre “femenino” y “mascu-
lino” es abolida, eso se ha venido a llamar “denegacion de la
diferencia”. Y en la psicosis, se trata de la exclusion, de la forclusion
de lo masculino, incluida desde luego en la funcién paterna. Y en
todos estos posicionamientos, que implican al cuerpo en tanto in-
terrumpe el discurso, el juego de la pasividad y de la actividad se

juega de diversas maneras.

— Pasaje de un lado de la oposicién F/M a otro
En lo referente al segundo proceso, en el cual la oposicion activo/
pasivo no se pone al servicio de la oposiciéon M/E, sino al servicio de
su abolicién para facilitar un pasaje al otro lado, también diremos
aqui s6lo pocas cosas. La exposicién ante “los demas”, o “ante los
otros”, “ante el otro”, es aqui diferente de la posicién masoquista.
No se propone al otro el propio ser de objeto, sacando de este acto
un plus de goce. La ganancia no es el goce, sino la posibilidad de
pasar la frontera, de pertenecer, como identidad, como entidad,
como UNO, al otro sexo.

El pasaje se puede efectuar de dos maneras: o jugando con la

apariencia (travestismo), o efectuando el pasaje hacia el otro sexo

31



"Freud aclara en varias ocasiones que el término de

32

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

en lo real, convertirse en alguien del otro sexo. No estd excluida la
posibilidad de una transicién de la primera opcién a la segunda. En
el primer caso es un juego; en el segundo caso es muy en serio, y es
considerado como un derecho por el sujeto que ha emprendido
este camino, por lo cual dirigird su demanda a la sociedad y a la
ciencia. Nuestra prensa esta llena de reportajes que remiten a esta
problemdtica de una manera cada vez mds insistente. Nos parece
importante, en este punto, mantener una posicién matizada, es decir,
no condenar esta posicién subjetiva, ni aprobarla con base en su-
puestos “derechos”.

En efecto, hay en este caso un fracaso de lo simbdlico, una con-
fusion del 6rgano y del significante, que lleva al sujeto a apelar a
un “no” (no soy hombre, no soy mujer) que niega la divisién que
impone el cuerpo sexuado anatémico (Roussel, 2008: 165-189;

Frignet, 2003).

La (des)igualdad I-_|

El rechazo de lo femenino’] En “Anélisis finito e infinito” (1937),

Freud dice que, aunque los conteni-
dos ligados a la diferencia de los sexos son distitintos, existe “algo

que es comin a ambos sexos, algo que, por medio de la diferencia

entre los sexos, fue empujado hacia otra for-

Alfred Adler “protesta masculina” no es adecuado, ma de expresién” (Freud, 1937: 97) ."Mien-

porque limita la constatacién que est4 en juego del
lado masculino. En cambio, se trata més bien del “fac-

tras que en el nivel de los contenidos

tor comin” (véase, por ejemplo, Freud, 1919: 222). tenemos del 18d0 F la envidia de pene (“la

‘ La ventana 33-01.pmd

32 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 33 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

pretension positiva a la posesiéon de un genital masculino”), y del
lado M el acto de oponerse contra la actitud pasiva o femenina
frente a otro hombre (“el rechazo contra la actitud pasiva o feme-
nina hacia otro hombre”), lo comiin a ambos sexos, el punto donde
son fundamentalmente iguales, es el rechazo de la femineidad.

Se trata en primer lugar de una condicién de la cultura, del
punto en el cual hombres y mujeres son iguales, aunque este factor
(“Faktor”, como dice Freud) no encuentra, dice Freud, la misma
configuraciéon en ambos sexos. Esto nos obliga a enfocar el concep-
to de “rechazo de lo femenino” tanto desde el punto de vista de
cémo estd configurado en cada uno de los dos lados, como también
desde el punto de vista de una légica que opera en su insistencia.
Assoun dice al respecto: “Los dos sexos se encuentran en este re-
chazo. Paradéjicamente, este rechazo del ser femenino es lo que
crea la radical igualdad de los sexos en el orden inconsciente y alimenta
la dindmica de lo masculino y de lo femenino” (Assoun, 2006: 91).

Saber esto tal vez permita relajarse un poco en cuanto a lo de la
igualdad entre los sexos: no estamos hablando de una igualdad de
derechos, de las injusticias, sino de una igualdad en el orden in-
consciente, la cual constituye mas bien un fondo comtn de cual-
quier posible encuentro entre los sexos.

A partir de este “factor comin” podemos ahora formular la des-
igualdad.

La mujer, podriamos decir, expresa el rechazo a lo femenino
mediante la envidia del pene. La respuesta de hiperpasividad la

puede conducir a la frigidez. Para poner a salvo la posicién activa,

33



‘ La ventana 33-01.pmd

34

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

es decir, para no tener que sofocarla, esta posicién activa debera
poder desligarse del pene, o sea que se trata, para la mujer, de “ser
(activa) sin tenerlo”.

El hombre, en cambio, expresa el rechazo a lo femenino median-
te el rechazo a la pasividad. A él, la respuesta de la hiperactividad
lo puede conducir a la impotencia. Para poner a salvo la posicion
pasiva, ésta debe desligarse del “estar castrado”, o sea que se trata,

para el hombre, de “no ser (pasivo) sin tenerlo”.

Logica de la inscripcién | En la progresién de la obra de Lacan po-

ydisimetrfa | demos asistir a la construccién de una

teorfa de la identidad sexual que se abs-

tiene totalmente de la idea de atributos, para desembocar en una

légica, es decir, en una escritura simbdlica del “ser”, que surge

sobre el fondo de una inscripcién de los sujetos de uno de los dos
lados de la oposicién entre los sexos.

Del lado de lo masculino, el sujeto “toma su inscripcién por
medio de la funcién falica” (la castracion), la cual, por otro lado,
“encuentra su limite en la existencia de un x (UN hombre, la excep-
cién) por medio del cual la funcién falica esta siendo negada”, dice
Lacan. En esta excepcién hay que reconocer al padre de la horda,
que Freud defini6 ya desde 1912 (“Tétem y tabt”) como condiciéon
de la cultura misma. Lacan, al bajar esta teorfa “social” a su correcto
lugar de universal de la sexuacién, dird que “el todo descansa aqui
sobre la excepcion puesta como término sobre aquello que, a esta

funcién falica, la niega integralmente” (Lacan, 1975: 74).

34 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 35 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

Del lado de lo femenino, donde se inscriben “todos los seres que
asumen el estatuto de mujer”, Lacan dird: “Nada puede decirse de
LA mujer. La mujer esta en relacion con la falta, con el significante
de una falta en lo simbdlico, y en este sentido, de antemano ella se
desdobla, ella no es toda, ya que, por otra parte, tiene relacién con
el significante falico” (ibidem: 75).

Con esta base, presentada aqui sin duda con demasiada breve-
dad, podemos ahora pensar la desigualdad de otra manera, es de-
cit, como disimetrfa:

Los seres inscritos del lado “masculino” buscarén en el otro el
objeto a, el objeto causa del deseo. “La sexualidad masculina est
por completo orientada hacia el objeto a, hacia lo que ha podido
caer de la imagen, hacia aquello en torno a lo cual gira el circuito
de la pulsién”, dice Roland Chemama (2001: 282), lo cual expone
al hombre al destino de una escisién entre LA mujer (buena, inclu-
so santa, pero intocable) y UNA mujer (degradada), escisién que
Freud habia diagnosticada como destino del hombre en nuestra
cultura (Freud, 1912a: 78-91).

Los seres inscritos del lado “femenino” buscaran en el otro el
significante falico (que Lacan define como el significante sin signi-
ficado), pero también estardn en la existencia como seres sexuados
referidos al significante de una falta en lo simbdlico, es decir, a un
término que se ubica del lado femenino. Esta doble referencia los
expone a una divisién entre su absorcion por el falo que busca en el
hombre, y la dimensién de infinitud que marca su deseo sexual en

cuanto esté referido a su propio sexo.

35



‘ La ventana 33-01.pmd

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

Saber y no-saber ’] La légica que hemos presentado de forma abre-

viada, aunque pueda ser formulada en una es-
critura, no constituye sin embargo un saber, razén por la cual Lacan
advirti6 a sus estudiantes: “Vds. podrian creer que saben todo. Es
necesario preservarse de esto. [...] El sentido [s6lo] indica la di-
reccion hacia la cual va su fracaso” (Lacan, 1975: 73-74).

Y Pascal Quignard afade: —

Se dice que a partir de cinco afios cada nifia deviene deseo
de tener, mientras que todo nifio deviene angustia de per-
der. Pero ningtin sexo sabra jamas por el otro sexo. La Ginica
cosa que es segura, es que la diferencia sexual consagra
a cada sexo a la mitad del goce posible. Entonces, a partir de

cinco afios hasta su muerte, la envidia se pone a reinar en-

tre los dos sexos, mucho m4s que el deseo (Quignard, 2007).

Si hablamos de un anhelo de igualdad, tenemos que tomar en cuen-
ta, sin embargo, que esta igualdad no podrd nunca ser construida
con base en un saber acerca de la diferencia entre los sexos. Antes
bien, tendremos que reconocer que el encuentro entre los sexos se
da siempre de una manera en la cual la l6gica de la sexuacién est4
velada.

Con respecto a la imagen 5, muy antigua (Rumania, 5000 a.
C.), la pareja, en palabras de Claudine Cohen, “da una imagen de

complicidad, de armonia y de igualdad” (Cohen, 2003).

36 01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE 37

La armonia y la igualdad se dan sin duda
s6lo con la condicién de una especie de recu-
brimiento, de velo puesto sobre la diferencia
sexual: ésta se muestra en realidad sélo a tra-
vés de la vestimenta como una especie de es-
critura, y no como una propiedad de los
cuerpos.

En el fondo, dirfamos, esta imagen tan an-
tigua dice lo mismo que el cuadro de Magritte
(véase la imagen 6).

{Qué es lo que hace que los amantes de

Gumelnitsa parecen traer mascaras? Tal vez el

Richard S. Zeisler), (tomada de Quignard, 2007: 50).

La ventana 33-01.pmd 37

Rumania), (tomada de Cohen, 2003: 170).

Imagen 6. René Magritte, Les}l, 1928 (6leo sobre tela, 54 x 73 cm, Nueva York, coleccion

01/08/2011, 12:13 p.m.

Imagen 5. Los amantes de Gumelnitsa (terra-
cota, 70 mm, Museo Arqueoldgico, Oltenita,



La ventana 33-01.pmd

38

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

hecho de que las orejas destacan de una manera evidente. (Se
trata de una alusién al oido que se prestan mutuamente? Que nos
baste por el momento sefialar que también en el cuadro de Magritte
se destaca este rasgo, porque, dirfamos, aunque estén cubiertos por
una tela, siempre podran oifrse. Es mds: no les queda mas que recu-

rrir al decir y al oir para que se pueda dar el encuentro.
Bibliografia

ASSOUN, Paul-Laurent. Lecons psychanalytiques sur masculin et feminin. Parfs,

Economica/Anthropos, 2005.

Lecciones psicoanaliticas sobre masculino y femenino. Argentina, Nue-
va Visién, 2006.

CHEMAMA, Roland. “Escisién masculina, divisién femenina”, Elementos
lacanianos para un psicoandlisis de lo cotidiano. Barcelona, Serbal, 2001.

CLAIN, Olivier. “De las formas de solidaridad. Sobre la quiralidad”, en
Paul-Laurent ASSOUN y Marcos ZAFIROPOULOS (dirs.), Légicas del sinto-
ma, l6gica pluridisciplinaria. Buenos Aires, Nueva Visién, 2000.

COHEN, Claudine. La femme des origines. Images de la femme dans la préhistoire
occidentale. France, Belin-Herscher, 2003.

CZERMAK, Marcel (dir.). Les jardins de Uasile. Questions de clinique usitée et
inusitée. Parfs, Association Lacanienne Internationale (Journées

*étude 2006), 2008.

DELEUZE, Gilles y Felix GUATTARI. Mille Plateaux. Parfs, Minuit, 1980.

DERRIDA, Jacques. “Différence sexuelle, différence ontologique” (1983),
Heidegger et la question. De Uesprit et autres essais. Parfs, Flammarion,
1990.

38 01/08/2011, 12:13 p.m.



‘ La ventana 33-01.pmd 39 01/08/2011, 12:13 p.m.

HANS SAETTELE

FoucAuULT, Michel. Histoire de la sexualité, 111: Le souci de soi. Paris, Gallimard,
1984.

—— El cuidado de si. Historia de la sexualidad 111. Madrid, Siglo xx1, 2005.

FREUD, Sigmund. “Ueber die allgemeinste Erniedrigung des Liebeslebens”,
Gw, v, 1912a.

— “Sobre las mas generalizada degradacién de la vida amorosa. (Con-
tribuciones a la psicologfa del amor, 11), oc, x1, 1912b.

—— “Carta a Groddeck del 5 de junio 1917”, en Georg GRODDECK y
Sigmund FREUD, Briefe iiber das Es. Minich, Kindler, 1974.

—— “Ein Kind wird geschlagen”, Gw, x11, 1919.

— “Pegan a un nifio. Contribucién al conocimiento de la génesis de
las perversiones sexuales”, OC, xv1, 1919a.

—— “Mas all4 del principio del placer”, oc, xvii, 1920.

— “Uber die Psychogenese eines Falles von weiblicher Homosexu-
alitat”, Gw, x11, 1920a.

—— “Sobre la psicogénesis de un caso de homosexualidad femenina”,
oc, xvi, 1920b.

—— “Eine Teufelsneurose im siebzehnten Jahrhundert”, Gw, xii, pp.
315-353 (1923 [1922)).

—— “Das Unbehagen in der Kultur”, Gw, x1v, 1930.

—— “Die endliche und die unendliche Analyse”, Gw, xv1, 1937.

— “Analisis terminable e interminable”, oc, xxi1, 1937a.

FRIGNET, Henry. El transsexualismo. Buenos Aires, Nueva Visién, 2003.

LACAN, Jacques. Le Séminaire, livre XX, 1972-1973, Encore. Parfs, Seuil,
1975.

39



‘ La ventana 33-01.pmd

40

LA VENTANA, NOM. 33 / 2011

—— El Seminario X1, Los cuatro conceptos fundamentales del psicoandlisis.
Argentina, Paidés, 2003.
—— El Seminario XX, Auin. Argentina, Paidés, 2004.

Le Séminaire, livre X1, Les quatre concepts de la psychanalyse. Parfs, Seuil,
2006a.

Le Séminaire, livre xvI, D’'un Autre a 'autre. Parfs, Seuil, 2006b.

—— El Seminario xv1, De un Otro al otro. Argentina, Paidés, 2008.

LEVINAS, Emmanuel. Autrement qu'étre ou au-deld de 'essence. Parfs,
Martinus Nijhoff, 1978.

—— De otro modo que ser o mds alld de la esencia. Salamanca, Sigueme,
2000.

Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Madrid, Sintesis,
2005.

— “Intentionalité et métaphysique” (1959), Découvrant Uexistence avec
Husserl et Heidegger. Parfs, Vrin, 2006a.

— “Reflexions sur la téchnique fénoménologique” (1959), Découvrant

lexistence avec Husserl et Heidegger. Parfs, Vrin, 2006b.

LOHMULLER, Torben. Die verschlagene Lust. Zur cisthetischen Subversion im
Masochismus. Heidelberg, 2006 (invierno).

NANCY, Jean-Luc. Corpus. Paris, Métailié, 2000.

Corpus. Madrid, Arena libros, 2003.

PORGE, Erik. “El objeto a: la invencién”, Transmitir la clinica psicoanalitica.

Freud, Lacan, hoy. Buenos Aires, Nueva Visién, 2007.
QUIGNARD, Pascal. Le sexe et U'effroi. Paris, Gallimard, 1994.
—Elsexoy el espanto. Cérdoba, Argentina, Cuadernos de Litoral, 2000.

La nuit sexuelle. Parfs, Flammarion, 2007.

40 01/08/2011, 12:13 p.m.



HANS SAETTELE 41

RousskL, Claudine. “Madame Sans Blanc, ou un corps-a-sac. Décor (ps)
et transsexualisme”, en Marcel CZERMAK (dir.), Les Jardins de lasile.
Parfs, Association Lacanienne Internationale, 2008.

THEVOZ, Michel. Collection de U'art brut Lausanne. Zurich, Institut suisse
pour I'étude de 'art, 2001.

‘ La ventana 33-01.pmd 41 01/08/2011, 12:13 p.m.



	LaVentana33-00
	La ventana 33-01
	La ventana 33-02
	La ventana 33-03
	La ventana 33-04
	La ventana 33-05
	La ventana 33-06
	La ventana 33-07
	La ventana 33-08
	La ventana 33-09
	La ventana 33-10
	La ventana33-11



