
107(México 2017/2): 107-13265

MIRADOR LATINOAMERICANO

*	 cialc-unam (silvialimonolvera@yahoo.com.mx).

Centellas sagradas.
El culto al rayo  

en los Andes centrales
Sacred thunder. 

The cult to lightning in central Andes

Silvia Limón Olvera*

Resumen: A través de diversos documentos de los siglos xvi y xvii, en este artículo se 
analiza el culto que rindieron al dios del rayo los llacuaces, antiguos pobladores de la 
sierra central y norcentral de Perú. El objetivo del trabajo es mostrar cómo las creencias y 
prácticas rituales de los habitantes de esa región sirvieron como eje rector e incidieron en 
la jerarquía social de esas comunidades. La investigación arrojó como resultado que los 
ancestros fueron equiparados con el dios patrono, mientras que sus descendientes justifi-
caron su posición privilegiada dentro de la sociedad a través de ese parentesco.

Palabras clave: Andes, Indígenas, Creencias, Ritos, Rayo.

Abstract: Based on documents from the xvi and xvii centuries, this article analyzes the 
way the Llacuaces, ancient settlers of the central and north central mountains of Peru, 
worshiped the god of lightning. The aim is to show the way beliefs and ritual practices of the 
inhabitants of that region served as a pattern and influenced the social hierarchy of these 
communities. The result of the research was that ancestors were compared to the patron 
god and their descendants justified their privileged position in society as a result of that 
relationship.

Key words: Andes, Natives, Beliefs, Rituals, Lightning.

10.22201/cialc.24486914e.2017.65.56930

Recibido:  2 de mayo, 2017 
Aceptado: 10 de agosto, 2017

Limon.indd   107 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

108 (México 2017/2): 107-132 65

Introducción

L as crónicas cusqueñas que recogen la historia y las concepciones 
religiosas de los incas ubican a Illapa, dios del rayo y del trueno1 
por debajo del Sol o Inti, numen tutelar del grupo hegemónico, e 
incluso lo definen como su sirviente.2 Sin embargo, diversos docu-

mentos provenientes de la sierra central y norcentral de Perú se refieren a 
él como el dios más destacado. Esto se puede apreciar, por ejemplo, en la 
obra Dioses y hombres de Huarochirí, en la Relación de los agustinos de 
Huamachuco y en diversos informes jesuitas, como los provenientes de 
Anchash, de Huaylas y de la Provincia de Cajatambo, entre otros. En dichos 
textos se menciona al rayo como divinidad principal y ancestro de los lla-

1	 Aunque el fenómeno natural que fue deificado por los pobladores andinos abarca el 
relámpago y el trueno, me referiré a él como rayo, o con los nombres particulares que 
le asignaron las diferentes comunidades a las que se hará referencia en este trabajo.

2	 Gonzalo Lamana Ferrario [ed.], Pensamiento colonial crítico. Textos y actos de Polo 
Ondegardo, edición de estudio biográfico de Teodoro Hampe Martínez, Cusco, Cen-
tro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”/Instituto Francés de 
Estudios Andinos, 2012, p. 344. Polo Ondegardo (ca. 1520-1575). Jurista y funcionario 
de la burocracia española. Se desempeñó como visitador y corregidor en las Provin-
cias de Charcas y Cusco, además de haber sido encomendero. En la década de 1560 
escribió diversos informes sobre las poblaciones andinas, de las que proporciona im-
portantes datos sobre la sociedad, la economía, la política y la religión. Garcilaso de la 
Vega, Comentarios reales de los incas, ed., índice analítico y glosario de Carlos Ara-
níbar, 2 vols., México, fce, 1995, vol. I, p. 68. Nació en 1539 en Cusco. Hijo natural de 
un capitán español y de Isabel Chimpu Ocllo, descendiente directa de Huayna Capac, 
por lo que perteneció a la más rancia nobleza inca. Por su condición de mestizo con-
juntó dos mundos: el indígena y el español. Creció en el ámbito andino de su madre 
pero también, por disposición de su padre, fue instruido en la cultura occidental, y re-
sidió en España desde los 21 años hasta su muerte en 1616. En su obra Comentarios 
reales, escrita con una prosa excepcional y publicada en 1609, expone de manera cro-
nológica la historia de los incas, sus conquistas y los acontecimientos más relevantes, 
así como las antiguas costumbres y creencias. Las fuentes que alimentaron su obra 
fueron múltiples. Tuvo acceso a la tradición oral que le transmitieron sus parientes 
maternos. Conoció y aprovechó de manera crítica diversos escritos impresos en su 
época sobre los Andes. Ya en España tuvo correspondencia con sus condiscípulos de 
escuela en los Andes, quienes le proporcionaron información. A diferencia de otros 
cronistas, se manifestó en contra de la ilegitimidad y del carácter tiránico de los incas, 
condiciones que sólo aceptó para Atahualpa.

cuaces, grupo que habitaba en ayllus que estaban dispersos en las zonas de 
Huarochirí, Jauja, Atavillos, Ancash, Cajatambo, Recuay y Cajamarca.3 Estas 
dos percepciones, que aparecen en fuentes documentales de procedencia 
diferente, me lleva a plantear que en las crónicas cusqueñas el rayo fue 
calificado como una deidad de menor relevancia que el sol porque, como 
era considerado el ancestro de algunos grupos que fueron avasallados por 
los incas, su dios pasó a ser el servidor del numen patrono del pueblo 
dominante. A pesar de esto, el rayo como divinidad siguió ocupando un 
lugar destacado entre los incas, debido a que se le atribuía el control de 
los fenómenos meteorológicos que incidían directamente en la agricultura. 
De esta manera, la hegemonía incaica fue expresada a través de sus propias 
creencias religiosas, según las cuales la deidad principal de los sometidos 
ocupaba el tercer lugar de la tríada deífica por debajo de Wiracocha e Inti.

En este artículo me propongo exponer la relevancia que el numen 
del rayo tuvo entre los pobladores de la sierra central y norcentral de Perú, 
así como las formas en que las creencias y el culto en torno a él fueron el 
eje rector de dichas comunidades. Para la elaboración del presente artículo 
ha sido de gran valor la información contenida en los documentos de los 
siglos xvi y xvii. Entre ellos destacan los correspondientes a la campaña de 
extirpación de idolatrías publicados por Pierre Duviols, así como las Car-
tas Annuas elaboradas por miembros de la Compañía de Jesús y editadas 
por Mario Polia Meconi.

Los llacuaces y los llactas: dos etnias opuestas

La sierra central y norcentral de Perú estuvo habitada por llacuaces y llac-
tas, quienes, aunque eran de etnias diferentes, compartían territorios. Así, 
por ejemplo, en 1621, Rodrigo Hernández Príncipe dice sobre Ocros lo 
siguiente: “Este pueblo como los demás, están entreverados de pachacas, 

3	 María Rostworowski, Estructuras andinas del poder. Ideología religiosa y política, 
Lima, Instituto de Estudios Peruanos, 2007, p. 52.

Limon.indd   108 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

109(México 2017/2): 107-13265 65

Introducción

L as crónicas cusqueñas que recogen la historia y las concepciones 
religiosas de los incas ubican a Illapa, dios del rayo y del trueno1 
por debajo del Sol o Inti, numen tutelar del grupo hegemónico, e 
incluso lo definen como su sirviente.2 Sin embargo, diversos docu-

mentos provenientes de la sierra central y norcentral de Perú se refieren a 
él como el dios más destacado. Esto se puede apreciar, por ejemplo, en la 
obra Dioses y hombres de Huarochirí, en la Relación de los agustinos de 
Huamachuco y en diversos informes jesuitas, como los provenientes de 
Anchash, de Huaylas y de la Provincia de Cajatambo, entre otros. En dichos 
textos se menciona al rayo como divinidad principal y ancestro de los lla-

1	 Aunque el fenómeno natural que fue deificado por los pobladores andinos abarca el 
relámpago y el trueno, me referiré a él como rayo, o con los nombres particulares que 
le asignaron las diferentes comunidades a las que se hará referencia en este trabajo.

2	 Gonzalo Lamana Ferrario [ed.], Pensamiento colonial crítico. Textos y actos de Polo 
Ondegardo, edición de estudio biográfico de Teodoro Hampe Martínez, Cusco, Cen-
tro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”/Instituto Francés de 
Estudios Andinos, 2012, p. 344. Polo Ondegardo (ca. 1520-1575). Jurista y funcionario 
de la burocracia española. Se desempeñó como visitador y corregidor en las Provin-
cias de Charcas y Cusco, además de haber sido encomendero. En la década de 1560 
escribió diversos informes sobre las poblaciones andinas, de las que proporciona im-
portantes datos sobre la sociedad, la economía, la política y la religión. Garcilaso de la 
Vega, Comentarios reales de los incas, ed., índice analítico y glosario de Carlos Ara-
níbar, 2 vols., México, fce, 1995, vol. I, p. 68. Nació en 1539 en Cusco. Hijo natural de 
un capitán español y de Isabel Chimpu Ocllo, descendiente directa de Huayna Capac, 
por lo que perteneció a la más rancia nobleza inca. Por su condición de mestizo con-
juntó dos mundos: el indígena y el español. Creció en el ámbito andino de su madre 
pero también, por disposición de su padre, fue instruido en la cultura occidental, y re-
sidió en España desde los 21 años hasta su muerte en 1616. En su obra Comentarios 
reales, escrita con una prosa excepcional y publicada en 1609, expone de manera cro-
nológica la historia de los incas, sus conquistas y los acontecimientos más relevantes, 
así como las antiguas costumbres y creencias. Las fuentes que alimentaron su obra 
fueron múltiples. Tuvo acceso a la tradición oral que le transmitieron sus parientes 
maternos. Conoció y aprovechó de manera crítica diversos escritos impresos en su 
época sobre los Andes. Ya en España tuvo correspondencia con sus condiscípulos de 
escuela en los Andes, quienes le proporcionaron información. A diferencia de otros 
cronistas, se manifestó en contra de la ilegitimidad y del carácter tiránico de los incas, 
condiciones que sólo aceptó para Atahualpa.

cuaces, grupo que habitaba en ayllus que estaban dispersos en las zonas de 
Huarochirí, Jauja, Atavillos, Ancash, Cajatambo, Recuay y Cajamarca.3 Estas 
dos percepciones, que aparecen en fuentes documentales de procedencia 
diferente, me lleva a plantear que en las crónicas cusqueñas el rayo fue 
calificado como una deidad de menor relevancia que el sol porque, como 
era considerado el ancestro de algunos grupos que fueron avasallados por 
los incas, su dios pasó a ser el servidor del numen patrono del pueblo 
dominante. A pesar de esto, el rayo como divinidad siguió ocupando un 
lugar destacado entre los incas, debido a que se le atribuía el control de 
los fenómenos meteorológicos que incidían directamente en la agricultura. 
De esta manera, la hegemonía incaica fue expresada a través de sus propias 
creencias religiosas, según las cuales la deidad principal de los sometidos 
ocupaba el tercer lugar de la tríada deífica por debajo de Wiracocha e Inti.

En este artículo me propongo exponer la relevancia que el numen 
del rayo tuvo entre los pobladores de la sierra central y norcentral de Perú, 
así como las formas en que las creencias y el culto en torno a él fueron el 
eje rector de dichas comunidades. Para la elaboración del presente artículo 
ha sido de gran valor la información contenida en los documentos de los 
siglos xvi y xvii. Entre ellos destacan los correspondientes a la campaña de 
extirpación de idolatrías publicados por Pierre Duviols, así como las Car-
tas Annuas elaboradas por miembros de la Compañía de Jesús y editadas 
por Mario Polia Meconi.

Los llacuaces y los llactas: dos etnias opuestas

La sierra central y norcentral de Perú estuvo habitada por llacuaces y llac-
tas, quienes, aunque eran de etnias diferentes, compartían territorios. Así, 
por ejemplo, en 1621, Rodrigo Hernández Príncipe dice sobre Ocros lo 
siguiente: “Este pueblo como los demás, están entreverados de pachacas, 

3	 María Rostworowski, Estructuras andinas del poder. Ideología religiosa y política, 
Lima, Instituto de Estudios Peruanos, 2007, p. 52.

Limon.indd   109 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

110 (México 2017/2): 107-132 65

y éstas en ayllus de llactas y llacuaces.”4 De acuerdo con Pierre Duviols, 
los llactas, también llamados waris, llegaron a la zona provenientes del 
occidente, mientras que los llacuaces arribaron más tardíamente desde 
el oriente. María Rostworoswki establece que unos grupos waris o llactas 
decían provenir de antiguas poblaciones yungas que emigraron temprana-
mente del litoral a la sierra, mientras que otros afirmaban que sus progeni-
tores habían salido de una cueva del nevado de Yerupajá, en tanto que los 
llacuaces llegaron tiempo después desde Yarocaca y Titicaca.5

De acuerdo con la información recopilada durante el siglo xvii en Pa-
riac, Pimachi, Hacas y Ocros, los waris y los llacuaces vinieron del Titicaca, 
aunque algunos ayllus de estos últimos decían que sus ancestros vinieron 
de Yaro ( Yarocaca), como los chaupis y los ayllus Híchoc y Caquimarca, 
así como las pachacas allauca y chauca churi. Los relatos también señalan 
otra diferencia, pues mencionan que las pakarinas o lugares de origen de 
los llacuaces estaban en las punas (tierra alta de la región andina), mientras 
que las de los waris en los pueblos. Esto corresponde al señalamiento de 
Duviols de que los primeros se dedicaban al pastoreo de llamas, mientras 
que los segundos a la agricultura, y establece que se trataba de dos et-
nias diferentes en oposición y complementariedad.6 Las divergencias entre  
los dos grupos mencionados se notan además porque, de acuerdo con lo 
consignado en varios documentos del siglo xvii, como el recogido en 
Santo Domingo de Pariac, los llacuaces decían descender del rayo al que 
veneraban como deidad principal, mientras que los llactas o waris afirma-
ban ser hijos del sol.

Asimismo, cabe señalar que algunos relatos presentan a los ances-
tros de los llactas y llacuaces con características sobrehumanas, lo cual los 

4	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Ocros (1622)”, en Pierre Duviols, Procesos 
y visitas de idolatría. Cajatambo, siglo xvii, revisión paleográfica de Laura Gutiérrez 
Arbulú y Luis Andrade Ciudad, selec. de textos y estudios históricos de Pierre Duviols, 
trad. de textos quechuas de César Itier, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2003, pp. 733 y 734.

5	 Rostworoswki, op. cit., p. 52. Pierre Duviols, “Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores. 
Un dualismo prehispánico de oposición y complementariedad”, en Revista del Museo 
Nacional, t. xxxix, Lima, 1973, pp. 153-191.

6	 Loc. cit.

ubica en el tiempo mítico. Por ejemplo, se refería que los progenitores 
de los waris eran descendientes de los antiguos gigantes barbados que 
había creado el sol, salían únicamente de noche, y con sólo mirar hacían 
sementeras y abrían acequias. También se decía que algunos tenían dos ca-
ras, una atrás y otra adelante, y que comían gente. Tenían la capacidad de 
convertirse en aves y su canto indicaba que vendrían a devorar humanos 
o presagiaban la muerte de alguien. De los primeros llacuaces se mencio-
naba que habían sido creados por el rayo y eran invisibles, aunque a veces 
se dejaban ver, y andaban por debajo de la tierra.7

Los llacuaces y el dios del rayo

De acuerdo con diferentes documentos, los llacuaces tenían como dios 
patrono al rayo. Por ejemplo, el mito recopilado por Bernardo de Noboa 
en 1656 en San Francisco de Otuco, doctrina de San Pedro de Hacas, re-
fiere que Apu Libiac Cancharco cayó del cielo en forma de rayo y tuvo 
muchos hijos que fueron los progenitores de los ayllus chaupis, xulca y 
allauca. Luego, envió a sus hijos por diversas partes para que conquistaran 
a los pobladores y se hicieran de tierras donde asentarse. El relato mencio-
na que los llacuaces vencieron a los del ayllu Guari Guachico al enviarles 
una gran tempestad, lo cual denota su parentesco con la divinidad que 
controlaba los temporales.8

Como se puede apreciar, existió cierta rivalidad entre los llactas y los 
llacuaces, quienes para reestablecer  buenas relaciones, cada uno de es-
tos grupos ofreció al rayo a uno de sus hijos, infantes que, según consignó 
Rodrigo Hernández Príncipe, eran hermosos, sin manchas ni marcas. Es-
tos niños, luego de haber sido sacrificados, se transformaron en oráculos, 
al igual que los individuos que habían sido señalados por el dios. De esta 
manera, se observa que las dos etnias veneraban conjuntamente al rayo 

7	 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, pp. 274 y 305. 
Rostworowski, op. cit., p. 52.

8	 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, p. 226.

Limon.indd   110 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

111(México 2017/2): 107-13265 65

y éstas en ayllus de llactas y llacuaces.”4 De acuerdo con Pierre Duviols, 
los llactas, también llamados waris, llegaron a la zona provenientes del 
occidente, mientras que los llacuaces arribaron más tardíamente desde 
el oriente. María Rostworoswki establece que unos grupos waris o llactas 
decían provenir de antiguas poblaciones yungas que emigraron temprana-
mente del litoral a la sierra, mientras que otros afirmaban que sus progeni-
tores habían salido de una cueva del nevado de Yerupajá, en tanto que los 
llacuaces llegaron tiempo después desde Yarocaca y Titicaca.5

De acuerdo con la información recopilada durante el siglo xvii en Pa-
riac, Pimachi, Hacas y Ocros, los waris y los llacuaces vinieron del Titicaca, 
aunque algunos ayllus de estos últimos decían que sus ancestros vinieron 
de Yaro ( Yarocaca), como los chaupis y los ayllus Híchoc y Caquimarca, 
así como las pachacas allauca y chauca churi. Los relatos también señalan 
otra diferencia, pues mencionan que las pakarinas o lugares de origen de 
los llacuaces estaban en las punas (tierra alta de la región andina), mientras 
que las de los waris en los pueblos. Esto corresponde al señalamiento de 
Duviols de que los primeros se dedicaban al pastoreo de llamas, mientras 
que los segundos a la agricultura, y establece que se trataba de dos et-
nias diferentes en oposición y complementariedad.6 Las divergencias entre  
los dos grupos mencionados se notan además porque, de acuerdo con lo 
consignado en varios documentos del siglo xvii, como el recogido en 
Santo Domingo de Pariac, los llacuaces decían descender del rayo al que 
veneraban como deidad principal, mientras que los llactas o waris afirma-
ban ser hijos del sol.

Asimismo, cabe señalar que algunos relatos presentan a los ances-
tros de los llactas y llacuaces con características sobrehumanas, lo cual los 

4	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Ocros (1622)”, en Pierre Duviols, Procesos 
y visitas de idolatría. Cajatambo, siglo xvii, revisión paleográfica de Laura Gutiérrez 
Arbulú y Luis Andrade Ciudad, selec. de textos y estudios históricos de Pierre Duviols, 
trad. de textos quechuas de César Itier, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2003, pp. 733 y 734.

5	 Rostworoswki, op. cit., p. 52. Pierre Duviols, “Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores. 
Un dualismo prehispánico de oposición y complementariedad”, en Revista del Museo 
Nacional, t. xxxix, Lima, 1973, pp. 153-191.

6	 Loc. cit.

ubica en el tiempo mítico. Por ejemplo, se refería que los progenitores 
de los waris eran descendientes de los antiguos gigantes barbados que 
había creado el sol, salían únicamente de noche, y con sólo mirar hacían 
sementeras y abrían acequias. También se decía que algunos tenían dos ca-
ras, una atrás y otra adelante, y que comían gente. Tenían la capacidad de 
convertirse en aves y su canto indicaba que vendrían a devorar humanos 
o presagiaban la muerte de alguien. De los primeros llacuaces se mencio-
naba que habían sido creados por el rayo y eran invisibles, aunque a veces 
se dejaban ver, y andaban por debajo de la tierra.7

Los llacuaces y el dios del rayo

De acuerdo con diferentes documentos, los llacuaces tenían como dios 
patrono al rayo. Por ejemplo, el mito recopilado por Bernardo de Noboa 
en 1656 en San Francisco de Otuco, doctrina de San Pedro de Hacas, re-
fiere que Apu Libiac Cancharco cayó del cielo en forma de rayo y tuvo 
muchos hijos que fueron los progenitores de los ayllus chaupis, xulca y 
allauca. Luego, envió a sus hijos por diversas partes para que conquistaran 
a los pobladores y se hicieran de tierras donde asentarse. El relato mencio-
na que los llacuaces vencieron a los del ayllu Guari Guachico al enviarles 
una gran tempestad, lo cual denota su parentesco con la divinidad que 
controlaba los temporales.8

Como se puede apreciar, existió cierta rivalidad entre los llactas y los 
llacuaces, quienes para reestablecer  buenas relaciones, cada uno de es-
tos grupos ofreció al rayo a uno de sus hijos, infantes que, según consignó 
Rodrigo Hernández Príncipe, eran hermosos, sin manchas ni marcas. Es-
tos niños, luego de haber sido sacrificados, se transformaron en oráculos, 
al igual que los individuos que habían sido señalados por el dios. De esta 
manera, se observa que las dos etnias veneraban conjuntamente al rayo 

7	 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, pp. 274 y 305. 
Rostworowski, op. cit., p. 52.

8	 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, p. 226.

Limon.indd   111 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

112 (México 2017/2): 107-132 65

o Libiac y una de sus principales fiestas tenía lugar en el contexto de la 
celebración de Corpus Christi.9

En cuanto a la forma en que se articuló la tradición de los llacuaces 
con la religión impuesta por los incas, existe un caso representativo que 
lo ejemplifica de manera clara. Me refiero al sacrificio de Tanta Carhua, 
joven de la población de Ocros que fue ofrecida al sol por su padre Caque 
Poma. Este personaje es mencionado como uno de los hijos de Caha Yá-
nac, quien era el segundo hijo de la guaca Carhua Huanca, dios del rayo 
y primer ancestro de los llacuaces de ese lugar. El ofrecimiento de Tanta 
Carhua le valió a su padre, Caque Poma, ser reconocido por el Inca como 
cabeza del linaje gobernante del lugar. Es pertinente señalar que, aunque 
la doncella fue ofrecida al sol o Inti, llevaba el nombre Carhua que, según la 
fuente, fue impuesto por el Sapa Inca. Sin embargo, dicho apelativo co-
rrespondía al del primer ancestro sagrado o guaca de Ocros, lo que la 
identificaba con el rayo, de quien ella descendía. Además, hay que recor-
dar que este dios quedó supeditado a la deidad solar patrona de los incas.

El dios del rayo y su complejidad

El rayo fue considerado como una entidad divina a la que rindieron culto 
diferentes pueblos que habitaron en la cordillera andina de Perú, zona 
donde es común que ese fenómeno meteorológico se manifieste durante 
la época de lluvias. Dicha deidad aparece mencionada en los documentos 
de los siglos xvi y xvii con nombres variados, según la región y el grupo de 
que se trate, lo cual muestra su importancia y sus formas particulares en 
tanto numen patrono y ancestro de diversas comunidades andinas. Así, 
por ejemplo, los incas le llamaban Illapa, “rayo o relámpago”, término rela-
cionado con emisión de luz y fulguración. De acuerdo con Mario Polia, “La 
raíz illa-, […] entra en la composición de vocablos que significan ‘cente-
llear’, ‘relampaguear’ y ‘rayo’.” En tanto que Diego González Olguín, tra-

9	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en ibid., p. 756. Rostworows-
ki, op. cit., pp. 52 y 54.

duce “Yllappa” como “Rayo, arcabuz, artillería”.10 En Huamachuco el rayo 
es mencionado con el apelativo de Catequil, divinidad oracular asociada 
a la creación y a la fertilidad. En la zona de Huarochirí el fenómeno de 
las tormentas estuvo personificado en el dios Pariacaca y sus hermanos, 
mientras que en la región de Huaylas es mencionado como Libiac, ape-
lativo que proviene de llypllaq: “relampagueante”.11 La deidad también 
presentó otros nombres dependiendo del grupo o del pueblo donde se 
le rendía culto, como se verá más adelante. Asimismo, en diversas fuen-
tes, el numen del rayo aparece en forma de triada. De esta manera, Polo 
Ondegardo menciona que lo llamaban por tres nombres: Chuqui illa, Catu 
illa, Intiillapa. Felipe Guamán Poma de Ayala refiere que había tres Illapas, 
el padre y dos hijos. En Recuay, Rodrigo Hernández Príncipe registra que 
los llacuaces lo veneraban como Libiac, el rayo, Ñamoc, padre del rayo y 
Uchu Libiac, hijo del rayo.12 De acuerdo con la Relación de los agustinos 

10	 Mario Polia Meconi, La cosmovisión religiosa andina en los documentos inéditos 
del Archivo Romano de la Compañía de Jesús, 1581-1752, Lima, Pontificia Universi-
dad Católica del Perú, 1999, p. 175. Diego González Olguín, Vocabvlario de la Len-
gva General de todo el Perv llamada Lengua Qquichua, o del Inca, digitalizado 
por Runasimipi Qespisqa, 2007. En http://www.runasimipi.org y www.illa-a.org/cd/
diccionarios/VocabvlarioQqichuaDeHolguin.pdf. Según el Diccionario quechua-es-
pañol-quechua. Simi taqe, Perú, Millenium Editora Global, 2009, que se refiere al 
quechua actual, Illapa significa “Rayo, chispa eléctrica que fulgura en los descargues 
atmosféricos. Relámpago o fulgor deslumbrador que produce el rayo”.

11	 Polia Meconi, op. cit., p. 91.
12	 Lamana, op. cit., p. 344. Felipe Guamán Poma de Ayala, El primer nueva corónica y 

buen gobierno, 3 vols., ed. crítica de John V. Murra y Rolena Adorno, trad. y análisis 
del quechua de Jorge L. Urioste, México, Siglo xxi, 1980, vol. I, p. 56. Felipe Guamán 
Poma de Ayala escribió su obra entre 1612 y 1616. Se presentó a sí mismo y a su padre 
como caciques principales y proclamaba que su madre era hija de Topa Inca Yupan-
qui. Estuvo en estrecha relación con el régimen colonial español. Fue escribano, liti-
gante e intérprete. Su condición bicultural le permitió transitar entre el mundo espa-
ñol y el indígena. Tuvo contacto con autoridades virreinales y clérigos que escribieron 
importantes obras sobre la población andina, como Cristóbal de Albornoz y Martín 
de Murúa con quien tuvo fuertes conflictos. Conoció diversas crónicas españolas so-
bre los Andes. Su obra presenta valoraciones contradictorias, por ejemplo, exalta las 
mejores condiciones que existían en el régimen incaico, y se precia descender de 
la dinastía gobernante. Sin embargo, califica a ésta de ilegítima e idólatra, debido a 
que sigue el esquema toledano que pretendía difundir esa versión para justificar la 

Limon.indd   112 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

113(México 2017/2): 107-13265 65

o Libiac y una de sus principales fiestas tenía lugar en el contexto de la 
celebración de Corpus Christi.9

En cuanto a la forma en que se articuló la tradición de los llacuaces 
con la religión impuesta por los incas, existe un caso representativo que 
lo ejemplifica de manera clara. Me refiero al sacrificio de Tanta Carhua, 
joven de la población de Ocros que fue ofrecida al sol por su padre Caque 
Poma. Este personaje es mencionado como uno de los hijos de Caha Yá-
nac, quien era el segundo hijo de la guaca Carhua Huanca, dios del rayo 
y primer ancestro de los llacuaces de ese lugar. El ofrecimiento de Tanta 
Carhua le valió a su padre, Caque Poma, ser reconocido por el Inca como 
cabeza del linaje gobernante del lugar. Es pertinente señalar que, aunque 
la doncella fue ofrecida al sol o Inti, llevaba el nombre Carhua que, según la 
fuente, fue impuesto por el Sapa Inca. Sin embargo, dicho apelativo co-
rrespondía al del primer ancestro sagrado o guaca de Ocros, lo que la 
identificaba con el rayo, de quien ella descendía. Además, hay que recor-
dar que este dios quedó supeditado a la deidad solar patrona de los incas.

El dios del rayo y su complejidad

El rayo fue considerado como una entidad divina a la que rindieron culto 
diferentes pueblos que habitaron en la cordillera andina de Perú, zona 
donde es común que ese fenómeno meteorológico se manifieste durante 
la época de lluvias. Dicha deidad aparece mencionada en los documentos 
de los siglos xvi y xvii con nombres variados, según la región y el grupo de 
que se trate, lo cual muestra su importancia y sus formas particulares en 
tanto numen patrono y ancestro de diversas comunidades andinas. Así, 
por ejemplo, los incas le llamaban Illapa, “rayo o relámpago”, término rela-
cionado con emisión de luz y fulguración. De acuerdo con Mario Polia, “La 
raíz illa-, […] entra en la composición de vocablos que significan ‘cente-
llear’, ‘relampaguear’ y ‘rayo’.” En tanto que Diego González Olguín, tra-

9	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en ibid., p. 756. Rostworows-
ki, op. cit., pp. 52 y 54.

duce “Yllappa” como “Rayo, arcabuz, artillería”.10 En Huamachuco el rayo 
es mencionado con el apelativo de Catequil, divinidad oracular asociada 
a la creación y a la fertilidad. En la zona de Huarochirí el fenómeno de 
las tormentas estuvo personificado en el dios Pariacaca y sus hermanos, 
mientras que en la región de Huaylas es mencionado como Libiac, ape-
lativo que proviene de llypllaq: “relampagueante”.11 La deidad también 
presentó otros nombres dependiendo del grupo o del pueblo donde se 
le rendía culto, como se verá más adelante. Asimismo, en diversas fuen-
tes, el numen del rayo aparece en forma de triada. De esta manera, Polo 
Ondegardo menciona que lo llamaban por tres nombres: Chuqui illa, Catu 
illa, Intiillapa. Felipe Guamán Poma de Ayala refiere que había tres Illapas, 
el padre y dos hijos. En Recuay, Rodrigo Hernández Príncipe registra que 
los llacuaces lo veneraban como Libiac, el rayo, Ñamoc, padre del rayo y 
Uchu Libiac, hijo del rayo.12 De acuerdo con la Relación de los agustinos 

10	 Mario Polia Meconi, La cosmovisión religiosa andina en los documentos inéditos 
del Archivo Romano de la Compañía de Jesús, 1581-1752, Lima, Pontificia Universi-
dad Católica del Perú, 1999, p. 175. Diego González Olguín, Vocabvlario de la Len-
gva General de todo el Perv llamada Lengua Qquichua, o del Inca, digitalizado 
por Runasimipi Qespisqa, 2007. En http://www.runasimipi.org y www.illa-a.org/cd/
diccionarios/VocabvlarioQqichuaDeHolguin.pdf. Según el Diccionario quechua-es-
pañol-quechua. Simi taqe, Perú, Millenium Editora Global, 2009, que se refiere al 
quechua actual, Illapa significa “Rayo, chispa eléctrica que fulgura en los descargues 
atmosféricos. Relámpago o fulgor deslumbrador que produce el rayo”.

11	 Polia Meconi, op. cit., p. 91.
12	 Lamana, op. cit., p. 344. Felipe Guamán Poma de Ayala, El primer nueva corónica y 

buen gobierno, 3 vols., ed. crítica de John V. Murra y Rolena Adorno, trad. y análisis 
del quechua de Jorge L. Urioste, México, Siglo xxi, 1980, vol. I, p. 56. Felipe Guamán 
Poma de Ayala escribió su obra entre 1612 y 1616. Se presentó a sí mismo y a su padre 
como caciques principales y proclamaba que su madre era hija de Topa Inca Yupan-
qui. Estuvo en estrecha relación con el régimen colonial español. Fue escribano, liti-
gante e intérprete. Su condición bicultural le permitió transitar entre el mundo espa-
ñol y el indígena. Tuvo contacto con autoridades virreinales y clérigos que escribieron 
importantes obras sobre la población andina, como Cristóbal de Albornoz y Martín 
de Murúa con quien tuvo fuertes conflictos. Conoció diversas crónicas españolas so-
bre los Andes. Su obra presenta valoraciones contradictorias, por ejemplo, exalta las 
mejores condiciones que existían en el régimen incaico, y se precia descender de 
la dinastía gobernante. Sin embargo, califica a ésta de ilegítima e idólatra, debido a 
que sigue el esquema toledano que pretendía difundir esa versión para justificar la 

Limon.indd   113 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

114 (México 2017/2): 107-132 65

de Huamachuco, los pobladores de esa región adoraban a Catequil en 
un cerro localizado en la actual jurisdicción de San José de Porcón, don-
de había tres peñas llamadas Apocatequil, Mamacatequil y Piguerao. Este 
sitio fue ubicado por John Topic en la montaña Icchal, en donde encontró 
un santuario anterior al dominio inca, que fechó hacia fines del Periodo 
Intermedio Temprano y durante el Horizonte Medio. También identificó 
al templo más tardío de ese lugar con el descrito en algunas fuentes, como la 
de Antonio de la Calancha, que narran que el recinto fue destruido, junto 
con la imagen pétrea, por orden de Atahualpa, ya que el oráculo vaticinó 
el triunfo de Huáscar en la guerra. Igualmente, Topic destaca los diversos 
aspectos de Catequil como dios del trueno y del relámpago, héroe cultu-
ral, ancestro fundador de la población y oráculo. Indica, además, que el 
ídolo, la montaña y sus acantilados constituían la esencia de la guaca. 13

dominación española. Aunque minimiza lo traumático de la conquista, critica algunas 
medidas impuestas por el sistema colonial, sus excesos, injusticias y la pérdida de de-
rechos de los indígenas. A pesar de la influencia española presente en su obra, como 
la afirmación de que el hombre andino desciende de Noé para ajustarse a los cánones 
de la época, su “corónica” proporciona datos de gran riqueza sobre la sociedad, la 
política, la economía, la administración pública y la religión andina. “Visita de Rodrigo 
Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en Duviols, Procesos…, p. 756.

13	 John Topic, Andean Archaeology. Variation and Sociopolitical Organization, Wi-
lliam Isabell and Helaine Silverman [eds.], Nueva York, Kluwer Academic/Plenum Pu-
blishers, 2002. En https://books.google.com.mx/books?isbn=1461506395-. Véase el 
capítulo 11. Pedro Sarmiento de Gamboa, Historia de los incas, 2ª ed., Buenos Aires, 
Emecé, 1943, p. 157. Pedro Sarmiento de Gamboa (1532-1592). En 1555 llegó a la Nue-
va España y en 1557 a Perú. Fue capitán de navío y cosmógrafo. En la época del virrey 
Francisco de Toledo, y con la anuencia de éste, participó en la visita general al Reino 
del Perú. En ella obtuvo importante información, sobre todo en Cusco, que aprovechó 
para escribir su Historia de los Incas o Segunda parte de la historia general llamada 
Índica (1572). Su manuscrito fue encontrado a fines del siglo xix en la Universidad de 
Gottingen y fue editado por primera vez por Richard Pietschmann en 1906 en Berlín. 
Relación de los agustinos de Huamachuco, edición, estudio preliminar y notas de 
Lucila Castro de Trelles, Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 1992, p. 19. 
Documento que contiene información relevante sobre la religión de los pobladores de 
la zona de Huamachuco. La relación fue escrita en España hacia 1560, posiblemente 
por uno de los doce agustinos que llegaron a Perú en 1551. De acuerdo con Lucila 
Castro de Trelles, su autor pudo haber sido fray Juan de San Pedro.

El dios del rayo como creador del ser humano

Los pueblos que tenían al rayo como su dios patrono, creían que éste 
había sido el creador del género humano y el proveedor de los alimentos. 
Así, según el documento de Huarochirí, Pariacaca, deidad que controlaba 
las lluvias, las tormentas y el granizo, creó a los hombres, mientras que su 
contraparte femenina, Chaupiñamca, a las mujeres.14 Los habitantes de 
Huamachuco decían que Catequil extrajo a la humanidad del cerro Gua-
cat al cavar con azadas de oro y plata.15 Esta acción mítica equipara al ser 
humano con las plantas, ya que ambos surgieron del interior de la tierra, 
donde fueron gestados por la divinidad terrestre. Sin embargo, la acción 
de sacarlos a la superficie se debió a Catequil, dios del rayo, con caracterís-
ticas fecundantes, que era considerado como padre de la humanidad por 
los pueblos que habitaban en esa región. Igualmente, para los llacuaces de 
la Provincia de Huaylas, su ancestro Libiac Cancharco,16 numen del rayo, 
había dado origen al género humano y a las plantas comestibles, además 
de que era quien otorgaba la vida, la lluvia y producía los alimentos, razón 
por la cual lo adoraban.17 En relación con esto, Bernardo de Noboa refiere 
que los llacuaces de San Francisco de Otuco rendían culto a Libiac tres 
veces al año para propiciar la fertilidad de la tierra. La primera celebración 
la hacían por Navidad, para que lloviera, la segunda en febrero, antes de 

14	 Francisco de Ávila, Dioses y hombres de Huarochirí, trad. de José María Arguedas, es-
tudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, estudio biobibliográfico de 
Pierre Duviols, Lima, Universidad Antonio Ruiz de Montoya, 2007, p. 77. Documento 
quechua de gran riqueza que contiene diversos mitos y costumbres de los antiguos 
pobladores de Huarochirí. Las narraciones, que seguramente provienen de diferen-
tes informantes de la región, fueron recopiladas por orden de Francisco de Ávila, 
párroco de Huarochirí, en su intento por acabar con la antigua religión. Las historias 
sagradas que presenta el documento fueron trasladadas de la oralidad a la escritura 
entre el ocaso del siglo xvi y los albores del xvii en su idioma original. Ávila plasmó en 
castellano únicamente siete capítulos, los cuales en muchos casos no se ajustan a una 
traducción literal, además de que agrega comentarios y juicios propios.

15	 Relación de los agustinos…, p. 17.
16	 De acuerdo con Polia, op. cit., p. 91, cancharco proviene del vocablo k’ancharichiy 

que significa “hacer brillar”.
17	 Luis de Teruel, “Documento 30”, en Polia, op. cit., p. 369.

Limon.indd   114 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

115(México 2017/2): 107-13265 65

de Huamachuco, los pobladores de esa región adoraban a Catequil en 
un cerro localizado en la actual jurisdicción de San José de Porcón, don-
de había tres peñas llamadas Apocatequil, Mamacatequil y Piguerao. Este 
sitio fue ubicado por John Topic en la montaña Icchal, en donde encontró 
un santuario anterior al dominio inca, que fechó hacia fines del Periodo 
Intermedio Temprano y durante el Horizonte Medio. También identificó 
al templo más tardío de ese lugar con el descrito en algunas fuentes, como la 
de Antonio de la Calancha, que narran que el recinto fue destruido, junto 
con la imagen pétrea, por orden de Atahualpa, ya que el oráculo vaticinó 
el triunfo de Huáscar en la guerra. Igualmente, Topic destaca los diversos 
aspectos de Catequil como dios del trueno y del relámpago, héroe cultu-
ral, ancestro fundador de la población y oráculo. Indica, además, que el 
ídolo, la montaña y sus acantilados constituían la esencia de la guaca. 13

dominación española. Aunque minimiza lo traumático de la conquista, critica algunas 
medidas impuestas por el sistema colonial, sus excesos, injusticias y la pérdida de de-
rechos de los indígenas. A pesar de la influencia española presente en su obra, como 
la afirmación de que el hombre andino desciende de Noé para ajustarse a los cánones 
de la época, su “corónica” proporciona datos de gran riqueza sobre la sociedad, la 
política, la economía, la administración pública y la religión andina. “Visita de Rodrigo 
Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en Duviols, Procesos…, p. 756.

13	 John Topic, Andean Archaeology. Variation and Sociopolitical Organization, Wi-
lliam Isabell and Helaine Silverman [eds.], Nueva York, Kluwer Academic/Plenum Pu-
blishers, 2002. En https://books.google.com.mx/books?isbn=1461506395-. Véase el 
capítulo 11. Pedro Sarmiento de Gamboa, Historia de los incas, 2ª ed., Buenos Aires, 
Emecé, 1943, p. 157. Pedro Sarmiento de Gamboa (1532-1592). En 1555 llegó a la Nue-
va España y en 1557 a Perú. Fue capitán de navío y cosmógrafo. En la época del virrey 
Francisco de Toledo, y con la anuencia de éste, participó en la visita general al Reino 
del Perú. En ella obtuvo importante información, sobre todo en Cusco, que aprovechó 
para escribir su Historia de los Incas o Segunda parte de la historia general llamada 
Índica (1572). Su manuscrito fue encontrado a fines del siglo xix en la Universidad de 
Gottingen y fue editado por primera vez por Richard Pietschmann en 1906 en Berlín. 
Relación de los agustinos de Huamachuco, edición, estudio preliminar y notas de 
Lucila Castro de Trelles, Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 1992, p. 19. 
Documento que contiene información relevante sobre la religión de los pobladores de 
la zona de Huamachuco. La relación fue escrita en España hacia 1560, posiblemente 
por uno de los doce agustinos que llegaron a Perú en 1551. De acuerdo con Lucila 
Castro de Trelles, su autor pudo haber sido fray Juan de San Pedro.

El dios del rayo como creador del ser humano

Los pueblos que tenían al rayo como su dios patrono, creían que éste 
había sido el creador del género humano y el proveedor de los alimentos. 
Así, según el documento de Huarochirí, Pariacaca, deidad que controlaba 
las lluvias, las tormentas y el granizo, creó a los hombres, mientras que su 
contraparte femenina, Chaupiñamca, a las mujeres.14 Los habitantes de 
Huamachuco decían que Catequil extrajo a la humanidad del cerro Gua-
cat al cavar con azadas de oro y plata.15 Esta acción mítica equipara al ser 
humano con las plantas, ya que ambos surgieron del interior de la tierra, 
donde fueron gestados por la divinidad terrestre. Sin embargo, la acción 
de sacarlos a la superficie se debió a Catequil, dios del rayo, con caracterís-
ticas fecundantes, que era considerado como padre de la humanidad por 
los pueblos que habitaban en esa región. Igualmente, para los llacuaces de 
la Provincia de Huaylas, su ancestro Libiac Cancharco,16 numen del rayo, 
había dado origen al género humano y a las plantas comestibles, además 
de que era quien otorgaba la vida, la lluvia y producía los alimentos, razón 
por la cual lo adoraban.17 En relación con esto, Bernardo de Noboa refiere 
que los llacuaces de San Francisco de Otuco rendían culto a Libiac tres 
veces al año para propiciar la fertilidad de la tierra. La primera celebración 
la hacían por Navidad, para que lloviera, la segunda en febrero, antes de 

14	 Francisco de Ávila, Dioses y hombres de Huarochirí, trad. de José María Arguedas, es-
tudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, estudio biobibliográfico de 
Pierre Duviols, Lima, Universidad Antonio Ruiz de Montoya, 2007, p. 77. Documento 
quechua de gran riqueza que contiene diversos mitos y costumbres de los antiguos 
pobladores de Huarochirí. Las narraciones, que seguramente provienen de diferen-
tes informantes de la región, fueron recopiladas por orden de Francisco de Ávila, 
párroco de Huarochirí, en su intento por acabar con la antigua religión. Las historias 
sagradas que presenta el documento fueron trasladadas de la oralidad a la escritura 
entre el ocaso del siglo xvi y los albores del xvii en su idioma original. Ávila plasmó en 
castellano únicamente siete capítulos, los cuales en muchos casos no se ajustan a una 
traducción literal, además de que agrega comentarios y juicios propios.

15	 Relación de los agustinos…, p. 17.
16	 De acuerdo con Polia, op. cit., p. 91, cancharco proviene del vocablo k’ancharichiy 

que significa “hacer brillar”.
17	 Luis de Teruel, “Documento 30”, en Polia, op. cit., p. 369.

Limon.indd   115 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

116 (México 2017/2): 107-132 65

labrar sus sementeras, para que dieran buenas cosechas y, por último, 
en la fiesta de Corpus Christi, cuando comenzaba a darse el maíz.18 

Como se puede apreciar, la realización de estas fiestas muestra la es-
trecha relación de la deidad con la producción de alimentos y la necesidad 
de venerarla para pedirle que les proveyera la manutención. Hay que des-
tacar que las comunidades llacuaces, que adoraban a aquel dios, se dedi-
caban fundamentalmente al pastoreo de auquénidos, los cuales eran de 
gran relevancia en la economía andina, pues se utilizaban como animales 
de carga y de ellos se aprovechaba su carne como alimento, su lana para 
la confección de textiles y sus tendones para la elaboración de hondas. 
Además, dichos cuadrúpedos eran parte importante de la economía re
ligiosa, pues había gran cantidad de hatos que pertenecían a las diferentes 
guacas para el sostenimiento de sus sacerdotes. Asimismo, eran aprove-
chados para el culto, ya que muchos de esos animales eran destinados 
al sacrificio como ofrenda y para realizar los vaticinios oraculares. Por lo 
tanto, era indispensable propiciar su fertilidad para que se reprodujeran.

El numen del rayo también presentó una faceta guerrera, pues al-
gunos documentos refieren sus enfrentamientos con otras deidades, de 
los cuales el primero salió vencedor, lo que denotaba su supremacía y 
poder. Igualmente, la victoria de dicho dios aseguró la posibilidad de la 
existencia del ser humano sobre la tierra y el aumento de la población. 
Así, la tradición de Huarochirí relata la confrontación del agua y del fuego, 
personificados en Pariacaca y Huallalo Carhuincho, respectivamente. La 
contienda se desató porque este último sólo permitía a la gente tener dos 
hijos, uno de los cuales era devorado por él. Huallalo Carhuincho, que se 
manifestaba como fuego, lo cual podría significar la sequía y la imposibili-
dad de la agricultura, fue vencido por Pariacaca mediante tormentas, y esa 
lucha dio por resultado la formación de la laguna Mullococha, ubicada en 
la región de Lima.19 En otra parte de la región andina, la Relación de los 
agustinos de Huamachuco refiere que Catequil mató a los guachemines 
con las hondas que le había dejado su padre Guamansuri, y con ello el ser 

18	 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, p. 227.
19	 Ávila, op. cit., pp. 13, 49 y 51.

humano pudo habitar en la tierra. Asimismo, la fuente dice que esa deidad 
era “el ydolo más temido y honrado que avia en todo el Perú; adorado y 
reverenciado desde Quito hasta Cuzco [...] es grande el acatamiento que 
tienen a Cataquil y el temor, porque dizen ques el que haze los rayos y 
truenos y relámpagos, los quales haze tirando con su honda [...]”.20

El rayo como ancestro

De acuerdo con la antigua tradición andina, el primer ancestro de cada 
ayllu o grupo, luego de haber procreado, se transformaba en piedra, es 
decir, tenía la calidad de guaca y, por su carácter sagrado, era objeto de 
veneración. Igualmente, algunos documentos mencionan que los proge-
nitores de diversos pueblos fueron ciertos mallkis,21 término con el que se 
designaba a los restos humanos de los antepasados que eran conservados 
por las comunidades. Dichos cuerpos eran resguardados en unos reposi-
torios especiales, que podían ser cuevas o depósitos excavados ex profeso 
donde la gente los adoraba, ya que fungían como entidades protectoras y 
oráculos. Los mallkis tenían sus propios sacerdotes que se encargaban de su 
culto y que, además, eran sus intermediarios, pues transmitían sus desig-
nios y presagios a la población.

En diferentes pueblos de la cordillera de Perú, el dios del rayo no era 
únicamente una entidad mítica, intangible, o que sólo podía manifestarse 
a través del fenómeno meteorológico, sino que también era considera-
do como un ancestro encarnado en un ser humano. De esta manera, 
algunas comunidades llacuaces creían que sus mallkis más antiguos, de  
los que provenían, eran la personificación de esa deidad. Por ejemplo, los 
pobladores de la provincia de Huaylas tenían como antepasado a Libiac. 
Bernardo de Noboa registró que los habitantes de San Francisco de Otuco 
afirmaban que ese dios, al que llamaban Apu Libiac Cancharco, y sus des-

20	 Relación de los agustinos…, p. 18.
21	 De acuerdo con el diccionario de Diego Gonzáles Olguín significa “planta tierna para 

plantar” y “Qualquiera árbol frutal”.

Limon.indd   116 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

117(México 2017/2): 107-13265 65

labrar sus sementeras, para que dieran buenas cosechas y, por último, 
en la fiesta de Corpus Christi, cuando comenzaba a darse el maíz.18 

Como se puede apreciar, la realización de estas fiestas muestra la es-
trecha relación de la deidad con la producción de alimentos y la necesidad 
de venerarla para pedirle que les proveyera la manutención. Hay que des-
tacar que las comunidades llacuaces, que adoraban a aquel dios, se dedi-
caban fundamentalmente al pastoreo de auquénidos, los cuales eran de 
gran relevancia en la economía andina, pues se utilizaban como animales 
de carga y de ellos se aprovechaba su carne como alimento, su lana para 
la confección de textiles y sus tendones para la elaboración de hondas. 
Además, dichos cuadrúpedos eran parte importante de la economía re
ligiosa, pues había gran cantidad de hatos que pertenecían a las diferentes 
guacas para el sostenimiento de sus sacerdotes. Asimismo, eran aprove-
chados para el culto, ya que muchos de esos animales eran destinados 
al sacrificio como ofrenda y para realizar los vaticinios oraculares. Por lo 
tanto, era indispensable propiciar su fertilidad para que se reprodujeran.

El numen del rayo también presentó una faceta guerrera, pues al-
gunos documentos refieren sus enfrentamientos con otras deidades, de 
los cuales el primero salió vencedor, lo que denotaba su supremacía y 
poder. Igualmente, la victoria de dicho dios aseguró la posibilidad de la 
existencia del ser humano sobre la tierra y el aumento de la población. 
Así, la tradición de Huarochirí relata la confrontación del agua y del fuego, 
personificados en Pariacaca y Huallalo Carhuincho, respectivamente. La 
contienda se desató porque este último sólo permitía a la gente tener dos 
hijos, uno de los cuales era devorado por él. Huallalo Carhuincho, que se 
manifestaba como fuego, lo cual podría significar la sequía y la imposibili-
dad de la agricultura, fue vencido por Pariacaca mediante tormentas, y esa 
lucha dio por resultado la formación de la laguna Mullococha, ubicada en 
la región de Lima.19 En otra parte de la región andina, la Relación de los 
agustinos de Huamachuco refiere que Catequil mató a los guachemines 
con las hondas que le había dejado su padre Guamansuri, y con ello el ser 

18	 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, p. 227.
19	 Ávila, op. cit., pp. 13, 49 y 51.

humano pudo habitar en la tierra. Asimismo, la fuente dice que esa deidad 
era “el ydolo más temido y honrado que avia en todo el Perú; adorado y 
reverenciado desde Quito hasta Cuzco [...] es grande el acatamiento que 
tienen a Cataquil y el temor, porque dizen ques el que haze los rayos y 
truenos y relámpagos, los quales haze tirando con su honda [...]”.20

El rayo como ancestro

De acuerdo con la antigua tradición andina, el primer ancestro de cada 
ayllu o grupo, luego de haber procreado, se transformaba en piedra, es 
decir, tenía la calidad de guaca y, por su carácter sagrado, era objeto de 
veneración. Igualmente, algunos documentos mencionan que los proge-
nitores de diversos pueblos fueron ciertos mallkis,21 término con el que se 
designaba a los restos humanos de los antepasados que eran conservados 
por las comunidades. Dichos cuerpos eran resguardados en unos reposi-
torios especiales, que podían ser cuevas o depósitos excavados ex profeso 
donde la gente los adoraba, ya que fungían como entidades protectoras y 
oráculos. Los mallkis tenían sus propios sacerdotes que se encargaban de su 
culto y que, además, eran sus intermediarios, pues transmitían sus desig-
nios y presagios a la población.

En diferentes pueblos de la cordillera de Perú, el dios del rayo no era 
únicamente una entidad mítica, intangible, o que sólo podía manifestarse 
a través del fenómeno meteorológico, sino que también era considera-
do como un ancestro encarnado en un ser humano. De esta manera, 
algunas comunidades llacuaces creían que sus mallkis más antiguos, de  
los que provenían, eran la personificación de esa deidad. Por ejemplo, los 
pobladores de la provincia de Huaylas tenían como antepasado a Libiac. 
Bernardo de Noboa registró que los habitantes de San Francisco de Otuco 
afirmaban que ese dios, al que llamaban Apu Libiac Cancharco, y sus des-

20	 Relación de los agustinos…, p. 18.
21	 De acuerdo con el diccionario de Diego Gonzáles Olguín significa “planta tierna para 

plantar” y “Qualquiera árbol frutal”.

Limon.indd   117 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

118 (México 2017/2): 107-132 65

cendientes habían sido sus progenitores. Por ello, veneraban sus cuerpos 
o mallkis que tenían resguardados en unas bóvedas debajo de la tierra. 
Luis de Teruel consignó en 1614 que los llacuaces de Huánuco también 
decían provenir del rayo o Libiac Cancharco, personaje que fue el primer 
cacique de la región.22 

Resulta significativa la referencia registrada en los documentos de 
que los descendientes directos de los mallkis desempeñaran altos cargos 
en la sociedad o fungieran como sus sacerdotes e intermediarios. Esto de-
nota la creencia de que existía una estirpe de origen sagrado que definía, 
al interior de la comunidad, una jerarquía socio-religiosa, en la que los 
puestos directivos eran ocupados por los individuos que guardaban un 
parentesco cercano con el dios. En relación con esto, Hernández Príncipe 
detalla la descendencia desde el fundador del linaje hasta algunos de los 
individuos que aún vivían en el siglo xvii, cuando el autor recopiló la infor-
mación. Así, este visitador refiere que Caha Yánac, segundo hijo del dios 
del rayo llamado Carhua Huanca, era venerado por los caciques y por el 
gobernador de Ocros debido a que era su ancestro. Por lo tanto, la elite en 
el poder se consideraba descendiente de dicha deidad y en ello justificaba 
su posición privilegiada.

Ante la persecución de idolatrías y la destrucción de los antiguos ob-
jetos de culto, los indígenas reubicaron a sus guacas y mallkis, es decir, los 
desenterraron y depositaron en sitios alejados, donde creían que estarían 
fuera del alcance de los opresores. Por ello, muchos fueron escondidos 
en cerros y cuevas, sitios que eran considerados como numinosos. Sin 
embargo, a pesar de los esfuerzos de los indígenas por resguardar sus 
piedras sagradas y los restos mortales de sus ancestros, muchos de ellos 
no lograron escapar de la afanosa búsqueda de los visitadores. Así, fueron 
localizados mediante las confesiones forzadas de los indios obtenidas por 
medio de amenazas y, finalmente, los misioneros acabaron con buena par-
te de sus reliquias. Al respecto, Hernández Príncipe refiere que el ya men-
cionado Carhua Huanca y sus hijos, guacas de los habitantes de Ocros, 

22	 Polia, op. cit., p. 94 y Teruel, “Documento 30”…, p. 369. “Visitas y procesos de Ber-
nardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, p. 227.

fueron trasladados de sus antiguos depósitos, ubicados en el pueblo, a 
la montaña Racian para evitar que fueran destruidos por Fernando Aven-
daño. Pero, tiempo después, Hernández Príncipe las descubrió “sentadas 
con majestad, con sus diademas, y chipanas [pulseras] de plata, aunque 
los vestuarios muy podridos, y a vista de los sacrificios de llamas y cuyes 
y sus aras donde encendían el incienso de ellas”.23 Asimismo, Libiac Can-
charco fue localizado por el tenaz Avendaño con su ropa, ornamentos y 
tres acompañantes en una cueva en la cumbre de un cerro, cerca de San 
Cristóbal de Rapaz.24

Esta campaña también se dio en México con igual violencia hacia las 
poblaciones indígenas, según se puede constatar en algunos expedientes 
del Archivo General de la Nación, como en los volúmenes publicados Pro-
cesos de indios idólatras y hechiceros y el Proceso inquisitorial del ca-
cique de Texcoco, quien tuvo como fatal destino la muerte en la hoguera. 
Tanto las persecuciones en la Nueva España como las realizadas en Perú, 
no buscaban únicamente el interés religioso de convertir a los indígenas al 
catolicismo, sino que también tenían un trasfondo político, ya que las 
creencias y ritos paganos fungían como factor aglutinante de la población. 
De esta manera, dichas prácticas religiosas, que constituían una forma 
de resistencia, implicaban cierta peligrosidad, puesto que podían derivar  
en rebeliones contra el nuevo orden. Por ello los castigos aplicados por 
las autoridades españolas a los llamados idólatras. Esto se puede observar, 

23	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Ocros (1621)”, en Duviols, Procesos…, p. 
734.

24	 Polia, op. cit., pp. 89 y 90 y Teruel, “Documento 30”…., p. 370. Pablo Joseph de 
Arriaga, La extirpación de la idolatría en el Perú (1621), estudio preliminar y notas 
de Henrique Urbano, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de 
las Casas”, 1999, p. 18. Jesuita que llegó a Perú en 1585. Fue rector del Colegio de San 
Martín por 24 años y del Colegio de Arequipa durante 4. Se dedicó arduamente a la 
catequización de los indígenas y a acabar con la antigua religión en la sierra limeña. 
Durante su labor misionera recopiló importante información sobre las costumbres 
y las creencias indígenas que aún prevalecían en el siglo xvii, y que plasmó en su 
manuscrito La extirpación de la idolatría en el Perú (1621). Esta obra, que a su vez 
constituyó un manual para la extirpación, fue tempranamente editada en 1621 y gozó 
de una amplia difusión.

Limon.indd   118 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

119(México 2017/2): 107-13265 65

cendientes habían sido sus progenitores. Por ello, veneraban sus cuerpos 
o mallkis que tenían resguardados en unas bóvedas debajo de la tierra. 
Luis de Teruel consignó en 1614 que los llacuaces de Huánuco también 
decían provenir del rayo o Libiac Cancharco, personaje que fue el primer 
cacique de la región.22 

Resulta significativa la referencia registrada en los documentos de 
que los descendientes directos de los mallkis desempeñaran altos cargos 
en la sociedad o fungieran como sus sacerdotes e intermediarios. Esto de-
nota la creencia de que existía una estirpe de origen sagrado que definía, 
al interior de la comunidad, una jerarquía socio-religiosa, en la que los 
puestos directivos eran ocupados por los individuos que guardaban un 
parentesco cercano con el dios. En relación con esto, Hernández Príncipe 
detalla la descendencia desde el fundador del linaje hasta algunos de los 
individuos que aún vivían en el siglo xvii, cuando el autor recopiló la infor-
mación. Así, este visitador refiere que Caha Yánac, segundo hijo del dios 
del rayo llamado Carhua Huanca, era venerado por los caciques y por el 
gobernador de Ocros debido a que era su ancestro. Por lo tanto, la elite en 
el poder se consideraba descendiente de dicha deidad y en ello justificaba 
su posición privilegiada.

Ante la persecución de idolatrías y la destrucción de los antiguos ob-
jetos de culto, los indígenas reubicaron a sus guacas y mallkis, es decir, los 
desenterraron y depositaron en sitios alejados, donde creían que estarían 
fuera del alcance de los opresores. Por ello, muchos fueron escondidos 
en cerros y cuevas, sitios que eran considerados como numinosos. Sin 
embargo, a pesar de los esfuerzos de los indígenas por resguardar sus 
piedras sagradas y los restos mortales de sus ancestros, muchos de ellos 
no lograron escapar de la afanosa búsqueda de los visitadores. Así, fueron 
localizados mediante las confesiones forzadas de los indios obtenidas por 
medio de amenazas y, finalmente, los misioneros acabaron con buena par-
te de sus reliquias. Al respecto, Hernández Príncipe refiere que el ya men-
cionado Carhua Huanca y sus hijos, guacas de los habitantes de Ocros, 

22	 Polia, op. cit., p. 94 y Teruel, “Documento 30”…, p. 369. “Visitas y procesos de Ber-
nardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, p. 227.

fueron trasladados de sus antiguos depósitos, ubicados en el pueblo, a 
la montaña Racian para evitar que fueran destruidos por Fernando Aven-
daño. Pero, tiempo después, Hernández Príncipe las descubrió “sentadas 
con majestad, con sus diademas, y chipanas [pulseras] de plata, aunque 
los vestuarios muy podridos, y a vista de los sacrificios de llamas y cuyes 
y sus aras donde encendían el incienso de ellas”.23 Asimismo, Libiac Can-
charco fue localizado por el tenaz Avendaño con su ropa, ornamentos y 
tres acompañantes en una cueva en la cumbre de un cerro, cerca de San 
Cristóbal de Rapaz.24

Esta campaña también se dio en México con igual violencia hacia las 
poblaciones indígenas, según se puede constatar en algunos expedientes 
del Archivo General de la Nación, como en los volúmenes publicados Pro-
cesos de indios idólatras y hechiceros y el Proceso inquisitorial del ca-
cique de Texcoco, quien tuvo como fatal destino la muerte en la hoguera. 
Tanto las persecuciones en la Nueva España como las realizadas en Perú, 
no buscaban únicamente el interés religioso de convertir a los indígenas al 
catolicismo, sino que también tenían un trasfondo político, ya que las 
creencias y ritos paganos fungían como factor aglutinante de la población. 
De esta manera, dichas prácticas religiosas, que constituían una forma 
de resistencia, implicaban cierta peligrosidad, puesto que podían derivar  
en rebeliones contra el nuevo orden. Por ello los castigos aplicados por 
las autoridades españolas a los llamados idólatras. Esto se puede observar, 

23	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Ocros (1621)”, en Duviols, Procesos…, p. 
734.

24	 Polia, op. cit., pp. 89 y 90 y Teruel, “Documento 30”…., p. 370. Pablo Joseph de 
Arriaga, La extirpación de la idolatría en el Perú (1621), estudio preliminar y notas 
de Henrique Urbano, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de 
las Casas”, 1999, p. 18. Jesuita que llegó a Perú en 1585. Fue rector del Colegio de San 
Martín por 24 años y del Colegio de Arequipa durante 4. Se dedicó arduamente a la 
catequización de los indígenas y a acabar con la antigua religión en la sierra limeña. 
Durante su labor misionera recopiló importante información sobre las costumbres 
y las creencias indígenas que aún prevalecían en el siglo xvii, y que plasmó en su 
manuscrito La extirpación de la idolatría en el Perú (1621). Esta obra, que a su vez 
constituyó un manual para la extirpación, fue tempranamente editada en 1621 y gozó 
de una amplia difusión.

Limon.indd   119 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

120 (México 2017/2): 107-132 65

por ejemplo, en el movimiento del taki onqoy en Perú y en la verdadera acu-
sación que subyace en el juicio contra el cacique texcocano Don Carlos Ome
tochtzin, es decir, conspirar contra los invasores españoles. En ambos casos se 
instigó a los indígenas para que regresaran a su antigua religión, recurrieran a 
la desobediencia e incluso a la sublevación en contra de la dominación de 
los conquistadores, lo cual desembocó en represiones.25

El origen mítico del dios del rayo 

El celo de los visitadores por destruir las creencias y prácticas ancestrales 
que tanto abominaban, y que aún estaban vigentes entre los indígenas en 
los siglos xvi y xvii, los llevó a consignarlas en diversos documentos que 
han llegado hasta nosotros. Gracias a ello se han conservado algunos de los 
mitos que los antiguos pobladores de la sierra central y norcentral de Perú 
tenían sobre el origen del dios del rayo. Según las narraciones, la divinidad 
bajó del cielo como una centella, como una piedra, como un niño o como 
un hombre. Por ejemplo, Bernardo de Noboa registró que Libiac Rupac 
era la piedra de un rayo que se había desplomado, y a la que rendían 
culto los llacuaces de Santo Domingo de Pariac, de Pimachi y de Otuco.26 
Bendiel de Salazar consignó en 1615, en la región de Huánuco, que los 
residentes del pueblo de Cauri veneraban en sus bailes a Yanaraman Libiac 
Cancharco, también llamado Libia Binac Vilca. Este último, nos dice el vi-

25	 Sobre el taki onqoy véase Luis Millones, Taki onqoy: de la enfermedad del canto 
a la epidemia, estudio preliminar de Luis Millones, Santiago de Chile, Centro de 
Investigaciones Diego Barros Arana, 2007. Para los casos mexicanos véase Procesos 
de indios idólatras y hechiceros, México, Publicaciones del Archivo General y Público 
de la Nación, vol. I, 1912 y Proceso inquisitorial del cacique de Texcoco, México, 
Publicaciones del Archivo General y Público de la Nación, vol. III, 1910. Silvia Limón 
Olvera, “Ataque a indios idólatras por la inquisición: su sentido político”, en Nuestra 
América, 20, México, ccydel-unam, 1991, pp. 11-31, y de la misma autora “El taki on-
qoy y los idólatras del centro de México. Resistencia y represión indígena en el siglo 
xvi”, en Perspectivas Latinoamericanas, edición especial “El Taqui Onqoy”, Nagoya, 
Japón, Centro de Estudios Latinoamericanos, Universidad Nanzan, 2015, pp. 41-55.

26	  “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, pp. 264, 267 y 
268.

sitador, era un cerro ubicado a media legua de esa población, el cual se 
formó debido a que en ese sitio cayó un hombre del cielo, hecho que dio 
lugar a la formación de una protuberancia en el llano. Asimismo, menciona 
que Yanaraman Libiac Cancharco tuvo tres hijos, de quienes procedieron 
todos los habitantes de ese pueblo. Refirió también que, según la tradición 
de esa zona, dicha deidad provino del cielo como un recién nacido que fue 
encontrado por Atunchuca mientras cazaba vicuñas y venados en el cerro 
Raco. Este personaje se hizo cargo del niño, el cual creció rápidamente en 
cinco días y le dio la tarea de cuidar sus llamas. Sin embargo, Yanaraman 
Libiac Cancharco se convirtió en puma y se comió a varios auquénidos. 
Resulta significativo el lugar donde cayó el rayo encarnado en un bebé, 
ya que el cerro Raco fue identificado por Avendaño como la pakarina o 
lugar de origen de los llacuaces, sitio que también es mencionado con el 
nombre de Yaro, otro de los apelativos de la divinidad.27 

En 1614 Fabián de Ayala recopiló en la Provincia de Chinchaycocha 
una narración según la cual en un gran peñasco llamado Ayracaca (“peñas-
co loco”), ubicado en los términos de Tarma, descendieron del cielo los 
hermanos Tumayricapa y Tumayhanampa. El primero se fue a la montaña 
Mamallqui Jirca (“planta, principio u origen de los cerros”), cerca de la 
laguna de Chinchaycocha o Lago Junín, donde reunió a todas las guacas. 
De allí se dirigió hacia las actuales provincias de Junín y Pasco, y se trans-
formó en un bebé que fue recogido y criado por una mujer del pueblo 
de Guaychau. Al igual que en el otro caso mencionado, el niño, que era 
Tumayricapa, creció en cinco días. Ya como adulto recibió por sobrinos 
a los indios chupachos del valle de Huánuco mediante la ceremonia de 
trasquilarles los cabellos. Sin embargo, como los yanamates de Pasco no 
quisieron reconocerlo ni obedecerlo, Tumayricapa y Tumayhanampa les 
robaron un auquénido. Al buscarlo, encontraron a los hermanos al pie 
del cerro Caytal, uno de ellos en forma de puma que, al enojarse, arrojó 
granizo por la nariz, lo cual muestra la relación del felino con el fenóme-
no meteorológico que produce lluvias, tormentas y granizo. Finalmente, 
dicho grupo aceptó a Tumayricapa como padre, lo cual fue corroborado 

27	 Polia, op. cit., pp. 90-93.

Limon.indd   120 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

121(México 2017/2): 107-13265 65

por ejemplo, en el movimiento del taki onqoy en Perú y en la verdadera acu-
sación que subyace en el juicio contra el cacique texcocano Don Carlos Ome
tochtzin, es decir, conspirar contra los invasores españoles. En ambos casos se 
instigó a los indígenas para que regresaran a su antigua religión, recurrieran a 
la desobediencia e incluso a la sublevación en contra de la dominación de 
los conquistadores, lo cual desembocó en represiones.25

El origen mítico del dios del rayo 

El celo de los visitadores por destruir las creencias y prácticas ancestrales 
que tanto abominaban, y que aún estaban vigentes entre los indígenas en 
los siglos xvi y xvii, los llevó a consignarlas en diversos documentos que 
han llegado hasta nosotros. Gracias a ello se han conservado algunos de los 
mitos que los antiguos pobladores de la sierra central y norcentral de Perú 
tenían sobre el origen del dios del rayo. Según las narraciones, la divinidad 
bajó del cielo como una centella, como una piedra, como un niño o como 
un hombre. Por ejemplo, Bernardo de Noboa registró que Libiac Rupac 
era la piedra de un rayo que se había desplomado, y a la que rendían 
culto los llacuaces de Santo Domingo de Pariac, de Pimachi y de Otuco.26 
Bendiel de Salazar consignó en 1615, en la región de Huánuco, que los 
residentes del pueblo de Cauri veneraban en sus bailes a Yanaraman Libiac 
Cancharco, también llamado Libia Binac Vilca. Este último, nos dice el vi-

25	 Sobre el taki onqoy véase Luis Millones, Taki onqoy: de la enfermedad del canto 
a la epidemia, estudio preliminar de Luis Millones, Santiago de Chile, Centro de 
Investigaciones Diego Barros Arana, 2007. Para los casos mexicanos véase Procesos 
de indios idólatras y hechiceros, México, Publicaciones del Archivo General y Público 
de la Nación, vol. I, 1912 y Proceso inquisitorial del cacique de Texcoco, México, 
Publicaciones del Archivo General y Público de la Nación, vol. III, 1910. Silvia Limón 
Olvera, “Ataque a indios idólatras por la inquisición: su sentido político”, en Nuestra 
América, 20, México, ccydel-unam, 1991, pp. 11-31, y de la misma autora “El taki on-
qoy y los idólatras del centro de México. Resistencia y represión indígena en el siglo 
xvi”, en Perspectivas Latinoamericanas, edición especial “El Taqui Onqoy”, Nagoya, 
Japón, Centro de Estudios Latinoamericanos, Universidad Nanzan, 2015, pp. 41-55.

26	  “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos…, pp. 264, 267 y 
268.

sitador, era un cerro ubicado a media legua de esa población, el cual se 
formó debido a que en ese sitio cayó un hombre del cielo, hecho que dio 
lugar a la formación de una protuberancia en el llano. Asimismo, menciona 
que Yanaraman Libiac Cancharco tuvo tres hijos, de quienes procedieron 
todos los habitantes de ese pueblo. Refirió también que, según la tradición 
de esa zona, dicha deidad provino del cielo como un recién nacido que fue 
encontrado por Atunchuca mientras cazaba vicuñas y venados en el cerro 
Raco. Este personaje se hizo cargo del niño, el cual creció rápidamente en 
cinco días y le dio la tarea de cuidar sus llamas. Sin embargo, Yanaraman 
Libiac Cancharco se convirtió en puma y se comió a varios auquénidos. 
Resulta significativo el lugar donde cayó el rayo encarnado en un bebé, 
ya que el cerro Raco fue identificado por Avendaño como la pakarina o 
lugar de origen de los llacuaces, sitio que también es mencionado con el 
nombre de Yaro, otro de los apelativos de la divinidad.27 

En 1614 Fabián de Ayala recopiló en la Provincia de Chinchaycocha 
una narración según la cual en un gran peñasco llamado Ayracaca (“peñas-
co loco”), ubicado en los términos de Tarma, descendieron del cielo los 
hermanos Tumayricapa y Tumayhanampa. El primero se fue a la montaña 
Mamallqui Jirca (“planta, principio u origen de los cerros”), cerca de la 
laguna de Chinchaycocha o Lago Junín, donde reunió a todas las guacas. 
De allí se dirigió hacia las actuales provincias de Junín y Pasco, y se trans-
formó en un bebé que fue recogido y criado por una mujer del pueblo 
de Guaychau. Al igual que en el otro caso mencionado, el niño, que era 
Tumayricapa, creció en cinco días. Ya como adulto recibió por sobrinos 
a los indios chupachos del valle de Huánuco mediante la ceremonia de 
trasquilarles los cabellos. Sin embargo, como los yanamates de Pasco no 
quisieron reconocerlo ni obedecerlo, Tumayricapa y Tumayhanampa les 
robaron un auquénido. Al buscarlo, encontraron a los hermanos al pie 
del cerro Caytal, uno de ellos en forma de puma que, al enojarse, arrojó 
granizo por la nariz, lo cual muestra la relación del felino con el fenóme-
no meteorológico que produce lluvias, tormentas y granizo. Finalmente, 
dicho grupo aceptó a Tumayricapa como padre, lo cual fue corroborado 

27	 Polia, op. cit., pp. 90-93.

Limon.indd   121 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

122 (México 2017/2): 107-132 65

por las señales de las entrañas de una llama sacrificada.28 Cabe mencionar 
que el establecimiento del parentesco entre los grupos mencionados y 
ese personaje divino, ya sea como sobrinos o como hijos, significaba que 
éste se erigía como su dios patrono, con el compromiso que ello implica-
ba: rendirle culto. También llama la atención que, Tumayricapa, divinidad 
del rayo de los llacuaces, aparezca en el mito con un hermano y ambos, 
aunque la fuente no lo especifique, podrían haber sido gemelos, ya que 
éstos eran identificados con la deidad de las tormentas.

Los relatos anteriores muestran algunos elementos característicos de 
las antiguas creencias andinas. Entre ellos destaca la asociación de los per-
sonajes divinos mencionados con algunas montañas, las cuales eran consi-
deradas como sagradas, ya que podían ser la representación de deidades, 
habitación de entidades míticas y expresión del eje cósmico, donde se 
podían manifestar seres y sucesos numinosos. También, sobresale el nexo 
que el dios del rayo guardaba con las llamas, animales a los que robaba y 
devoraba, pues constituían su principal alimento y ofrenda, debido a que 
era divinidad tutelar de los pueblos pastores. Así, los llacuaces rendían 
culto al dios del rayo porque tenía el poder de propiciar la reproducción 
de esos cuadrúpedos. Igualmente, tenían en sus santuarios piedras besa-
res extraídas de los auquénidos, a las que llamaban illa, pues creían que 
aumentaban sus hatos.29

Cabe destacar que el aspecto distintivo de esta deidad era su manifes-
tación como felino, lo cual remite al mito de Qówa, ser félido que andaba 
por las nubes, y que posiblemente a él se refieran las antiguas represen-
taciones de Chavín de Huántar.30 Como dice Polia, “La deidad andina del 
Rayo (Llipiaq; Choq’e Illa; Illap’a) está tradicionalmente relacionada con 
la teofanía felínica cuya representación mítica es Qówa, o el ‘Felino Vola-

28	 Fabián de Ayala, “Una carta del P. Fabián de Ayala conforme al original del Archivo 
Romano de la Compañía de Jesús”, notas y comentarios de Mario Polia, en Anthropo-
logica, núm. 17, Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 1999, pp. 389-395.

29	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en Duviols, Procesos…, p. 
760.

30	 Federico Kauffmann-Doig, Introducción al Perú antiguo. Una nueva perspectiva, 
Lima, Kompaktos, 1990, p. 203.

dor’.”31 En relación con esto, resulta interesante que en la actualidad la 
palabra “qówa” se refiera a “un animal parecido al gato montés”, y que al mis-
mo tiempo signifique “nubarrón que presagia granizada, nube grande y 
negra”.32 La asociación de las tormentas con el felino ha pervivido al menos 
hasta mediados del siglo xx, ya que está registrada en el mito “La laguna de 
Schururo”, recopilado en la sierra de Cajamarca. De acuerdo con esa narra-
ción, la madre o “espíritu” de la laguna era un puma que vivía en ese espejo 
de agua. El animal fue apresado por un brujo transformado en cóndor que 
lo elevó por los aires, pero la laguna lo siguió y formó una gran tempestad 
que liberó al cuadrúpedo.33

Cabe mencionar que después de la conquista, el dios del rayo fue 
identificado con el apóstol Santiago pues, como menciona Pablo Joseph 
de Arriaga,

[…] porque se habrá extendido por acá [en Perú] la frase o conseja de 
los muchachos de España, que cuando truena dicen que corre el caballo 
de Santiago, o porque veían que en las guerras que tenían los españoles, 
cuando querían disparar los arcabuces, que los indios llaman Illapa, o Rayo 
apellidaban primero ‘Santiago, Santiago’.34

De esta manera, el dios del rayo como felino volador y Santiago com-
partieron la característica de andar por las nubes, las cuales son portado-
ras de lluvia.

Es pertinente señalar también que a las excreciones de los dioses se 
les atribuía la capacidad de creación, puesto que daban lugar a elementos 
y seres del mundo. Así, los orines de Qówa se transformaban en la lluvia 
que fecundaba la tierra y permitía la generación y crecimiento de las plan-
tas.35 Al respecto, Juan Pérez Bocanegra consignó en 1631 una fórmula 

31	 Polia, op. cit., p. 91.
32	 Diccionario quechua-español-quechua Simi taque, Perú, Millenium Editora Global, 

2009.
33	  José María Arguedas y Francisco Izquierdo Ríos, Mitos, leyendas y cuentos peruanos, 

Madrid, Siruela, 2009, pp. 78 y 79.
34	 Arriaga, op. cit., p. 64.
35	 Kauffmann-Doig, op. cit., p. 203.

Limon.indd   122 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

123(México 2017/2): 107-13265 65

por las señales de las entrañas de una llama sacrificada.28 Cabe mencionar 
que el establecimiento del parentesco entre los grupos mencionados y 
ese personaje divino, ya sea como sobrinos o como hijos, significaba que 
éste se erigía como su dios patrono, con el compromiso que ello implica-
ba: rendirle culto. También llama la atención que, Tumayricapa, divinidad 
del rayo de los llacuaces, aparezca en el mito con un hermano y ambos, 
aunque la fuente no lo especifique, podrían haber sido gemelos, ya que 
éstos eran identificados con la deidad de las tormentas.

Los relatos anteriores muestran algunos elementos característicos de 
las antiguas creencias andinas. Entre ellos destaca la asociación de los per-
sonajes divinos mencionados con algunas montañas, las cuales eran consi-
deradas como sagradas, ya que podían ser la representación de deidades, 
habitación de entidades míticas y expresión del eje cósmico, donde se 
podían manifestar seres y sucesos numinosos. También, sobresale el nexo 
que el dios del rayo guardaba con las llamas, animales a los que robaba y 
devoraba, pues constituían su principal alimento y ofrenda, debido a que 
era divinidad tutelar de los pueblos pastores. Así, los llacuaces rendían 
culto al dios del rayo porque tenía el poder de propiciar la reproducción 
de esos cuadrúpedos. Igualmente, tenían en sus santuarios piedras besa-
res extraídas de los auquénidos, a las que llamaban illa, pues creían que 
aumentaban sus hatos.29

Cabe destacar que el aspecto distintivo de esta deidad era su manifes-
tación como felino, lo cual remite al mito de Qówa, ser félido que andaba 
por las nubes, y que posiblemente a él se refieran las antiguas represen-
taciones de Chavín de Huántar.30 Como dice Polia, “La deidad andina del 
Rayo (Llipiaq; Choq’e Illa; Illap’a) está tradicionalmente relacionada con 
la teofanía felínica cuya representación mítica es Qówa, o el ‘Felino Vola-

28	 Fabián de Ayala, “Una carta del P. Fabián de Ayala conforme al original del Archivo 
Romano de la Compañía de Jesús”, notas y comentarios de Mario Polia, en Anthropo-
logica, núm. 17, Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 1999, pp. 389-395.

29	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en Duviols, Procesos…, p. 
760.

30	 Federico Kauffmann-Doig, Introducción al Perú antiguo. Una nueva perspectiva, 
Lima, Kompaktos, 1990, p. 203.

dor’.”31 En relación con esto, resulta interesante que en la actualidad la 
palabra “qówa” se refiera a “un animal parecido al gato montés”, y que al mis-
mo tiempo signifique “nubarrón que presagia granizada, nube grande y 
negra”.32 La asociación de las tormentas con el felino ha pervivido al menos 
hasta mediados del siglo xx, ya que está registrada en el mito “La laguna de 
Schururo”, recopilado en la sierra de Cajamarca. De acuerdo con esa narra-
ción, la madre o “espíritu” de la laguna era un puma que vivía en ese espejo 
de agua. El animal fue apresado por un brujo transformado en cóndor que 
lo elevó por los aires, pero la laguna lo siguió y formó una gran tempestad 
que liberó al cuadrúpedo.33

Cabe mencionar que después de la conquista, el dios del rayo fue 
identificado con el apóstol Santiago pues, como menciona Pablo Joseph 
de Arriaga,

[…] porque se habrá extendido por acá [en Perú] la frase o conseja de 
los muchachos de España, que cuando truena dicen que corre el caballo 
de Santiago, o porque veían que en las guerras que tenían los españoles, 
cuando querían disparar los arcabuces, que los indios llaman Illapa, o Rayo 
apellidaban primero ‘Santiago, Santiago’.34

De esta manera, el dios del rayo como felino volador y Santiago com-
partieron la característica de andar por las nubes, las cuales son portado-
ras de lluvia.

Es pertinente señalar también que a las excreciones de los dioses se 
les atribuía la capacidad de creación, puesto que daban lugar a elementos 
y seres del mundo. Así, los orines de Qówa se transformaban en la lluvia 
que fecundaba la tierra y permitía la generación y crecimiento de las plan-
tas.35 Al respecto, Juan Pérez Bocanegra consignó en 1631 una fórmula 

31	 Polia, op. cit., p. 91.
32	 Diccionario quechua-español-quechua Simi taque, Perú, Millenium Editora Global, 

2009.
33	  José María Arguedas y Francisco Izquierdo Ríos, Mitos, leyendas y cuentos peruanos, 

Madrid, Siruela, 2009, pp. 78 y 79.
34	 Arriaga, op. cit., p. 64.
35	 Kauffmann-Doig, op. cit., p. 203.

Limon.indd   123 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

124 (México 2017/2): 107-132 65

ritual para solicitar lluvia que dice: “O madre fuente, laguna, ó manantial, 
dame agua sin cessar, orina sin parar.”36

Otro de los líquidos divinos relacionados con la fertilidad fueron las 
lágrimas de los dioses, puesto que, asimismo, daban lugar a la lluvia. Esto se 
puede apreciar en la imagen plasmada en la Puerta del Sol en Tiahuanaco, 
en donde se muestra un ser de contorno humano, parado encima de una 
estructura piramidal que podría corresponder a una montaña sagrada. El 
personaje ostenta ojos circulares, de los que escurren lagrimones en forma 
de puma. Por lo tanto, la figura en conjunto simboliza la fecundación de la 
tierra por parte del dios a través de sus lágrimas que representan el agua 
celeste. Esta deidad se puede equiparar con las imágenes mexicas de Tlá-
loc, modeladas en los braseros de barro encontrados en el Templo Mayor 
de la ciudad de México, pues en ellos se observa al dios pluvial con lágrimas 
en los ojos. Este concepto tuvo su expresión ritual en las ceremonias de 
petición de lluvia que realizaban tanto los incas como los mexicas antes 
de la llegada de los españoles. Así, los pobladores de Cusco solían efectuar 
peregrinaciones por los cerros con llantos y gemidos para atraer el líquido 
celeste. Igualmente, acostumbraban amarrar una llama negra a la que deja-
ban en ayuno para que llorara, con el fin de que Illapa se apiadara e hiciera 
llover. En otras latitudes del continente americano, los mexicas sacrificaban 
infantes a Tláloc en la época de sequía y, si éstos lloraban durante la ce-
remonia, significaba que las lluvias no tardarían en llegar.37 Por tanto, las 
lágrimas de las deidades pluviales y las derramadas por los participantes en 
sus ritos, atraían el preciado líquido celeste que fertilizaría la tierra.

Las excrecencias divinas podían dar lugar, también, a grupos huma-
nos. Según el mito recopilado por Fernando de Avendaño, algunos ayllus 
de llacuaces, que se consideraban hijos del rayo, decían provenir de la 
orina de ese dios, la cual fue depositada en un agujero junto al cerro Ra-

36	 Citado en Polia, op. cit., p. 505.
37	 Guamán Poma de Ayala, op. cit., vol. I, pp. 165, 210 y 229. Bernardino de Sahagún, 

Historia general de las cosas de la Nueva España, 3 vols., estudio introductorio, pa-
leografía, glosario y notas de Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, México, 
Conaculta, 2000, vol. I, pp. 177 y 178.

co.38 Asimismo, Fabián de Ayala consignó que Raco, además de ser una 
montaña, era el dios de los alimentos al que se invocaba y rendía culto en 
la época de siembra,39 por lo que estaba asociado con la fecundidad.

Los elegidos

Diversas fuentes andinas mencionan la estrecha relación que guardaban 
algunos individuos con el dios del rayo. A este respecto establecen que, 
tanto entre los llacuaces como entre los llactas, los mellizos, llamados chu-
chus o curis, y los que nacían de pies, conocidos como chacpas, eran 
considerados sus hijos, al igual que los nonatos, producto de los abortos. 
Si los gemelos y los que nacían de parto podálico sobrevivían, eran dedica-
dos a dicha divinidad y estaban destinados a ser sus ministros. Se evitaba 
que éstos fueran bautizados dentro del catolicismo para que no perdieran 
las capacidades especiales conferidas por el dios y, al crecer, pudieran di-
rigir sus ceremonias. También se refiere que algunos de ellos eran sacri-
ficados en su honor.40 Cuando estos infantes morían eran depositados, al 
igual que los nonatos, en unas ollas debajo de las casas, o los colocaban 
junto a los santuarios de la deidad para reverenciarlos, pues adquirían la 
connotación de oráculos. Como se creía que estos individuos habían sido 
procreados por la deidad, atribuían su defunción a que su padre, el rayo, se 
los había llevado consigo. Por eso, como registra un documento de la pro-
vincia de Huaylas, una mujer portaba siempre consigo una concha spond-
ylus, a la que denominaban mullu, para evitar que el rayo la matara porque 
era gemela. Cabe mencionar que este material era una ofrenda importante 
dedicada al dios que proveía la lluvia, y que en este caso servía de protec-

38	 Polia, op. cit., p. 91.
39	 Ayala, op. cit., p. 397.
40	 Guamán Poma de Ayala, op. cit., vol. I, p. 249. Arriaga, op. cit., pp. 39, 63, 128 y 130. 

Polia, op. cit., p. 181. Diego Samaniego, “Documento 28”, en ibid., p. 334 y Anónimo, 
“Documento 32”, en ibid., p. 410. “Relación de Fernando de Avendaño”, en Duviols, 
Procesos…, p. 718. 

Limon.indd   124 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

125(México 2017/2): 107-13265 65

ritual para solicitar lluvia que dice: “O madre fuente, laguna, ó manantial, 
dame agua sin cessar, orina sin parar.”36

Otro de los líquidos divinos relacionados con la fertilidad fueron las 
lágrimas de los dioses, puesto que, asimismo, daban lugar a la lluvia. Esto se 
puede apreciar en la imagen plasmada en la Puerta del Sol en Tiahuanaco, 
en donde se muestra un ser de contorno humano, parado encima de una 
estructura piramidal que podría corresponder a una montaña sagrada. El 
personaje ostenta ojos circulares, de los que escurren lagrimones en forma 
de puma. Por lo tanto, la figura en conjunto simboliza la fecundación de la 
tierra por parte del dios a través de sus lágrimas que representan el agua 
celeste. Esta deidad se puede equiparar con las imágenes mexicas de Tlá-
loc, modeladas en los braseros de barro encontrados en el Templo Mayor 
de la ciudad de México, pues en ellos se observa al dios pluvial con lágrimas 
en los ojos. Este concepto tuvo su expresión ritual en las ceremonias de 
petición de lluvia que realizaban tanto los incas como los mexicas antes 
de la llegada de los españoles. Así, los pobladores de Cusco solían efectuar 
peregrinaciones por los cerros con llantos y gemidos para atraer el líquido 
celeste. Igualmente, acostumbraban amarrar una llama negra a la que deja-
ban en ayuno para que llorara, con el fin de que Illapa se apiadara e hiciera 
llover. En otras latitudes del continente americano, los mexicas sacrificaban 
infantes a Tláloc en la época de sequía y, si éstos lloraban durante la ce-
remonia, significaba que las lluvias no tardarían en llegar.37 Por tanto, las 
lágrimas de las deidades pluviales y las derramadas por los participantes en 
sus ritos, atraían el preciado líquido celeste que fertilizaría la tierra.

Las excrecencias divinas podían dar lugar, también, a grupos huma-
nos. Según el mito recopilado por Fernando de Avendaño, algunos ayllus 
de llacuaces, que se consideraban hijos del rayo, decían provenir de la 
orina de ese dios, la cual fue depositada en un agujero junto al cerro Ra-

36	 Citado en Polia, op. cit., p. 505.
37	 Guamán Poma de Ayala, op. cit., vol. I, pp. 165, 210 y 229. Bernardino de Sahagún, 

Historia general de las cosas de la Nueva España, 3 vols., estudio introductorio, pa-
leografía, glosario y notas de Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, México, 
Conaculta, 2000, vol. I, pp. 177 y 178.

co.38 Asimismo, Fabián de Ayala consignó que Raco, además de ser una 
montaña, era el dios de los alimentos al que se invocaba y rendía culto en 
la época de siembra,39 por lo que estaba asociado con la fecundidad.

Los elegidos

Diversas fuentes andinas mencionan la estrecha relación que guardaban 
algunos individuos con el dios del rayo. A este respecto establecen que, 
tanto entre los llacuaces como entre los llactas, los mellizos, llamados chu-
chus o curis, y los que nacían de pies, conocidos como chacpas, eran 
considerados sus hijos, al igual que los nonatos, producto de los abortos. 
Si los gemelos y los que nacían de parto podálico sobrevivían, eran dedica-
dos a dicha divinidad y estaban destinados a ser sus ministros. Se evitaba 
que éstos fueran bautizados dentro del catolicismo para que no perdieran 
las capacidades especiales conferidas por el dios y, al crecer, pudieran di-
rigir sus ceremonias. También se refiere que algunos de ellos eran sacri-
ficados en su honor.40 Cuando estos infantes morían eran depositados, al 
igual que los nonatos, en unas ollas debajo de las casas, o los colocaban 
junto a los santuarios de la deidad para reverenciarlos, pues adquirían la 
connotación de oráculos. Como se creía que estos individuos habían sido 
procreados por la deidad, atribuían su defunción a que su padre, el rayo, se 
los había llevado consigo. Por eso, como registra un documento de la pro-
vincia de Huaylas, una mujer portaba siempre consigo una concha spond-
ylus, a la que denominaban mullu, para evitar que el rayo la matara porque 
era gemela. Cabe mencionar que este material era una ofrenda importante 
dedicada al dios que proveía la lluvia, y que en este caso servía de protec-

38	 Polia, op. cit., p. 91.
39	 Ayala, op. cit., p. 397.
40	 Guamán Poma de Ayala, op. cit., vol. I, p. 249. Arriaga, op. cit., pp. 39, 63, 128 y 130. 

Polia, op. cit., p. 181. Diego Samaniego, “Documento 28”, en ibid., p. 334 y Anónimo, 
“Documento 32”, en ibid., p. 410. “Relación de Fernando de Avendaño”, en Duviols, 
Procesos…, p. 718. 

Limon.indd   125 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

126 (México 2017/2): 107-132 65

ción.41 Sobre los mellizos, los jesuitas que visitaron en 1618 las provincias 
de Ocros y Lampas para extirpar las idolatrías, consignaron lo siguiente: 

Quando vna mujer o vna oveja o qualquiera otro animal pare de un bientre 
dos, que llaman chuchu, el vno dizen que es el Rayo; y assi los veneran a 
ambos por no saber de cierto qual es y si muere alguno de ellos le guardan 
en vna olla, grande en el lugar donde guardan sus mallquis y alli le ofressen 
chicha, cuies, y lo demás que se a dicho. 42

Es pertinente señalar que los mellizos recibían también el apelativo de 
Curi, otro de los nombres del dios, para denotar su afinidad con él. En la 
época colonial, los llamaban Santiago pues, como ya se refirió, dicho após-
tol fue identificado con el rayo. Sin embargo, esta práctica fue prohibida 
por los misioneros españoles debido a que fue calificada de idolátrica.43

Igualmente, eran considerados como hijos del rayo las criaturas que 
nacían en el campo durante una tormenta y, por lo tanto, ejercerían como 
sus sacerdotes, pues se creía que las ofrendas que ellos daban eran mejor 
recibidas por el dios. Sobre esto, Polo Ondegardo señala que: “Cuando 
una mujer pare en el campo en día que truena, dicen que la criatura que 
nace es hijo del Trueno; y que se ha de dedicar para su servicio. Y así hay 
mucho número de hechiceros de estos, que llaman hijos del Trueno.”44 Lo 
mismo acontecía con los individuos que sobrevivían a la caída de una cen-
tella, quienes, además, adquirían la capacidad de curar. Tanto los descen-
dientes de éstos como los sucesores de los que habían muerto a causa del 
rayo, recibían el nombre de Curi, por lo que la identificación con la deidad 
se extendía a las generaciones posteriores.45 Con respecto a los tocados 
por el rayo, existen algunas semejanzas con el centro de México pues, 

41	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en ibid., p. 757. Diego Álva-
rez de Paz, “Documento 33”, en Polia, op. cit., p. 415. Arriaga, op. cit., p. 64.

42	 “Misión a las Provincias de Ocros y Lampas del Corregimiento de Cajatambo”, en 
Duviols, Procesos…, p. 727.

43	 Arriaga, op. cit., p. 173.
44	 Lamana, op. cit., p. 344.
45	 Samaniego, en Polia, op. cit., p. 334, Gonzalo de Lyra, “Documento 38”, en ibid., p. 

449.

desde el siglo xvi hasta la actualidad, se ha registrado que algunos de los 
que han sobrevivido a la caída del rayo pueden sanar a los afectados por 
este fenómeno meteorológico, mientras que otros adquieren la capacidad 
de controlar la lluvia, el granizo y las tormentas.

Diversas comunidades andinas creían, asimismo, que las criaturas 
que habían sido concebidas durante una tempestad tenían como padre 
al rayo. Se pensaba que las mujeres preñadas de esta manera podían parir 
piedras, las cuales eran muy apreciadas porque los vaticinios que se hicie-
ran con ellas siempre resultaban acertados. En relación con esto, un do-
cumento jesuita de la provincia de Huaylas relata que cuando una mujer 
parió una criatura muerta, salió al mismo tiempo de su vientre una lumi-
nosidad con un gran estruendo que era el hijo del dios. Las fuentes, igual-
mente, consignan que los infantes podían ser consagrados al rayo si se 
sacrificaban llamas a la deidad o si el niño era expuesto a una tormenta.46

Cuando una mujer daba a luz mellizos, ella, su marido y parientes 
debían cumplir con un ayuno de sal y ají, así como abstenerse de relacio-
nes sexuales por diferentes periodos de tiempo, los cuales podían durar 
hasta un año. De acuerdo con Fabián de Ayala, esta observancia era hecha 
por la recién parida para no quedar embarazada nuevamente del rayo. 
Cabe señalar que estas restricciones constituían prácticas de purificación, 
las cuales también debían ser cumplidas, por ejemplo, por cualquier in-
dividuo que fuera a participar en algún rito. Además, la recién parida, el 
marido o ambos debían observar una conducta ritual que fue entendida 
por los visitadores como “penitencia”. Ésta consistía en que los cónyuges 
debían encerrarse en un aposento y quedarse acostados por varios días, 
primero de un lado y luego del otro.47

De igual forma, el jesuita Joseph de Arriaga interpretó que el dar a 
luz gemelos era considerado como un pecado. Al respecto comenta que: 
“Tienen en su nacimiento muchas supersticiones […] todas enderezadas 

46	 Lamana, op. cit., p. 355. Rodrigo de Cabredo, “Documento 13”, en Polia, op. cit., p. 
234, anónimo, en ibid., p. 410, Lyra, en ibid., p. 449.

47	 Arriaga, op. cit. pp. 63 y 171. Teruel, “Documento 30”…, p. 367. Juan Sebastián de la 
Parra, “Documento 22”…, p. 279. Ayala, op. cit. p. 358. Guamán Poma de Ayala, op. 
cit., vol. I, p. 249 y vol. II, p. 728. Relación de los agustinos…, p. 29.

Limon.indd   126 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

127(México 2017/2): 107-13265 65

ción.41 Sobre los mellizos, los jesuitas que visitaron en 1618 las provincias 
de Ocros y Lampas para extirpar las idolatrías, consignaron lo siguiente: 

Quando vna mujer o vna oveja o qualquiera otro animal pare de un bientre 
dos, que llaman chuchu, el vno dizen que es el Rayo; y assi los veneran a 
ambos por no saber de cierto qual es y si muere alguno de ellos le guardan 
en vna olla, grande en el lugar donde guardan sus mallquis y alli le ofressen 
chicha, cuies, y lo demás que se a dicho. 42

Es pertinente señalar que los mellizos recibían también el apelativo de 
Curi, otro de los nombres del dios, para denotar su afinidad con él. En la 
época colonial, los llamaban Santiago pues, como ya se refirió, dicho após-
tol fue identificado con el rayo. Sin embargo, esta práctica fue prohibida 
por los misioneros españoles debido a que fue calificada de idolátrica.43

Igualmente, eran considerados como hijos del rayo las criaturas que 
nacían en el campo durante una tormenta y, por lo tanto, ejercerían como 
sus sacerdotes, pues se creía que las ofrendas que ellos daban eran mejor 
recibidas por el dios. Sobre esto, Polo Ondegardo señala que: “Cuando 
una mujer pare en el campo en día que truena, dicen que la criatura que 
nace es hijo del Trueno; y que se ha de dedicar para su servicio. Y así hay 
mucho número de hechiceros de estos, que llaman hijos del Trueno.”44 Lo 
mismo acontecía con los individuos que sobrevivían a la caída de una cen-
tella, quienes, además, adquirían la capacidad de curar. Tanto los descen-
dientes de éstos como los sucesores de los que habían muerto a causa del 
rayo, recibían el nombre de Curi, por lo que la identificación con la deidad 
se extendía a las generaciones posteriores.45 Con respecto a los tocados 
por el rayo, existen algunas semejanzas con el centro de México pues, 

41	 “Visita de Rodrigo Hernández Príncipe a Recuay (1622)”, en ibid., p. 757. Diego Álva-
rez de Paz, “Documento 33”, en Polia, op. cit., p. 415. Arriaga, op. cit., p. 64.

42	 “Misión a las Provincias de Ocros y Lampas del Corregimiento de Cajatambo”, en 
Duviols, Procesos…, p. 727.

43	 Arriaga, op. cit., p. 173.
44	 Lamana, op. cit., p. 344.
45	 Samaniego, en Polia, op. cit., p. 334, Gonzalo de Lyra, “Documento 38”, en ibid., p. 

449.

desde el siglo xvi hasta la actualidad, se ha registrado que algunos de los 
que han sobrevivido a la caída del rayo pueden sanar a los afectados por 
este fenómeno meteorológico, mientras que otros adquieren la capacidad 
de controlar la lluvia, el granizo y las tormentas.

Diversas comunidades andinas creían, asimismo, que las criaturas 
que habían sido concebidas durante una tempestad tenían como padre 
al rayo. Se pensaba que las mujeres preñadas de esta manera podían parir 
piedras, las cuales eran muy apreciadas porque los vaticinios que se hicie-
ran con ellas siempre resultaban acertados. En relación con esto, un do-
cumento jesuita de la provincia de Huaylas relata que cuando una mujer 
parió una criatura muerta, salió al mismo tiempo de su vientre una lumi-
nosidad con un gran estruendo que era el hijo del dios. Las fuentes, igual-
mente, consignan que los infantes podían ser consagrados al rayo si se 
sacrificaban llamas a la deidad o si el niño era expuesto a una tormenta.46

Cuando una mujer daba a luz mellizos, ella, su marido y parientes 
debían cumplir con un ayuno de sal y ají, así como abstenerse de relacio-
nes sexuales por diferentes periodos de tiempo, los cuales podían durar 
hasta un año. De acuerdo con Fabián de Ayala, esta observancia era hecha 
por la recién parida para no quedar embarazada nuevamente del rayo. 
Cabe señalar que estas restricciones constituían prácticas de purificación, 
las cuales también debían ser cumplidas, por ejemplo, por cualquier in-
dividuo que fuera a participar en algún rito. Además, la recién parida, el 
marido o ambos debían observar una conducta ritual que fue entendida 
por los visitadores como “penitencia”. Ésta consistía en que los cónyuges 
debían encerrarse en un aposento y quedarse acostados por varios días, 
primero de un lado y luego del otro.47

De igual forma, el jesuita Joseph de Arriaga interpretó que el dar a 
luz gemelos era considerado como un pecado. Al respecto comenta que: 
“Tienen en su nacimiento muchas supersticiones […] todas enderezadas 

46	 Lamana, op. cit., p. 355. Rodrigo de Cabredo, “Documento 13”, en Polia, op. cit., p. 
234, anónimo, en ibid., p. 410, Lyra, en ibid., p. 449.

47	 Arriaga, op. cit. pp. 63 y 171. Teruel, “Documento 30”…, p. 367. Juan Sebastián de la 
Parra, “Documento 22”…, p. 279. Ayala, op. cit. p. 358. Guamán Poma de Ayala, op. 
cit., vol. I, p. 249 y vol. II, p. 728. Relación de los agustinos…, p. 29.

Limon.indd   127 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

128 (México 2017/2): 107-132 65

a hacer penitencia, para que se les perdone el pecado, que entienden que 
fue el haber nacido dos juntos.”48 Asimismo, menciona que el parir mellizos 
“lo tienen por cosa sacrílega y abominable, y aunque dicen que uno es hijo 
del Rayo, hacen grande penitencia, como si hubiesen hecho un gran peca-
do”.49 Poco más adelante relata que, una vez terminado el ayuno, paseaban 
a los padres en un palio hecho de piel de venado. Resulta interesante que 
el jesuita se refiera a los progenitores de los gemelos como “penitentes”, 
pues indica que los identificó con los que eran juzgados por la Inquisición, 
quienes eran expuestos al escarnio público al llevarlos por las calles y pla-
zas. En contraposición a lo anterior, el Inca Garcilaso de la Vega consigna 
que la mujer que paría mellizos era sacada a la calle “con gran fiesta y rego-
cijo”, le ponían guirnaldas de flores, hacían grandes bailes y cantares por su 
mucha fecundidad, y que tanto a los gemelos como a la madre los llamaban 
guaca. En tanto que otro documento procedente de Lima afirma que cuan-
do terminaba el periodo de abstinencia de la madre, todos iban a venerar a 
los gemelos para que no les sucediera ningún daño.50

El hecho de que algunos individuos, como los mellizos, fueran consi-
derados hijos de la divinidad y que una mujer los hubiera procreado, indica 
que eran receptáculo de lo sagrado, por ello, eran calificados como guacas. 
En relación con esto, es pertinente señalar que el contacto con la sacralidad 
resulta peligroso para cualquier persona que no esté lo suficientemente 
preparada para ello. Así, las penitencias y el encierro obligados de la recién 
parida, y en ocasiones del marido, se debían al contacto que había tenido el 
dios del rayo con la mujer y sus hijos. De esta manera, el aislamiento y las 
abstinencias tenían como objetivo disminuir la carga sagrada que estos in-
dividuos contenían por haber estado en contacto con la deidad, y así amor-
tiguar el daño que esto pudiera causar al resto de la población. Igualmente, 
los parientes debían observar restricciones en cuanto al consumo de sal y 
ají, así como abstenerse de relaciones conyugales para fortalecerse y poder 
acercarse sin riesgo a la mujer, a su esposo y al hijo del rayo. Debido a la 

48	 Arriaga, op. cit., p. 39.
49	 Ibid., p. 63.
50	 De la Vega, op. cit., p. 77. De la Parra, “Documento 22”…, p. 280.

peligrosidad que implicaba el contacto con esos recién nacidos y su madre, 
la gente tenía miedo de visitarlos antes de que se terminara el periodo de 
purificación. Por lo tanto, no se trataba de un “pecado” como lo consigna 
Arriaga pues, además, hay datos que apuntan a que los “hijos del rayo”, los 
auquénidos que nacían dos de un vientre, así como las mazorcas de maíz, 
el ají y las papas que se daban dobles, eran considerados como contene-
dores de la fuerza vital de esas especies y símbolo de fertilidad. Por ello, las 
veneraban para que tanto las llamas como los campos fueran fructíferos.51

A manera de conclusión

Con base en lo expuesto, se puede apreciar que los documentos elabo-
rados en los siglos xvi y xvii, y que provienen de regiones ajenas al nú-
cleo cusqueño, presentan perspectivas diferentes a lo consignado por la 
tradición inca sobre la divinidad del rayo y su culto. Esto hace visible los 
contrastes regionales y la heterogeneidad que hubo en cuanto a las con-
cepciones que sobrevivieron a la conquista española. También permite 
destacar que, a pesar de la ideología religiosa que fue impuesta por los 
incas a los pueblos sometidos, las poblaciones de llacuaces y llactas de la 
sierra central y norcentral de Perú, conservaron sus antiguas prácticas y 
creencias al menos hasta el siglo xvii, época del embate de la persecución 
de idolatrías. Sin embargo, esta virulenta campaña dejó importantes regis-
tros que permiten conocer las particularidades de sus tradiciones.

A través del estudio de la religión de esos pueblos se ha podido pro-
fundizar en la forma en que sus habitantes concibieron, explicaron y se 
relacionaron con su realidad, es decir, con su entorno social y natural, en 
donde tuvo un lugar preeminente el fenómeno de las tormentas, concebido 
como numinoso y cuyo control atribuyeron a su dios principal. Igualmen-
te, se pudo observar que la ideología religiosa permeó a la sociedad, prin-
cipalmente en su articulación con el ámbito sagrado. De esta manera, se 

51	 Guamán Poma de Ayala, op. cit., vol. I, p. 219. Arriaga, op. cit., p. 38. De la Vega, op. 
cit., p. 77. Relación de los agustinos…, p. 40.

Limon.indd   128 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

129(México 2017/2): 107-13265 65

a hacer penitencia, para que se les perdone el pecado, que entienden que 
fue el haber nacido dos juntos.”48 Asimismo, menciona que el parir mellizos 
“lo tienen por cosa sacrílega y abominable, y aunque dicen que uno es hijo 
del Rayo, hacen grande penitencia, como si hubiesen hecho un gran peca-
do”.49 Poco más adelante relata que, una vez terminado el ayuno, paseaban 
a los padres en un palio hecho de piel de venado. Resulta interesante que 
el jesuita se refiera a los progenitores de los gemelos como “penitentes”, 
pues indica que los identificó con los que eran juzgados por la Inquisición, 
quienes eran expuestos al escarnio público al llevarlos por las calles y pla-
zas. En contraposición a lo anterior, el Inca Garcilaso de la Vega consigna 
que la mujer que paría mellizos era sacada a la calle “con gran fiesta y rego-
cijo”, le ponían guirnaldas de flores, hacían grandes bailes y cantares por su 
mucha fecundidad, y que tanto a los gemelos como a la madre los llamaban 
guaca. En tanto que otro documento procedente de Lima afirma que cuan-
do terminaba el periodo de abstinencia de la madre, todos iban a venerar a 
los gemelos para que no les sucediera ningún daño.50

El hecho de que algunos individuos, como los mellizos, fueran consi-
derados hijos de la divinidad y que una mujer los hubiera procreado, indica 
que eran receptáculo de lo sagrado, por ello, eran calificados como guacas. 
En relación con esto, es pertinente señalar que el contacto con la sacralidad 
resulta peligroso para cualquier persona que no esté lo suficientemente 
preparada para ello. Así, las penitencias y el encierro obligados de la recién 
parida, y en ocasiones del marido, se debían al contacto que había tenido el 
dios del rayo con la mujer y sus hijos. De esta manera, el aislamiento y las 
abstinencias tenían como objetivo disminuir la carga sagrada que estos in-
dividuos contenían por haber estado en contacto con la deidad, y así amor-
tiguar el daño que esto pudiera causar al resto de la población. Igualmente, 
los parientes debían observar restricciones en cuanto al consumo de sal y 
ají, así como abstenerse de relaciones conyugales para fortalecerse y poder 
acercarse sin riesgo a la mujer, a su esposo y al hijo del rayo. Debido a la 

48	 Arriaga, op. cit., p. 39.
49	 Ibid., p. 63.
50	 De la Vega, op. cit., p. 77. De la Parra, “Documento 22”…, p. 280.

peligrosidad que implicaba el contacto con esos recién nacidos y su madre, 
la gente tenía miedo de visitarlos antes de que se terminara el periodo de 
purificación. Por lo tanto, no se trataba de un “pecado” como lo consigna 
Arriaga pues, además, hay datos que apuntan a que los “hijos del rayo”, los 
auquénidos que nacían dos de un vientre, así como las mazorcas de maíz, 
el ají y las papas que se daban dobles, eran considerados como contene-
dores de la fuerza vital de esas especies y símbolo de fertilidad. Por ello, las 
veneraban para que tanto las llamas como los campos fueran fructíferos.51

A manera de conclusión

Con base en lo expuesto, se puede apreciar que los documentos elabo-
rados en los siglos xvi y xvii, y que provienen de regiones ajenas al nú-
cleo cusqueño, presentan perspectivas diferentes a lo consignado por la 
tradición inca sobre la divinidad del rayo y su culto. Esto hace visible los 
contrastes regionales y la heterogeneidad que hubo en cuanto a las con-
cepciones que sobrevivieron a la conquista española. También permite 
destacar que, a pesar de la ideología religiosa que fue impuesta por los 
incas a los pueblos sometidos, las poblaciones de llacuaces y llactas de la 
sierra central y norcentral de Perú, conservaron sus antiguas prácticas y 
creencias al menos hasta el siglo xvii, época del embate de la persecución 
de idolatrías. Sin embargo, esta virulenta campaña dejó importantes regis-
tros que permiten conocer las particularidades de sus tradiciones.

A través del estudio de la religión de esos pueblos se ha podido pro-
fundizar en la forma en que sus habitantes concibieron, explicaron y se 
relacionaron con su realidad, es decir, con su entorno social y natural, en 
donde tuvo un lugar preeminente el fenómeno de las tormentas, concebido 
como numinoso y cuyo control atribuyeron a su dios principal. Igualmen-
te, se pudo observar que la ideología religiosa permeó a la sociedad, prin-
cipalmente en su articulación con el ámbito sagrado. De esta manera, se 

51	 Guamán Poma de Ayala, op. cit., vol. I, p. 219. Arriaga, op. cit., p. 38. De la Vega, op. 
cit., p. 77. Relación de los agustinos…, p. 40.

Limon.indd   129 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

130 (México 2017/2): 107-132 65

constata que el derecho a los altos cargos del gobierno y del sacerdocio 
en dichas comunidades estuvo definido por la descendencia directa del 
ancestro, el cual fue identificado con el dios del rayo, que era su patrono. 
También, la gente común estableció nexos especiales con la divinidad a 
través de determinadas personas que consideraban sus vástagos, como 
los mellizos, los nacidos de parto podálico o durante una tormenta, los to-
cados por el rayo y los que habían sido concebidos durante un temporal. 
Estos individuos elegidos por la deidad eran dedicados a ella y, por lo tan-
to, eran sus intermediarios, ya fuera como sus sacerdotes mientras vivían 
o como oráculos una vez que habían muerto. Así, dicha connotación los 
colocaba en una posición privilegiada dentro de la comunidad.

Es importante señalar que en la región convivieron dos etnias cuya 
procedencia y tradiciones eran diferentes: los pastores llacuaces descen-
dientes del rayo, y los llactas, agricultores que decían ser hijos del sol. 
Sin embargo, la solución a sus diferencias se dio en el plano religioso al 
compartir el culto al rayo, dios patrono de los llacuaces, relacionado con 
la lluvia, la cual era necesaria para ambos, ya que al fecundar la tierra hacía 
crecer las plantas que alimentaban a los seres humanos y a los auquéni-
dos, animales que tuvieron un lugar relevante en la economía andina. Por 
último, se ha podido apreciar que el sistema religioso proveyó la justifica-
ción de la preeminencia en el poder de determinados individuos, así como 
la explicación de los conflictos entre las dos etnias, cuyo origen se remitía al 
tiempo mítico, y presentó soluciones a través de la práctica ritual.

Bibliografía

Arguedas, José María y Francisco Izquierdo Ríos, Mitos, leyendas y cuen-
tos peruanos, Madrid, Siruela, 2009.

Arriaga, Pablo Joseph de, La extirpación de la idolatría en el Perú (1621), 
estudio preliminar y notas de Henrique Urbano, Cuzco, Centro de Es-
tudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1999.

Ávila, Francisco de, Dioses y hombres de Huarochirí, trad. de José María 
Arguedas, estudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, 

estudio biobibliográfico de Pierre Duviols, Lima, Universidad Antonio 
Ruiz de Montoya, 2007.

Ayala, Fabián de, “Una carta del P. Fabián de Ayala conforme al original 
del Archivo Romano de la Compañía de Jesús”, notas y comentarios de 
Mario Polia, en Anthropologica, núm. 17, Lima, Pontificia Universidad 
Católica del Perú, 1999, pp. 377-406.

Diccionario quechua–español–quechua Simi taque, Perú, Millenium 
Editora Global, 2009.

Duviols, Pierre, “Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores. Un dualismo 
prehispánico de oposición y complementariedad”, en Revista del Mu-
seo Nacional, t. xxxix, Lima, 1973, pp. 153-191.

________, Procesos y visitas de idolatrías. Cajatambo siglo xvii, revi-
sión paleográfica de Laura Gutiérrez Arbulú y Luis Andrade Ciudad, 
selec. de textos y estudios históricos de Pierre Duviols, trad. de textos 
quechuas de César Itier, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2003.

González Holguín, Diego, Vocabvlario de la Lengva General de todo el 
Perv llamada Lengua Qquichua, o del Inca, digitalizado por Runasi-
mipi Qespisqa, 2007. En http://www.runasimipi.org y www.illa-a.org/
cd/diccionarios/VocabvlarioQqichua DeHolguin.pdf.

Guamám Poma de Ayala, Felipe, El primer nueva corónica y buen gobier-
no, 3 vols., ed. crítica de John V. Murra y Rolena Adorno, trad. y análisis 
del quechua de Jorge L. Urioste, México, Siglo xxi, 1980.

Kauffmann-Doig, Federico, Introducción al Perú antiguo. Una nueva 
perspectiva, Lima, Kompaktos, 1990.

Lamana Ferrario, Gonzalo [ed.], Pensamiento colonial crítico. Textos y 
actos de Polo Ondegardo, estudio biográfico de Teodoro Hampe Mar-
tínez, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de 
las Casas”/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2012.

Limón Olvera, Silvia, “Ataque a indios idólatras por la inquisición: su senti-
do político”, en Nuestra América, 20, México, ccydel-unam, 1991, pp. 
11-31.

Limon.indd   130 11/3/17   12:55 PM



Centellas sagradas. El culto al rayo en los Andes centrales

131(México 2017/2): 107-13265 65

constata que el derecho a los altos cargos del gobierno y del sacerdocio 
en dichas comunidades estuvo definido por la descendencia directa del 
ancestro, el cual fue identificado con el dios del rayo, que era su patrono. 
También, la gente común estableció nexos especiales con la divinidad a 
través de determinadas personas que consideraban sus vástagos, como 
los mellizos, los nacidos de parto podálico o durante una tormenta, los to-
cados por el rayo y los que habían sido concebidos durante un temporal. 
Estos individuos elegidos por la deidad eran dedicados a ella y, por lo tan-
to, eran sus intermediarios, ya fuera como sus sacerdotes mientras vivían 
o como oráculos una vez que habían muerto. Así, dicha connotación los 
colocaba en una posición privilegiada dentro de la comunidad.

Es importante señalar que en la región convivieron dos etnias cuya 
procedencia y tradiciones eran diferentes: los pastores llacuaces descen-
dientes del rayo, y los llactas, agricultores que decían ser hijos del sol. 
Sin embargo, la solución a sus diferencias se dio en el plano religioso al 
compartir el culto al rayo, dios patrono de los llacuaces, relacionado con 
la lluvia, la cual era necesaria para ambos, ya que al fecundar la tierra hacía 
crecer las plantas que alimentaban a los seres humanos y a los auquéni-
dos, animales que tuvieron un lugar relevante en la economía andina. Por 
último, se ha podido apreciar que el sistema religioso proveyó la justifica-
ción de la preeminencia en el poder de determinados individuos, así como 
la explicación de los conflictos entre las dos etnias, cuyo origen se remitía al 
tiempo mítico, y presentó soluciones a través de la práctica ritual.

Bibliografía

Arguedas, José María y Francisco Izquierdo Ríos, Mitos, leyendas y cuen-
tos peruanos, Madrid, Siruela, 2009.

Arriaga, Pablo Joseph de, La extirpación de la idolatría en el Perú (1621), 
estudio preliminar y notas de Henrique Urbano, Cuzco, Centro de Es-
tudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1999.

Ávila, Francisco de, Dioses y hombres de Huarochirí, trad. de José María 
Arguedas, estudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, 

estudio biobibliográfico de Pierre Duviols, Lima, Universidad Antonio 
Ruiz de Montoya, 2007.

Ayala, Fabián de, “Una carta del P. Fabián de Ayala conforme al original 
del Archivo Romano de la Compañía de Jesús”, notas y comentarios de 
Mario Polia, en Anthropologica, núm. 17, Lima, Pontificia Universidad 
Católica del Perú, 1999, pp. 377-406.

Diccionario quechua–español–quechua Simi taque, Perú, Millenium 
Editora Global, 2009.

Duviols, Pierre, “Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores. Un dualismo 
prehispánico de oposición y complementariedad”, en Revista del Mu-
seo Nacional, t. xxxix, Lima, 1973, pp. 153-191.

________, Procesos y visitas de idolatrías. Cajatambo siglo xvii, revi-
sión paleográfica de Laura Gutiérrez Arbulú y Luis Andrade Ciudad, 
selec. de textos y estudios históricos de Pierre Duviols, trad. de textos 
quechuas de César Itier, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2003.

González Holguín, Diego, Vocabvlario de la Lengva General de todo el 
Perv llamada Lengua Qquichua, o del Inca, digitalizado por Runasi-
mipi Qespisqa, 2007. En http://www.runasimipi.org y www.illa-a.org/
cd/diccionarios/VocabvlarioQqichua DeHolguin.pdf.

Guamám Poma de Ayala, Felipe, El primer nueva corónica y buen gobier-
no, 3 vols., ed. crítica de John V. Murra y Rolena Adorno, trad. y análisis 
del quechua de Jorge L. Urioste, México, Siglo xxi, 1980.

Kauffmann-Doig, Federico, Introducción al Perú antiguo. Una nueva 
perspectiva, Lima, Kompaktos, 1990.

Lamana Ferrario, Gonzalo [ed.], Pensamiento colonial crítico. Textos y 
actos de Polo Ondegardo, estudio biográfico de Teodoro Hampe Mar-
tínez, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de 
las Casas”/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2012.

Limón Olvera, Silvia, “Ataque a indios idólatras por la inquisición: su senti-
do político”, en Nuestra América, 20, México, ccydel-unam, 1991, pp. 
11-31.

Limon.indd   131 11/3/17   12:55 PM



Silvia Limón Olvera

132 (México 2017/2): 107-132 65

________,“El taki onqoy y los idólatras del centro de México. Resisten-
cia y represión indígena en el siglo xvi”, en Perspectivas Latinoame-
ricanas, edición especial “El Taqui Onqoy”, Nagoya, Japón, Centro de 
Estudios Latinoamericanos-Universidad Nanzan, 2015, pp. 41-55.

Millones, Luis, Taki onqoy: de la enfermedad del canto a la epidemia, 
estudio preliminar de Luis Millones, Santiago de Chile, Centro de In-
vestigaciones Diego Barros Arana, 2007.

Polia Meconi, Mario, La cosmovisión religiosa andina en los documen-
tos inéditos del Archivo Romano de la Compañía de Jesús, 1581-1752, 
Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 1999.

Proceso inquisitorial del cacique de Texcoco, México, Publicaciones del 
Archivo General y Público de la Nación, vol. iii, 1910.

Procesos de indios idólatras y hechiceros, México, Publicaciones del Ar-
chivo General y Público de la Nación, vol. i, 1912.

Relación de los agustinos de Huamachuco, edición, estudio preliminar y 
notas de Lucila Castro de Trelles, Lima, Pontificia Universidad Católica 
del Perú, 1992.

Rostworowski, María, Estructuras andinas del poder. Ideología religio-
sa y política, Lima, Instituto de Estudios Peruanos, 2007.

Sahagún, Bernardino de, Historia general de las cosas de la Nueva Espa-
ña, 3 vols., estudio introductorio, paleografía, glosario y notas de Alfre-
do López Austin y Josefina García Quintana, México, Conaculta, 2000.

Sarmiento de Gamboa, Pedro, Historia de los incas, 2ª ed., Buenos Aires, 
Emecé, 1943.

Topic, John, Andean Archaeology. Variation and Sociopolitical Organi-
zation, William Isabell and Helaine Silverman [eds.], New York, Kluwer 
Academic/Plenum Publishers, 2002. En https://books.google.com.mx/
books?isbn=1461506395-.

Vega, Garcilaso de la, Comentarios reales de los incas, ed., índice analíti-
co y glosario de Carlos Araníbar, 2 vols., México, fce, 1995.

Limon.indd   132 11/3/17   12:55 PM


