MIRADOR LATINOAMERICANO

Centellas sagradas.

El culto al rayo
en los Andes centrales

Sacred thunder.
The cult to lightning in central Andes

Silvia Limon Olvera’

Resumen: A través de diversos documentos de los siglos Xvi y Xvil, en este articulo se
analiza el culto que rindieron al dios del rayo los llacuaces, anfiguos pobladores de la
sierra central y norcentral de Perd. El objetivo del trabajo es mostrar como las creencias y
prdcticas rituales de los habitantes de esa region sirvieron como eje rector e incidieron en
la jerarquia social de esas comunidades. La investigacion arrojé como resultado que los
ancestros fueron equiparados con el dios patrono, mientras que sus descendientes justifi-
caron su posicién privilegiada dentro de la sociedad a través de ese parentesco.

PALABRAS CLAVE: Andes, Indigenas, Creencias, Ritos, Rayo.

ABSTRACT: Based on documents from the Xvi and XviI centuries, this article analyzes the
way the Llacuaces, ancient settlers of the central and north central mountains of Peru,
worshiped the god of lightning. The aim is to show the way beliefs and ritual practices of the
inhabitants of that region served as a pattern and influenced the social hierarchy of these
communities. The result of the research was that ancestors were compared to the patron
god and their descendants justified their privileged position in society as a result of that
relationship.

Kev worns: Andes, Natives, Beliefs, Rituals, Lightning.

10.22201/cialc.24486914€.2017.65.56930

Recibido: 2 de mayo, 2017
Aceptado: 10 de agosto, 2017

CIALC-UNAM (silvialimonolvera@yahoo.com.mx).

latino@mérica 05 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

INTRODUCCION

as cronicas cusquenas que recogen la historia y las concepciones
religiosas de los incas ubican a Illapa, dios del rayo y del trueno
por debajo del Sol o Inti, numen tutelar del grupo hegemonico, e
incluso lo definen como su sirviente.* Sin embargo, diversos docu-
mentos provenientes de la sierra central y norcentral de Peru se refieren a
¢l como el dios mds destacado. Esto se puede apreciar, por ejemplo, en la
obra Dioses y hombres de Huarochiri, en la Relacion de los agustinos de
Huamachuco y en diversos informes jesuitas, como los provenientes de
Anchash, de Huaylas y de la Provincia de Cajatambo, entre otros. En dichos
textos se menciona al rayo como divinidad principal y ancestro de los lla-

' Aunque el fenémeno natural que fue deificado por los pobladores andinos abarca el

reldmpago y el trueno, me referiré a ¢l como rayo, o con los nombres particulares que
le asignaron las diferentes comunidades a las que se hard referencia en este trabajo.
Gonzalo Lamana Ferrario [ed.], Pensamiento colonial critico. Textos y aclos de Polo
Ondegardo, edicion de estudio biogrifico de Teodoro Hampe Martinez, Cusco, Cen-
tro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”/Instituto Francés de
Estudios Andinos, 2012, p. 344. Polo Ondegardo (ca. 1520-1575). Jurista y funcionario
de la burocracia espafola. Se desempend como visitador y corregidor en las Provin-
cias de Charcas y Cusco, ademds de haber sido encomendero. En la década de 1560
escribio diversos informes sobre las poblaciones andinas, de las que proporciona im-
portantes datos sobre la sociedad, la economia, la politica y la religion. Garcilaso de la
Vega, Comentarios reales de los incas, ed., indice analitico y glosario de Carlos Ara-
nibar, 2 vols., México, FCE, 1995, vol. I, p. 68. Nacid en 1539 en Cusco. Hijo natural de
un capitdn espafiol y de Isabel Chimpu Ocllo, descendiente directa de Huayna Capac,
por lo que pertenecio a la mas rancia nobleza inca. Por su condicion de mestizo con-
juntd dos mundos: el indigena y el espaiol. Creci6 en el ambito andino de su madre
pero también, por disposicion de su padre, fue instruido en la cultura occidental, y re-
sidi6 en Espana desde los 21 anos hasta su muerte en 1616. En su obra Comentarios
reales, escrita con una prosa excepcional y publicada en 1609, expone de manera cro-
noldgica la historia de los incas, sus conquistas y los acontecimientos mds relevantes,
asi como las antiguas costumbres y creencias. Las fuentes que alimentaron su obra
fueron multiples. Tuvo acceso a la tradicion oral que le transmitieron sus parientes
maternos. Conoci6 y aprovech6 de manera critica diversos escritos impresos en su
época sobre los Andes. Ya en Espana tuvo correspondencia con sus condiscipulos de
escuela en los Andes, quienes le proporcionaron informacion. A diferencia de otros
cronistas, se manifest6 en contra de la ilegitimidad y del cardcter tirdnico de los incas,
condiciones que solo aceptd para Atahualpa.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

cuaces, grupo que habitaba en ayllus que estaban dispersos en las zonas de
Huarochiri, Jauja, Atavillos, Ancash, Cajatambo, Recuay y Cajamarca.’ Estas
dos percepciones, que aparecen en fuentes documentales de procedencia
diferente, me lleva a plantear que en las cronicas cusquenas el rayo fue
calificado como una deidad de menor relevancia que el sol porque, como
era considerado el ancestro de algunos grupos que fueron avasallados por
los incas, su dios paso a ser el servidor del numen patrono del pueblo
dominante. A pesar de esto, el rayo como divinidad siguid ocupando un
lugar destacado entre los incas, debido a que se le atribuia el control de
los fendmenos meteoroldgicos que incidian directamente en la agricultura.
De esta manera, la hegemonia incaica fue expresada a través de sus propias
creencias religiosas, segin las cuales la deidad principal de los sometidos
ocupaba el tercer lugar de la triada deifica por debajo de Wiracocha e Inti.

En este articulo me propongo exponer la relevancia que el numen
del rayo tuvo entre los pobladores de la sierra central y norcentral de Pert,
ast como las formas en que las creencias y el culto en torno a €l fueron el
eje rector de dichas comunidades. Para la elaboracion del presente articulo
ha sido de gran valor la informacién contenida en los documentos de los
siglos xv1 y xvIL. Entre ellos destacan los correspondientes a la campana de
extirpacion de idolatrias publicados por Pierre Duviols, asi como las Car-
tas Annuas elaboradas por miembros de la Compania de Jesus y editadas
por Mario Polia Meconi.

LOS LLACUACES Y LOS LLACTAS: DOS ETNIAS OPUESTAS

La sierra central y norcentral de Pert estuvo habitada por llacuaces y llac-
tas, quienes, aunque eran de etnias diferentes, compartian territorios. Asi,
por ejemplo, en 1621, Rodrigo Herndndez Principe dice sobre Ocros lo
siguiente: “Este pueblo como los demds, estdn entreverados de pachacas,

3 Marfa Rostworowski, Estructuras andinas del poder. Ideologia religiosa y politica,
Lima, Instituto de Estudios Peruanos, 2007, p. 52.

latino&)meérica 65 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

y éstas en ayllus de llactas y llacuaces.” De acuerdo con Pierre Duviols,
los llactas, también llamados waris, llegaron a la zona provenientes del
occidente, mientras que los llacuaces arribaron mds tardiamente desde
el oriente. Marfa Rostworoswki establece que unos grupos waris o llactas
dectan provenir de antiguas poblaciones yungas que emigraron temprana-
mente del litoral a la sierra, mientras que otros afirmaban que sus progeni-
tores habian salido de una cueva del nevado de Yerupajd, en tanto que los
llacuaces llegaron tiempo después desde Yarocaca y Titicaca.’

De acuerdo con la informacion recopilada durante el siglo xvit en Pa-
riac, Pimachi, Hacas y Ocros, los waris y los llacuaces vinieron del Titicaca,
aunque algunos ayllus de estos ultimos decian que sus ancestros vinieron
de Yaro (Yarocaca), como los chaupis y los ayllus Hichoc y Caquimarca,
ast como las pachacas allauca y chauca churi. Los relatos también sefialan
otra diferencia, pues mencionan que las pakarinas o lugares de origen de
los llacuaces estaban en las punas (tierra alta de la region andina), mientras
que las de los waris en los pueblos. Esto corresponde al sefialamiento de
Duviols de que los primeros se dedicaban al pastoreo de llamas, mientras
que los segundos a la agricultura, y establece que se trataba de dos et-
nias diferentes en oposicion y complementariedad.® Las divergencias entre
los dos grupos mencionados se notan ademds porque, de acuerdo con lo
consignado en varios documentos del siglo xvii, como el recogido en
Santo Domingo de Pariac, los llacuaces decian descender del rayo al que
veneraban como deidad principal, mientras que los llactas o waris afirma-
ban ser hijos del sol.

Asimismo, cabe sefalar que algunos relatos presentan a los ances-
tros de los llactas y llacuaces con caracteristicas sobrehumanas, lo cual los

* “Visita de Rodrigo Hernandez Principe a Ocros (1622)", en Pierre Duviols, Procesos
y visitas de idolatria. Cajatambo, siglo xvii, revision paleografica de Laura Gutiérrez
Arbulu y Luis Andrade Ciudad, selec. de textos y estudios historicos de Pierre Duviols,
trad. de textos quechuas de César Itier, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/
Pontificia Universidad Catolica del Pert, 2003, pp. 733 y 734.

5 Rostworoswki, op. cit., p. 52. Pierre Duviols, “Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores.

Un dualismo prehispanico de oposicion y complementariedad”, en Revista del Museo

Nacional, t. XXx1X, Lima, 1973, pp. 153-191.

Loc. cit.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

ubica en el tiempo mitico. Por ejemplo, se referia que los progenitores
de los waris eran descendientes de los antiguos gigantes barbados que
habia creado el sol, salian Gnicamente de noche, y con sélo mirar hacfan
sementeras y abrian acequias. También se decia que algunos tenian dos ca-
ras, una atrds y otra adelante, y que comian gente. Tenian la capacidad de
convertirse en aves y su canto indicaba que vendrian a devorar humanos
o presagiaban la muerte de alguien. De los primeros llacuaces se mencio-
naba que habian sido creados por el rayo y eran invisibles, aunque a veces
se dejaban ver, y andaban por debajo de la tierra.”

LOS LLACUACES Y EL DIOS DEL RAYO

De acuerdo con diferentes documentos, los llacuaces tenian como dios
patrono al rayo. Por ejemplo, el mito recopilado por Bernardo de Noboa
en 1656 en San Francisco de Otuco, doctrina de San Pedro de Hacas, re-
fiere que Apu Libiac Cancharco cay6 del cielo en forma de rayo y tuvo
muchos hijos que fueron los progenitores de los ayllus chaupis, xulca y
allauca. Luego, envid a sus hijos por diversas partes para que conquistaran
alos pobladores y se hicieran de tierras donde asentarse. El relato mencio-
na que los llacuaces vencieron a los del ayllu Guari Guachico al enviarles
una gran tempestad, lo cual denota su parentesco con la divinidad que
controlaba los temporales.®

Como se puede apreciar, existio cierta rivalidad entre los llactas y los
llacuaces, quienes para reestablecer buenas relaciones, cada uno de es-
tos grupos ofrecio al rayo a uno de sus hijos, infantes que, segun consigno
Rodrigo Herndndez Principe, eran hermosos, sin manchas ni marcas. Es-
tos nifios, luego de haber sido sacrificados, se transformaron en ordculos,
al igual que los individuos que habian sido sefalados por el dios. De esta
manera, se observa que las dos etnias veneraban conjuntamente al rayo

“Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos. ..., pp. 274 y 305.
Rostworowski, op. cit., p. 52.
8 “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos. .., p. 226.

latino@mérica (5 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

o Libiac y una de sus principales fiestas tenia lugar en el contexto de la
celebracion de Corpus Christi.’

En cuanto a la forma en que se articulo la tradicion de los llacuaces
con la religion impuesta por los incas, existe un caso representativo que
lo ejemplifica de manera clara. Me refiero al sacrificio de Tanta Carhua,
joven de la poblacidon de Ocros que fue ofrecida al sol por su padre Caque
Poma. Este personaje es mencionado como uno de los hijos de Caha Ya-
nac, quien era el segundo hijo de la guaca Carhua Huanca, dios del rayo
y primer ancestro de los llacuaces de ese lugar. El ofrecimiento de Tanta
Carhua le valio a su padre, Caque Poma, ser reconocido por el Inca como
cabeza del linaje gobernante del lugar. Es pertinente senalar que, aunque
la doncella fue ofrecida al sol o Inti, llevaba el nombre Carhua que, segun la
fuente, fue impuesto por el Sapa Inca. Sin embargo, dicho apelativo co-
rrespondia al del primer ancestro sagrado o guaca de Ocros, lo que la
identificaba con el rayo, de quien ella descendia. Ademds, hay que recor-
dar que este dios quedd supeditado a la deidad solar patrona de los incas.

EL DIOS DEL RAYO Y SU COMPLEJIDAD

El rayo fue considerado como una entidad divina a la que rindieron culto
diferentes pueblos que habitaron en la cordillera andina de Perd, zona
donde es comun que ese fendmeno meteoroldgico se manifieste durante
la época de lluvias. Dicha deidad aparece mencionada en los documentos
de los siglos xv1 y xviI con nombres variados, seguin la region y el grupo de
que se trate, lo cual muestra su importancia y sus formas particulares en
tanto numen patrono y ancestro de diversas comunidades andinas. Asi,
por ejemplo, los incas le llamaban Illapa, “rayo o relimpago”; término rela-
cionado con emision de luz y fulguracion. De acuerdo con Mario Polia, “La
raiz illa-, [...] entra en la composicion de vocablos que significan ‘cente-

»

llear’, ‘relampaguear’ y ‘rayo’.” En tanto que Diego Gonzdlez Olguin, tra-

? “Visita de Rodrigo Herndndez Principe a Recuay (1622)", en ibid., p. 756. Rostworows-
ki, op. cit,, pp. 52y 54.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

duce “Yllappa” como “Rayo, arcabuyz, artilleria”.'* En Huamachuco el rayo
es mencionado con el apelativo de Catequil, divinidad oracular asociada
a la creacion y a la fertilidad. En la zona de Huarochiri el fenémeno de
las tormentas estuvo personificado en el dios Pariacaca y sus hermanos,
mientras que en la region de Huaylas es mencionado como Libiac, ape-
lativo que proviene de /lypllag: “relampagueante”." La deidad también
present6 otros nombres dependiendo del grupo o del pueblo donde se
le rendia culto, como se verda mds adelante. Asimismo, en diversas fuen-
tes, el numen del rayo aparece en forma de triada. De esta manera, Polo
Ondegardo menciona que lo llamaban por tres nombres: Chuqui illa, Catu
illa, Intiillapa. Felipe Guamdn Poma de Ayala refiere que habia tres Illapas,
el padre y dos hijos. En Recuay, Rodrigo Herndndez Principe registra que
los llacuaces lo veneraban como Libiac, el rayo, Namoc, padre del rayo y
Uchu Libiac, hijo del rayo." De acuerdo con la Relacion de los agustinos

10" Mario Polia Meconi, La cosmovision religiosa andina en los documentos inéditos
del Archivo Romano de la Compania de Jesus, 1581-1752, Lima, Pontificia Universi-
dad Catdlica del Pert, 1999, p. 175. Diego Gonzdlez Olguin, Vocabvlario de la Len-
gua General de todo el Perv llamada Lengua Qquichua, o del Inca, digitalizado
por Runasimipi Qespisqa, 2007. En http://www.runasimipi.org y www.illa-a.org/cd/
diccionarios/VocabvlarioQgichuaDeHolguin.pdf. Segun el Diccionario quechua-es-
pariol-quechua. Simi tage, Perd, Millenium Editora Global, 2009, que se refiere al
quechua actual, Illapa significa “Rayo, chispa eléctrica que fulgura en los descargues
atmosféricos. Relimpago o fulgor deslumbrador que produce el rayo”.

Polia Meconi, op. cit., p. 91.

12 Lamana, op. cit., p. 344. Felipe Guaman Poma de Ayala, El primer nueva corénica y
buen gobierno, 3 vols., ed. critica de John V. Murra y Rolena Adorno, trad. y analisis
del quechua de Jorge L. Urioste, México, Siglo xx1, 1980, vol. I, p. 56. Felipe Guaman
Poma de Ayala escribio su obra entre 1612 y 1616. Se presentd a si mismo y a su padre
como caciques principales y proclamaba que su madre era hija de Topa Inca Yupan-
qui. Estuvo en estrecha relacion con el régimen colonial espafiol. Fue escribano, liti-
gante e intérprete. Su condicidn bicultural le permitio transitar entre el mundo espa-
fol y el indigena. Tuvo contacto con autoridades virreinales y clérigos que escribieron
importantes obras sobre la poblacién andina, como Cristébal de Albornoz y Martin
de Murtia con quien tuvo fuertes conflictos. Conoci6 diversas cronicas espanolas so-
bre los Andes. Su obra presenta valoraciones contradictorias, por ejemplo, exalta las
mejores condiciones que existian en el régimen incaico, y se precia descender de
la dinastia gobernante. Sin embargo, califica a ésta de ilegitima e idolatra, debido a
que sigue el esquema toledano que pretendia difundir esa version para justificar la

latino&)meérica 65 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

de Huamachuco, los pobladores de esa region adoraban a Catequil en
un cerro localizado en la actual jurisdiccion de San José de Porcon, don-
de habia tres penas llamadas Apocatequil, Mamacatequil y Piguerao. Este
sitio fue ubicado por John Topic en la montana Icchal, en donde encontro
un santuario anterior al dominio inca, que feché hacia fines del Periodo
Intermedio Temprano y durante el Horizonte Medio. También identificd
al templo més tardio de ese lugar con el descrito en algunas fuentes, como la
de Antonio de la Calancha, que narran que el recinto fue destruido, junto
con la imagen pétrea, por orden de Atahualpa, ya que el ordculo vaticino
el triunfo de Hudscar en la guerra. Igualmente, Topic destaca los diversos
aspectos de Catequil como dios del trueno y del relimpago, héroe cultu-
ral, ancestro fundador de la poblacion y ordculo. Indica, ademds, que el
idolo, la montafa y sus acantilados constituian la esencia de la guaca.

dominacion espafola. Aunque minimiza lo traumatico de la conquista, critica algunas
medidas impuestas por el sistema colonial, sus excesos, injusticias y la pérdida de de-
rechos de los indigenas. A pesar de la influencia espafola presente en su obra, como
la afirmacién de que el hombre andino desciende de Noé para ajustarse a los cinones
de la época, su “coronica” proporciona datos de gran riqueza sobre la sociedad, la
politica, la economia, la administracion publica y la religion andina. “Visita de Rodrigo
Herndndez Principe a Recuay (1622)”, en Duviols, Procesos. . ., p. 756.

B John Topic, Andean Archaeology. Variation and Sociopolitical Organization, Wi-
lliam Isabell and Helaine Silverman [eds.], Nueva York, Kluwer Academic/Plenum Pu-
blishers, 2002. En https://books.google.com.mx/books?ishn=1461506395-. Véase el
capitulo 11. Pedro Sarmiento de Gamboa, Hisloria de los incas, 2* ed., Buenos Aires,
Emecé, 1943, p. 157. Pedro Sarmiento de Gamboa (1532-1592). En 1555 llegd a la Nue-
va Espana y en 1557 a Pert. Fue capitdn de navio y cosmdgrafo. En la época del virrey
Francisco de Toledo, y con la anuencia de éste, participo en la visita general al Reino
del Pert. En ella obtuvo importante informacion, sobre todo en Cusco, que aprovechd
para escribir su Historia de los Incas o Segunda parte de la historia general llamada
Indica (1572). Su manuscrito fue encontrado a fines del siglo xix en la Universidad de
Gottingen y fue editado por primera vez por Richard Pietschmann en 1906 en Berlin.
Relacion de los agustinos de Huamachuco, edicion, estudio preliminar y notas de
Lucila Castro de Trelles, Lima, Pontificia Universidad Catélica del Perd, 1992, p. 19.
Documento que contiene informacion relevante sobre la religion de los pobladores de
la zona de Huamachuco. La relacion fue escrita en Espafa hacia 1560, posiblemente
por uno de los doce agustinos que llegaron a Pert en 1551. De acuerdo con Lucila
Castro de Trelles, su autor pudo haber sido fray Juan de San Pedro.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

EL DIOS DEL RAYO COMO CREADOR DEL SER HUMANO

Los pueblos que tenfan al rayo como su dios patrono, crefan que éste
habia sido el creador del género humano y el proveedor de los alimentos.
Asi, segun el documento de Huarochiri, Pariacaca, deidad que controlaba
las lluvias, las tormentas y el granizo, cred a los hombres, mientras que su
contraparte femenina, Chaupinamca, a las mujeres." Los habitantes de
Huamachuco decian que Catequil extrajo a la humanidad del cerro Gua-
cat al cavar con azadas de oro y plata.” Esta accion mitica equipara al ser
humano con las plantas, ya que ambos surgieron del interior de la tierra,
donde fueron gestados por la divinidad terrestre. Sin embargo, la accion
de sacarlos a la superficie se debi6 a Catequil, dios del rayo, con caracteris-
ticas fecundantes, que era considerado como padre de la humanidad por
los pueblos que habitaban en esa region. Igualmente, para los llacuaces de
la Provincia de Huaylas, su ancestro Libiac Cancharco,'® numen del rayo,
habfa dado origen al género humano y a las plantas comestibles, ademds
de que era quien otorgaba la vida, la lluvia y producia los alimentos, razon
por la cual lo adoraban."” En relacion con esto, Bernardo de Noboa refiere
que los llacuaces de San Francisco de Otuco rendian culto a Libiac tres
veces al afio para propiciar la fertilidad de la tierra. La primera celebracion
la hacian por Navidad, para que lloviera, la segunda en febrero, antes de

14 Francisco de Avila, Dioses y hombres de Huarochiri, trad. de José Marifa Arguedas, es-
tudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, estudio biobibliografico de
Pierre Duviols, Lima, Universidad Antonio Ruiz de Montoya, 2007, p. 77. Documento
quechua de gran riqueza que contiene diversos mitos y costumbres de los antiguos
pobladores de Huarochiri. Las narraciones, que seguramente provienen de diferen-
tes informantes de la region, fueron recopiladas por orden de Francisco de Avila,
parroco de Huarochirt, en su intento por acabar con la antigua religion. Las historias
sagradas que presenta el documento fueron trasladadas de la oralidad a la escritura
entre el ocaso del siglo xviy los albores del xvii en su idioma original. Avila plasmé en
castellano dnicamente siete capitulos, los cuales en muchos casos no se ajustan a una
traduccion literal, ademds de que agrega comentarios y juicios propios.

5 Relacion de los agustinos. . ., p. 17.

De acuerdo con Polia, op. cit., p. 91, cancharco proviene del vocablo k’ancharichiy

que significa “hacer brillar”.

7 Luis de Teruel, “Documento 30", en Polia, op. cit., p. 369.

latino©)mérica (5 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

labrar sus sementeras, para que dieran buenas cosechas y, por ultimo,
en la fiesta de Corpus Christi, cuando comenzaba a darse el maiz."®
Como se puede apreciar, la realizacion de estas fiestas muestra la es-
trecha relacion de la deidad con la produccion de alimentos y la necesidad
de venerarla para pedirle que les proveyera la manutencion. Hay que des-
tacar que las comunidades llacuaces, que adoraban a aquel dios, se dedi-
caban fundamentalmente al pastoreo de auquénidos, los cuales eran de
gran relevancia en la economia andina, pues se utilizaban como animales
de carga y de ellos se aprovechaba su carne como alimento, su lana para
la confeccidn de textiles y sus tendones para la elaboracion de hondas.
Ademds, dichos cuadripedos eran parte importante de la economia re-
ligiosa, pues habia gran cantidad de hatos que pertenecian a las diferentes
guacas para el sostenimiento de sus sacerdotes. Asimismo, eran aprove-
chados para el culto, ya que muchos de esos animales eran destinados
al sacrificio como ofrenda y para realizar los vaticinios oraculares. Por lo
tanto, era indispensable propiciar su fertilidad para que se reprodujeran.
El numen del rayo también present6 una faceta guerrera, pues al-
gunos documentos refieren sus enfrentamientos con otras deidades, de
los cuales el primero salio vencedor, lo que denotaba su supremacia y
poder. Igualmente, la victoria de dicho dios aseguro la posibilidad de la
existencia del ser humano sobre la tierra y el aumento de la poblacion.
Asi, la tradicion de Huarochiri relata la confrontacion del agua y del fuego,
personificados en Pariacaca y Huallalo Carhuincho, respectivamente. La
contienda se desatd porque este ultimo solo permitia a la gente tener dos
hijos, uno de los cuales era devorado por €l. Huallalo Carhuincho, que se
manifestaba como fuego, lo cual podria significar la sequia y la imposibili-
dad de la agricultura, fue vencido por Pariacaca mediante tormentas, y esa
lucha dio por resultado la formacion de la laguna Mullococha, ubicada en
la region de Lima."” En otra parte de la region andina, la Relacion de los
agustinos de Huamachuco refiere que Catequil mato a los guachemines
con las hondas que le habia dejado su padre Guamansuri, y con ello el ser

% “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos. .., p. 227.
9 Avila, op. cit., pp. 13,49y 51.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

humano pudo habitar en la tierra. Asimismo, la fuente dice que esa deidad
era “el ydolo mas temido y honrado que avia en todo el Pert; adorado y
reverenciado desde Quito hasta Cuzco [...] es grande el acatamiento que
tienen a Cataquil y el temor, porque dizen ques el que haze los rayos y
truenos y reldmpagos, los quales haze tirando con su honda |...]”.*

EL RAYO COMO ANCESTRO

De acuerdo con la antigua tradicion andina, el primer ancestro de cada
ayllu o grupo, luego de haber procreado, se transformaba en piedra, es
decir, tenia la calidad de guaca y, por su cardcter sagrado, era objeto de
veneracion. Igualmente, algunos documentos mencionan que los proge-
nitores de diversos pueblos fueron ciertos mallkis,* término con el que se
designaba a los restos humanos de los antepasados que eran conservados
por las comunidades. Dichos cuerpos eran resguardados en unos reposi-
torios especiales, que podian ser cuevas o depositos excavados ex profeso
donde la gente los adoraba, ya que fungfan como entidades protectoras y
ordculos. Los mallkis tenfan sus propios sacerdotes que se encargaban de su
culto y que, ademds, eran sus intermediarios, pues transmitian sus desig-
nios y presagios a la poblacion.

En diferentes pueblos de la cordillera de Peru, el dios del rayo no era
Unicamente una entidad mitica, intangible, o que solo podia manifestarse
a través del fendmeno meteoroldgico, sino que también era considera-
do como un ancestro encarnado en un ser humano. De esta manera,
algunas comunidades llacuaces crefan que sus mallkis mas antiguos, de
los que provenian, eran la personificacion de esa deidad. Por ejemplo, los
pobladores de la provincia de Huaylas tenian como antepasado a Libiac.
Bernardo de Noboa registrd que los habitantes de San Francisco de Otuco
afirmaban que ese dios, al que llamaban Apu Libiac Cancharco, y sus des-

" Relacion de los agustinos. ..., p. 18.
2 De acuerdo con el diccionario de Diego Gonzales Olguin significa “planta tierna para
plantar” y “Qualquiera drbol frutal”.

latino&)mérica (5 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

cendientes habian sido sus progenitores. Por ello, veneraban sus cuerpos
o mallkis que tenfan resguardados en unas bovedas debajo de la tierra.
Luis de Teruel consignd en 1614 que los llacuaces de Huanuco también
decian provenir del rayo o Libiac Cancharco, personaje que fue el primer
cacique de la region.”

Resulta significativa la referencia registrada en los documentos de
que los descendientes directos de los mallkis desempenaran altos cargos
en la sociedad o fungieran como sus sacerdotes e intermediarios. Esto de-
nota la creencia de que existia una estirpe de origen sagrado que definia,
al interior de la comunidad, una jerarquia socio-religiosa, en la que los
puestos directivos eran ocupados por los individuos que guardaban un
parentesco cercano con el dios. En relacion con esto, Herndndez Principe
detalla la descendencia desde el fundador del linaje hasta algunos de los
individuos que aun vivian en el siglo xvii, cuando el autor recopilo la infor-
macion. Asi, este visitador refiere que Caha Yanac, segundo hijo del dios
del rayo llamado Carhua Huanca, era venerado por los caciques y por el
gobernador de Ocros debido a que era su ancestro. Por lo tanto, la elite en
el poder se consideraba descendiente de dicha deidad y en ello justificaba
su posicion privilegiada.

Ante la persecucion de idolatrias y la destruccion de los antiguos ob-
jetos de culto, los indigenas reubicaron a sus guacas y mallkis, es decir, los
desenterraron y depositaron en sitios alejados, donde crefan que estarian
fuera del alcance de los opresores. Por ello, muchos fueron escondidos
en Cerros y cuevas, sitios que eran considerados como numinosos. Sin
embargo, a pesar de los esfuerzos de los indigenas por resguardar sus
piedras sagradas y los restos mortales de sus ancestros, muchos de ellos
no lograron escapar de la afanosa busqueda de los visitadores. Asi, fueron
localizados mediante las confesiones forzadas de los indios obtenidas por
medio de amenazas y, finalmente, los misioneros acabaron con buena par-
te de sus reliquias. Al respecto, Herndndez Principe refiere que el ya men-
cionado Carhua Huanca y sus hijos, guacas de los habitantes de Ocros,

% Polia, op. cit., p. 94y Teruel, “Documento 30”..., p. 369. “Visitas y procesos de Ber-
nardo de Noboa”, en Duviols, Procesos. . ., p. 227.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

fueron trasladados de sus antiguos depositos, ubicados en el pueblo, a
la montana Racian para evitar que fueran destruidos por Fernando Aven-
dano. Pero, tiempo después, Hernandez Principe las descubrio “sentadas
con majestad, con sus diademas, y chipanas [pulseras] de plata, aunque
los vestuarios muy podridos, y a vista de los sacrificios de llamas y cuyes
y sus aras donde encendian el incienso de ellas”.* Asimismo, Libiac Can-
charco fue localizado por el tenaz Avendafo con su ropa, ornamentos y
tres acompanantes en una cueva en la cumbre de un cerro, cerca de San
Cristobal de Rapaz.**

Esta campana también se dio en México con igual violencia hacia las
poblaciones indigenas, segin se puede constatar en algunos expedientes
del Archivo General de la Nacion, como en los voliumenes publicados Pro-
cesos de indios iddlatras y hechiceros y el Proceso inquisitorial del ca-
cigue de Texcoco, quien tuvo como fatal destino la muerte en la hoguera.
Tanto las persecuciones en la Nueva Espafia como las realizadas en Per,
no buscaban unicamente el interés religioso de convertir a los indigenas al
catolicismo, sino que también tenfan un trasfondo politico, ya que las
creencias y ritos paganos fungian como factor aglutinante de la poblacion.
De esta manera, dichas practicas religiosas, que constituian una forma
de resistencia, implicaban cierta peligrosidad, puesto que podian derivar
en rebeliones contra el nuevo orden. Por ello los castigos aplicados por
las autoridades espanolas a los llamados idolatras. Esto se puede observar,

» “Visita de Rodrigo Herndndez Principe a Ocros (1621, en Duviols, Procesos. .., p.
734.

% Polia, op. cit., pp. 89 y 90 y Teruel, “Documento 30”...., p. 370. Pablo Joseph de
Arriaga, La extirpacion de la idolatria en el Perti (1621), estudio preliminar y notas
de Henrique Urbano, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de
las Casas”, 1999, p. 18. Jesuita que llegd a Perti en 1585. Fue rector del Colegio de San
Martin por 24 afios y del Colegio de Arequipa durante 4. Se dedico arduamente a la
catequizacion de los indigenas y a acabar con la antigua religion en la sierra limena.
Durante su labor misionera recopild importante informacion sobre las costumbres
y las creencias indigenas que aun prevalecian en el siglo xvii, y que plasmo en su
manuscrito La extirpacion de la idolatria en el Peri (1621). Esta obra, que a su vez
constituyd un manual para la extirpacion, fue tempranamente editada en 1621y gozd
de una amplia difusion.

latino&)meérica 65 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

por ejemplo, en el movimiento del faki ongoy en Pert y en la verdadera acu-
sacion que subyace en el juicio contra el cacique texcocano Don Carlos Ome-
tochtzin, es decir, conspirar contra los invasores espafioles. En ambos casos se
instigd a los indigenas para que regresaran a su antigua religion, recurrieran a
la desobediencia e incluso a la sublevacion en contra de la dominacion de
los conquistadores, lo cual desemboco en represiones.”

EL ORIGEN MITICO DEL DIOS DEL RAYO

El celo de los visitadores por destruir las creencias y practicas ancestrales
que tanto abominaban, y que aun estaban vigentes entre los indigenas en
los siglos xvi y xvI1, los llevé a consignarlas en diversos documentos que
han llegado hasta nosotros. Gracias a ello se han conservado algunos de los
mitos que los antiguos pobladores de la sierra central y norcentral de Pert
tenian sobre el origen del dios del rayo. Segun las narraciones, la divinidad
bajo del cielo como una centella, como una piedra, como un nifio 0 como
un hombre. Por ejemplo, Bernardo de Noboa registrd que Libiac Rupac
era la piedra de un rayo que se habia desplomado, y a la que rendian
culto los llacuaces de Santo Domingo de Pariac, de Pimachi y de Otuco.
Bendiel de Salazar consigno en 1615, en la regién de Hudnuco, que los
residentes del pueblo de Cauri veneraban en sus bailes a Yanaraman Libiac
Cancharco, también llamado Libia Binac Vilca. Este tltimo, nos dice el vi-

5 Sobre el taki onqoy véase Luis Millones, Taki onqoy: de la enfermedad del canto
a la epidemia, estudio preliminar de Luis Millones, Santiago de Chile, Centro de
Investigaciones Diego Barros Arana, 2007. Para los casos mexicanos véase Procesos
de indios idolatras y bechiceros, México, Publicaciones del Archivo General y Piblico
de la Nacion, vol. I, 1912 y Proceso inquisitorial del cacique de Texcoco, México,
Publicaciones del Archivo General y Pablico de la Nacion, vol. 111, 1910. Silvia Limon
Olvera, “Ataque a indios iddlatras por la inquisicidn: su sentido politico”, en Nuestra
América, 20, México, CCyDEL-UNAM, 1991, pp. 11-31, y de la misma autora “El taki on-
qoy v los iddlatras del centro de México. Resistencia y represion indigena en el siglo
XVI", en Perspectivas Latinoamericanas, edicion especial “El Taqui Onqoy”, Nagoya,
Japdn, Centro de Estudios Latinoamericanos, Universidad Nanzan, 2015, pp. 41-55.

% “Visitas y procesos de Bernardo de Noboa”, en Duviols, Procesos. .., pp. 264, 267 y
268.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

sitador, era un cerro ubicado a media legua de esa poblacion, el cual se
form¢ debido a que en ese sitio cayd un hombre del cielo, hecho que dio
lugar a la formacion de una protuberancia en el llano. Asimismo, menciona
que Yanaraman Libiac Cancharco tuvo tres hijos, de quienes procedieron
todos los habitantes de ese pueblo. Refirié también que, segun la tradicion
de esa zona, dicha deidad provino del cielo como un recién nacido que fue
encontrado por Atunchuca mientras cazaba vicunas y venados en el cerro
Raco. Este personaje se hizo cargo del nifo, el cual crecio rdpidamente en
cinco dias y le dio la tarea de cuidar sus llamas. Sin embargo, Yanaraman
Libiac Cancharco se convirtio en puma y se comi¢ a varios auquénidos.
Resulta significativo el lugar donde cay¢ el rayo encarnado en un bebé,
ya que el cerro Raco fue identificado por Avendafo como la pakarina o
lugar de origen de los llacuaces,; sitio que también es mencionado con el
nombre de Yaro, otro de los apelativos de la divinidad.”

En 1614 Fabidn de Ayala recopilé en la Provincia de Chinchaycocha
una narracion segun la cual en un gran pefiasco llamado Ayracaca (“pefas-
co loco™), ubicado en los términos de Tarma, descendieron del cielo los
hermanos Tumayricapa y Tumayhanampa. El primero se fue a la montaa
Mamallqui Jirca (“planta, principio u origen de los cerros”), cerca de la
laguna de Chinchaycocha o Lago Junin, donde reuni¢ a todas las guacas.
De alli se dirigio hacia las actuales provincias de Junin y Pasco, y se trans-
form¢d en un bebé que fue recogido y criado por una mujer del pueblo
de Guaychau. Al igual que en el otro caso mencionado, el nifio, que era
Tumayricapa, crecio en cinco dias. Ya como adulto recibio por sobrinos
a los indios chupachos del valle de Hudnuco mediante la ceremonia de
trasquilarles los cabellos. Sin embargo, como los yanamates de Pasco no
quisieron reconocerlo ni obedecerlo, Tumayricapa y Tumayhanampa les
robaron un auquénido. Al buscarlo, encontraron a los hermanos al pie
del cerro Caytal, uno de ellos en forma de puma que, al enojarse, arrojo
granizo por la nariz, lo cual muestra la relacion del felino con el fendéme-
no meteorologico que produce lluvias, tormentas y granizo. Finalmente,
dicho grupo aceptd a Tumayricapa como padre, lo cual fue corroborado

2

7 Polia, op. cit., pp. 90-93.

latino@mérica (5 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

por las sefales de las entrafias de una llama sacrificada.” Cabe mencionar
que el establecimiento del parentesco entre los grupos mencionados y
ese personaje divino, ya sea como sobrinos o como hijos, significaba que
éste se erigia como su dios patrono, con el compromiso que ello implica-
ba: rendirle culto. También llama la atencion que, Tumayricapa, divinidad
del rayo de los llacuaces, aparezca en el mito con un hermano y ambos,
aunque la fuente no lo especifique, podrian haber sido gemelos, ya que
éstos eran identificados con la deidad de las tormentas.

Los relatos anteriores muestran algunos elementos caracteristicos de
las antiguas creencias andinas. Entre ellos destaca la asociacion de los per-
sonajes divinos mencionados con algunas montafas, las cuales eran consi-
deradas como sagradas, ya que podian ser la representacion de deidades,
habitacion de entidades miticas y expresion del eje cosmico, donde se
podian manifestar seres y sucesos numinosos. También, sobresale el nexo
que el dios del rayo guardaba con las llamas, animales a los que robaba y
devoraba, pues constituian su principal alimento y ofrenda, debido a que
era divinidad tutelar de los pueblos pastores. Asi, los llacuaces rendian
culto al dios del rayo porque tenia el poder de propiciar la reproduccion
de esos cuadrupedos. Igualmente, tenfan en sus santuarios piedras besa-
res extraidas de los auquénidos, a las que llamaban illa, pues crefan que
aumentaban sus hatos.”

Cabe destacar que el aspecto distintivo de esta deidad era su manifes-
tacién como felino, lo cual remite al mito de Qowa, ser félido que andaba
por las nubes, y que posiblemente a ¢l se refieran las antiguas represen-
taciones de Chavin de Hudntar.® Como dice Polia, “La deidad andina del
Rayo (Llipiag; Choq’e Illa; Illapa) esta tradicionalmente relacionada con
la teofania felinica cuya representacion mitica es Qowa, o el ‘Felino Vola-

* Fabidn de Ayala, “Una carta del P. Fabidn de Ayala conforme al original del Archivo
Romano de la Compania de Jesus”, notas y comentarios de Mario Polia, en Anthropo-
logica, ntm. 17, Lima, Pontificia Universidad Catolica del Perd, 1999, pp. 389-395.

¥ “Visita de Rodrigo Herndndez Principe a Recuay (1622)”, en Duviols, Procesos. . ., p.
760.

3 Federico Kauffmann-Doig, Introduccion al Perii antiguo. Una nueva perspectiva,
Lima, Kompaktos, 1990, p. 203.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

dor’.™" En relacidén con esto, resulta interesante que en la actualidad la
palabra “qéwa” se refiera a “un animal parecido al gato montés”, y que al mis-
mo tiempo signifique “nubarron que presagia granizada, nube grande y
negra”* La asociacion de las tormentas con el felino ha pervivido al menos
hasta mediados del siglo Xx, ya que estd registrada en el mito “La laguna de
Schururo”; recopilado en la sierra de Cajamarca. De acuerdo con esa narra-
cion, la madre o “espiritu” de la laguna era un puma que vivia en ese espejo
de agua. El animal fue apresado por un brujo transformado en condor que
lo elevo por los aires, pero la laguna lo siguié y formo una gran tempestad
que liber6 al cuadripedo.”

Cabe mencionar que después de la conquista, el dios del rayo fue
identificado con el apdstol Santiago pues, como menciona Pablo Joseph
de Arriaga,

[...] porque se habri extendido por acd [en Perd] la frase o conseja de
los muchachos de Espaia, que cuando truena dicen que corre el caballo
de Santiago, o porque vefan que en las guerras que tenfan los espafoles,
cuando querian disparar los arcabuces, que los indios llaman Illapa, o Rayo
apellidaban primero ‘Santiago, Santiago’ **

De esta manera, el dios del rayo como felino volador y Santiago com-
partieron la caracteristica de andar por las nubes, las cuales son portado-
ras de lluvia.

Es pertinente sefialar también que a las excreciones de los dioses se
les atribuia la capacidad de creacion, puesto que daban lugar a elementos
y seres del mundo. Asi, los orines de Qdwa se transformaban en la lluvia
que fecundaba la tierra y permitia la generacion y crecimiento de las plan-
tas.” Al respecto, Juan Pérez Bocanegra consign6 en 1631 una formula

31 Polia, op. cit., p. 91.

32 Diccionario quechua-esparol-quechua Simi taque, Perd, Millenium Editora Global,
2009.

% José Marfa Arguedas y Francisco Izquierdo Rios, Mitos, leyendas y cuentos peruanos,
Madrid, Siruela, 2009, pp. 78y 79.

3 Arriaga, op. cit., p. 64.

% Kauffmann-Doig, op. cit., p. 203.

latino&)meérica 65 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

ritual para solicitar lluvia que dice: “O madre fuente, laguna, 6 manantial,
dame agua sin cessar, orina sin parar.™

Otro de los liquidos divinos relacionados con la fertilidad fueron las
lagrimas de los dioses, puesto que, asimismo, daban lugar a la lluvia. Esto se
puede apreciar en la imagen plasmada en la Puerta del Sol en Tiahuanaco,
en donde se muestra un ser de contorno humano, parado encima de una
estructura piramidal que podria corresponder a una montaia sagrada. El
personaje ostenta 0jos circulares, de los que escurren lagrimones en forma
de puma. Por lo tanto, la figura en conjunto simboliza la fecundacion de la
tierra por parte del dios a través de sus ldgrimas que representan el agua
celeste. Esta deidad se puede equiparar con las imdgenes mexicas de Tla-
loc, modeladas en los braseros de barro encontrados en el Templo Mayor
de la ciudad de México, pues en ellos se observa al dios pluvial con lagrimas
en los 0jos. Este concepto tuvo su expresion ritual en las ceremonias de
peticion de lluvia que realizaban tanto los incas como los mexicas antes
de la llegada de los espanoles. Asi, los pobladores de Cusco solian efectuar
peregrinaciones por los cerros con llantos y gemidos para atraer el liquido
celeste. Igualmente, acostumbraban amarrar una llama negra a la que deja-
ban en ayuno para que llorara, con el fin de que Tllapa se apiadara e hiciera
llover. En otras latitudes del continente americano, los mexicas sacrificaban
infantes a Tlaloc en la época de sequia y, si éstos lloraban durante la ce-
remonia, significaba que las lluvias no tardarfan en llegar’ Por tanto, las
lagrimas de las deidades pluviales y las derramadas por los participantes en
sus ritos, atraan el preciado liquido celeste que fertilizaria la tierra.

Las excrecencias divinas podian dar lugar, también, a grupos huma-
nos. Segun el mito recopilado por Fernando de Avendano, algunos ayllus
de llacuaces, que se consideraban hijos del rayo, decian provenir de la
orina de ese dios, la cual fue depositada en un agujero junto al cerro Ra-

% Citado en Polia, op. cit., p. 505.

7 Guamdn Poma de Ayala, op. cit., vol. I, pp. 165, 210 y 229. Bernardino de Sahagun,
Historia general de las cosas de la Nueva Esparia, 3 vols., estudio introductorio, pa-
leografia, glosario y notas de Alfredo Lopez Austin y Josefina Garcia Quintana, México,
Conaculta, 2000, vol. I, pp. 177 y 178.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

co.® Asimismo, Fabidn de Ayala consigné que Raco, ademds de ser una
montana, era el dios de los alimentos al que se invocaba y rendia culto en
la época de siembra,” por lo que estaba asociado con la fecundidad.

LOS ELEGIDOS

Diversas fuentes andinas mencionan la estrecha relacion que guardaban
algunos individuos con el dios del rayo. A este respecto establecen que,
tanto entre los llacuaces como entre los llactas, los mellizos, llamados chu-
chus o curis, y los que nactan de pies, conocidos como chacpas, eran
considerados sus hijos, al igual que los nonatos, producto de los abortos.
Silos gemelos y los que nacfan de parto podalico sobrevivian, eran dedica-
dos a dicha divinidad y estaban destinados a ser sus ministros. Se evitaba
que éstos fueran bautizados dentro del catolicismo para que no perdieran
las capacidades especiales conferidas por el dios y, al crecer, pudieran di-
rigir sus ceremonias. También se refiere que algunos de ellos eran sacri-
ficados en su honor.* Cuando estos infantes morian eran depositados, al
igual que los nonatos, en unas ollas debajo de las casas, o los colocaban
junto a los santuarios de la deidad para reverenciarlos, pues adquirfan la
connotacion de ordculos. Como se crefa que estos individuos habian sido
procreados por la deidad, atribufan su defuncion a que su padre, el rayo, se
los habia llevado consigo. Por eso, como registra un documento de la pro-
vincia de Huaylas, una mujer portaba siempre consigo una concha spond-
Ylus, ala que denominaban mullu, para evitar que el rayo la matara porque
era gemela. Cabe mencionar que este material era una ofrenda importante
dedicada al dios que proveia la lluvia, y que en este caso servia de protec-

% Polia, op. cit., p. 91.

¥ Ayala, op. cit., p. 397.

" Guaman Poma de Ayala, op. cit., vol. I, p. 249. Arriaga, op. cit., pp. 39, 63, 128 y 130.
Polia, op. cit., p. 181. Diego Samaniego, “Documento 28, en ibid., p. 334 y An6nimo,
“Documento 32", en ibid., p. 410. “Relacion de Fernando de Avendano”, en Duviols,
Procesos. .., p. 718.

latino©)mérica (5 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

cién.*! Sobre los mellizos, los jesuitas que visitaron en 1618 las provincias
de Ocros y Lampas para extirpar las idolatrias, consignaron lo siguiente:

Quando vna mujer o vna oveja o qualquiera otro animal pare de un bientre
dos, que llaman chuchu, el vno dizen que es el Rayo; y assi los veneran a
ambos por no saber de cierto qual es y si muere alguno de ellos le guardan
envna olla, grande en el lugar donde guardan sus mallquis y alli le ofressen
chicha, cuies, y lo demas que se a dicho. *

Es pertinente sefalar que los mellizos recibian también el apelativo de
Curi, otro de los nombres del dios, para denotar su afinidad con €l. En la
época colonial, los llamaban Santiago pues, como ya se refirio, dicho apds-
tol fue identificado con el rayo. Sin embargo, esta préctica fue prohibida
por los misioneros espanoles debido a que fue calificada de idolatrica.”

Igualmente, eran considerados como hijos del rayo las criaturas que
nacian en el campo durante una tormenta y, por lo tanto, ejercerian como
sus sacerdotes, pues se crefa que las ofrendas que ellos daban eran mejor
recibidas por el dios. Sobre esto, Polo Ondegardo sefiala que: “Cuando
una mujer pare en el campo en dia que truena, dicen que la criatura que
nace es hijo del Trueno; y que se ha de dedicar para su servicio. Y ast hay
mucho numero de hechiceros de estos, que llaman hijos del Trueno.” Lo
mismo acontecia con los individuos que sobrevivian a la caida de una cen-
tella, quienes, ademds, adquirian la capacidad de curar. Tanto los descen-
dientes de éstos como los sucesores de los que habian muerto a causa del
rayo, recibian el nombre de Curi, por lo que la identificacidn con la deidad
se extendia a las generaciones posteriores.”® Con respecto a los tocados
por el rayo, existen algunas semejanzas con el centro de México pues,

i “isita de Rodrigo Herndndez Principe a Recuay (1622)", en ibid., p. 757. Diego Alva-
rez de Paz, “Documento 33", en Polia, op. cit., p. 415. Arriaga, op. cit., p. 64.

12 “Mision a las Provincias de Ocros y Lampas del Corregimiento de Cajatambo”, en
Duviols, Procesos. ..., p. 727.

® Arriaga, op. cit., p. 173.

“ Lamana, op. cit., p. 344.

% Samaniego, en Polia, op. cit., p. 334, Gonzalo de Lyra, “Documento 38”, en ibid., p.
449.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

desde el siglo xv1 hasta la actualidad, se ha registrado que algunos de los
que han sobrevivido a la caida del rayo pueden sanar a los afectados por
este fendomeno meteoroldgico, mientras que otros adquieren la capacidad
de controlar la lluvia, el granizo y las tormentas.

Diversas comunidades andinas crefan, asimismo, que las criaturas
que habian sido concebidas durante una tempestad tenian como padre
al rayo. Se pensaba que las mujeres prenadas de esta manera podian parir
piedras, las cuales eran muy apreciadas porque los vaticinios que se hicie-
ran con ellas siempre resultaban acertados. En relacion con esto, un do-
cumento jesuita de la provincia de Huaylas relata que cuando una mujer
pari6 una criatura muerta, salié al mismo tiempo de su vientre una lumi-
nosidad con un gran estruendo que era el hijo del dios. Las fuentes, igual-
mente, consignan que los infantes podian ser consagrados al rayo si se
sacrificaban llamas a la deidad o si el nino era expuesto a una tormenta.*

Cuando una mujer daba a luz mellizos, ella, su marido y parientes
debian cumplir con un ayuno de sal y aji, asi como abstenerse de relacio-
nes sexuales por diferentes periodos de tiempo, los cuales podian durar
hasta un ano. De acuerdo con Fabidn de Ayala, esta observancia era hecha
por la recién parida para no quedar embarazada nuevamente del rayo.
Cabe sefalar que estas restricciones constituian practicas de purificacion,
las cuales también debfan ser cumplidas, por ejemplo, por cualquier in-
dividuo que fuera a participar en algun rito. Ademds, la recién parida, el
marido o ambos debfan observar una conducta ritual que fue entendida
por los visitadores como “penitencia”. Esta consistia en que los conyuges
debfan encerrarse en un aposento y quedarse acostados por varios dias,
primero de un lado y luego del otro.”

De igual forma, el jesuita Joseph de Arriaga interpretd que el dar a
luz gemelos era considerado como un pecado. Al respecto comenta que:
“Tienen en su nacimiento muchas supersticiones |...] todas enderezadas

i Lamana, op. cit., p. 355. Rodrigo de Cabredo, “Documento 13", en Polia, op. cit., p.
234, andnimo, en ibid., p. 410, Lyra, en ibid., p. 449.

Arriaga, op. cit. pp. 63 y 171. Teruel, “Documento 30”. .., p. 367. Juan Sebastidn de la
Parra, “Documento 22”..., p. 279. Ayala, op. cit. p. 358. Guamin Poma de Ayala, op.
cit.,vol. 1, p. 249 y vol. 11, p. 728. Relacion de los agustinos. .., p. 29.

latino&)mérica (5 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

a hacer penitencia, para que se les perdone el pecado, que entienden que
fue el haber nacido dos juntos.”® Asimismo, menciona que el parir mellizos
“lo tienen por cosa sacrilega y abominable, y aunque dicen que uno es hijo
del Rayo, hacen grande penitencia, como si hubiesen hecho un gran peca-
do”.* Poco mas adelante relata que, una vez terminado el ayuno, paseaban
a los padres en un palio hecho de piel de venado. Resulta interesante que
el jesuita se refiera a los progenitores de los gemelos como “penitentes”,
pues indica que los identifico con los que eran juzgados por la Inquisicion,
quienes eran expuestos al escarnio publico al llevarlos por las calles y pla-
zas. En contraposicion a lo anterior, el Inca Garcilaso de la Vega consigna
que la mujer que paria mellizos era sacada a la calle “con gran fiesta y rego-
cijo”, le ponian guirnaldas de flores, hacian grandes bailes y cantares por su
mucha fecundidad, y que tanto a los gemelos como a la madre los llamaban
guaca. En tanto que otro documento procedente de Lima afirma que cuan-
do terminaba el periodo de abstinencia de la madre, todos iban a venerar a
los gemelos para que no les sucediera ningun dafo.”

El hecho de que algunos individuos, como los mellizos, fueran consi-
derados hijos de la divinidad y que una mujer los hubiera procreado, indica
que eran receptdculo de lo sagrado, por ello, eran calificados como guacas.
En relacion con esto, es pertinente sefialar que el contacto con la sacralidad
resulta peligroso para cualquier persona que no esté lo suficientemente
preparada para ello. Asi, las penitencias y el encierro obligados de la recién
parida, y en ocasiones del marido, se debian al contacto que habia tenido el
dios del rayo con la mujer y sus hijos. De esta manera, el aislamiento y las
abstinencias tenfan como objetivo disminuir la carga sagrada que estos in-
dividuos contenfan por haber estado en contacto con la deidad, y asi amor-
tiguar el dafo que esto pudiera causar al resto de la poblacion. Igualmente,
los parientes debian observar restricciones en cuanto al consumo de sal y
aji, asi como abstenerse de relaciones conyugales para fortalecerse y poder
acercarse sin riesgo a la mujer, a su esposo y al hijo del rayo. Debido a la

“ Arriaga, op. cit., p. 39.
9 Ibid., p. 63.
" De la Vega, op. cit., p. 77. De la Parra, “Documento 22”. .., p. 280.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

peligrosidad que implicaba el contacto con esos recién nacidos y su madre,
la gente tenia miedo de visitarlos antes de que se terminara el periodo de
purificacion. Por lo tanto, no se trataba de un “pecado” como lo consigna
Arriaga pues, ademds, hay datos que apuntan a que los “hijos del rayo”, los
auquénidos que nacian dos de un vientre, asi como las mazorcas de maiz,
el aji y las papas que se daban dobles, eran considerados como contene-
dores de la fuerza vital de esas especies y simbolo de fertilidad. Por ello, las
veneraban para que tanto las llamas como los campos fueran fructiferos.”

A MANERA DE CONCLUSION

Con base en lo expuesto, se puede apreciar que los documentos elabo-
rados en los siglos Xvi y XviI, y que provienen de regiones ajenas al nu-
cleo cusquerio, presentan perspectivas diferentes a lo consignado por la
tradicion inca sobre la divinidad del rayo y su culto. Esto hace visible los
contrastes regionales y la heterogeneidad que hubo en cuanto a las con-
cepciones que sobrevivieron a la conquista espafola. También permite
destacar que, a pesar de la ideologia religiosa que fue impuesta por los
incas a los pueblos sometidos, las poblaciones de llacuaces y llactas de la
sierra central y norcentral de Pert, conservaron sus antiguas pricticas y
creencias al menos hasta el siglo xvii, época del embate de la persecucion
de idolatrias. Sin embargo, esta virulenta campana dejo importantes regis-
tros que permiten conocer las particularidades de sus tradiciones.

A través del estudio de la religion de esos pueblos se ha podido pro-
fundizar en la forma en que sus habitantes concibieron, explicaron y se
relacionaron con su realidad, es decir, con su entorno social y natural, en
donde tuvo un lugar preeminente el fenomeno de las tormentas, concebido
como numinoso y cuyo control atribuyeron a su dios principal. Igualmen-
te, se pudo observar que la ideologfa religiosa permeo a la sociedad, prin-
cipalmente en su articulacion con el dmbito sagrado. De esta manera, se

5! Guamdan Poma de Ayala, op. cit., vol. I, p. 219. Arriaga, op. cit., p. 38. De la Vega, op.
cit., p. 77. Relacion de los agustinos. . ., p. 40.

latino&)meérica 65 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

constata que el derecho a los altos cargos del gobierno y del sacerdocio
en dichas comunidades estuvo definido por la descendencia directa del
ancestro, el cual fue identificado con el dios del rayo, que era su patrono.
También, la gente comun establecid nexos especiales con la divinidad a
través de determinadas personas que consideraban sus vastagos, como
los mellizos, los nacidos de parto podalico o durante una tormenta, los to-
cados por el rayo y los que habian sido concebidos durante un temporal.
Estos individuos elegidos por la deidad eran dedicados a ella y, por lo tan-
to, eran sus intermediarios, ya fuera como sus sacerdotes mientras vivian
0 como ordculos una vez que habian muerto. Asi, dicha connotacion los
colocaba en una posicion privilegiada dentro de la comunidad.

Es importante sefalar que en la region convivieron dos etnias cuya
procedencia y tradiciones eran diferentes: los pastores llacuaces descen-
dientes del rayo, y los llactas, agricultores que decian ser hijos del sol.
Sin embargo, la solucion a sus diferencias se dio en el plano religioso al
compartir el culto al rayo, dios patrono de los llacuaces, relacionado con
la lluvia, la cual era necesaria para ambos, ya que al fecundar la tierra hacia
crecer las plantas que alimentaban a los seres humanos y a los auquéni-
dos, animales que tuvieron un lugar relevante en la economia andina. Por
ultimo, se ha podido apreciar que el sistema religioso provey¢ la justifica-
cion de la preeminencia en el poder de determinados individuos, asi como
la explicacidn de los conflictos entre las dos etnias, cuyo origen se remitia al
tiempo mitico, y presentd soluciones a través de la practica ritual.

BIBLIOGRAFIA

ARGUEDAS, JOSE MARIA y FRANCISCO IZQUIERDO Ri0S, Mitos, leyendas y cuen-
tos peruanos, Madrid, Siruela, 2009.

ARRIAGA, PABLO JOSEPH DE, La extirpacion de la idolatria en el Perii (1621),
estudio preliminar y notas de Henrique Urbano, Cuzco, Centro de Es-
tudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1999.

AviLA, FRANCISCO DE, Dioses y hombres de Huarochiri, trad. de José Marfa
Arguedas, estudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda,

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



CENTELLAS SAGRADAS. EL CULTO AL RAYO EN LOS ANDES CENTRALES

estudio biobibliografico de Pierre Duviols, Lima, Universidad Antonio
Ruiz de Montoya, 2007.

AYALA, FABIAN DE, “Una carta del P. Fabidn de Ayala conforme al original
del Archivo Romano de la Compania de Jesus”, notas y comentarios de
Mario Polia, en Anthropologica, num. 17, Lima, Pontificia Universidad
Catolica del Perd, 1999, pp. 377-406.

Diccionario quechua-espariol-quechua Simi taque, Perd, Millenium
Editora Global, 2009.

Duviots, PIERRE, “Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores. Un dualismo
prehispdnico de oposicion y complementariedad”, en Revista del Mu-
seo Nacional, t. Xxxix, Lima, 1973, pp. 153-191.

, Procesos y visitas de idolatrias. Cajatambo siglo Xvii, revi-
sion paleografica de Laura Gutiérrez Arbult y Luis Andrade Ciudad,
selec. de textos y estudios histdricos de Pierre Duviols, trad. de textos
quechuas de César Itier, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/
Pontificia Universidad Catolica del Peru, 2003.

GONZALEZ HOLGUIN, DIEGO, Vocabulario de la Lengva General de todo el
Perv llamada Lengua Qquichua, o del Inca, digitalizado por Runasi-
mipi Qespisqa, 2007. En http://www.runasimipi.org y www.illa-a.org/
cd/diccionarios/VocabvlarioQgichua DeHolguin. pdf.

GUAMAM POMA DE AYALA, FELIPE, El primer nueva cordnica y buen gobier-
no, 3vols., ed. critica de John V. Murra y Rolena Adorno, trad. y analisis
del quechua de Jorge L. Urioste, México, Siglo xxt, 1980.

KAUFFMANN-DOIG, FEDERICO, Introduccion al Peru antiguo. Una nueva
perspectiva, Lima, Kompaktos, 1990.

LAMANA FERRARIO, GONZALO [ed.], Pensamiento colonial critico. Textos y
actos de Polo Ondegardo, estudio biogrifico de Teodoro Hampe Mar-
tinez, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de
las Casas”/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2012,

LIMON OLVERA, SIIVIA, “Ataque a indios idolatras por la inquisicion: su senti-
do politico”, en Nuestra América, 20, México, CCyDEL-UNAM, 1991, pp.
11-31.

latino&)meérica 65 (México 2017/2): 107-132



SILVIA LIMON OLVERA

,“Eltaki ongoy y los idolatras del centro de México. Resisten-
cia y represion indigena en el siglo Xvi”, en Perspectivas Latinoame-
ricanas, edicion especial “El Taqui Onqoy”, Nagoya, Japon, Centro de
Estudios Latinoamericanos-Universidad Nanzan, 2015, pp. 41-55.

MILLONES, LuIS, Taki onqoy: de la enfermedad del canto a la epidemia,
estudio preliminar de Luis Millones, Santiago de Chile, Centro de In-
vestigaciones Diego Barros Arana, 2007.

POLIA MECONI, MARIO, La cosmovision religiosa andina en los documen-
tos inéditos del Archivo Romano de la Compariia de Jesus, 1581-1752,
Lima, Pontificia Universidad Catolica del Peru, 1999.

Proceso inquisitorial del cacique de Texcoco, México, Publicaciones del
Archivo General y Publico de la Nacion, vol. 111, 1910.

Procesos de indios iddlatras y bechiceros, México, Publicaciones del Ar-
chivo General y Publico de la Nacion, vol. 1, 1912.

Relacion de los agustinos de Huamachuco, edicion, estudio preliminar y
notas de Lucila Castro de Trelles, Lima, Pontificia Universidad Catdlica
del Perti, 1992.

ROSTWOROWSKI, MARIA, Estructuras andinas del poder. Ideologia religio-
sa y politica, Lima, Instituto de Estudios Peruanos, 2007.

SAHAGUN, BERNARDINO DE, Historia general de las cosas de la Nueva Espa-
nia, 3 vols., estudio introductorio, paleograffa, glosario y notas de Alfre-
do Lopez Austin y Josefina Garcia Quintana, México, Conaculta, 2000.

SARMIENTO DE GAMBOA, PEDRO, Historia de los incas, 2* ed., Buenos Aires,
Emecé, 1943.

Toric, JOHN, Andean Archaeology. Variation and Sociopolitical Organi-
zation, William Isabell and Helaine Silverman [eds.], New York, Kluwer
Academic/Plenum Publishers, 2002. En https://books.google.com.mx/
books?isbn=1461506395-.

VEGA, GARCILASO DE LA, Comentarios reales de los incas, ed., indice analiti-
co y glosario de Carlos Aranibar, 2 vols., México, FCE, 1995.

(México 2017/2): 107-132 latino@)mérica (5



