
LITERATURA Y PENSAMIENTO SOCIAL

209

*	 Universidad Católica de Córdoba-ffyh, Argentina (casselborn@yahoo.com.ar).

Carlos J. Asselborn*

Resumen: Tres son los procesos de fetichización-inversión que Hinkelammert señala en la 
historia de las sociedades contemporáneas: 1) la fetichización de la sociedad sin clases; 
2) de la democracia y de los derechos humanos; 3) del sujeto. Su crítica se asienta en 
un núcleo teórico que no ha sufrido grandes cambios a lo largo del tiempo, pero que 
tiene en los conceptos de utopía y de racionalidad reproductiva sus principales categorías. 
Ofrecemos una síntesis de sus aportes y esbozamos algunas preguntas que sospechan 
de la eficacia de una presunta crítica ética a la racionalidad instrumental propia de la 
modernidad capitalista.

Palabras Clave: Racionalidad reproductiva, Utopía, Fetichismo, Deseo, Emancipación.

Abstract: Hinkelammert points out three fetishization-inversion processes in the history 
of contemporary societies: 1) the fetishization of no-class society; 2) about democracy 
and human rights; 3) about the subject. His criticism is based on the theoretical core that 
hasn’t suffered big changes over time, but it has its main categorical tools in the concepts 
of utopia and reproductive rationality. We offer a summary of his contributions and outline 
some questions that suspect about the efficacy of a presumed ethic criticism to the own 
instrumental rationality of the capitalist modernity.

Key words: Reproductive Rationality, Utopia, Fetishism, Desire, Emancipation.

Fetichización  
y crítica de la razón

Fetishization and Critique of Reason



Carlos J. Asselborn

210 (México 2015/2): 209-235 61

“…desoccidentalizar la peor forma de Occidente, 
que es el capitalismo, desoccidentalizar 

la misma democracia.”

Franz Hinkelammert, 
La fe de Abraham y el Edipo Occidental, 1989

Introducción

La necesidad de producir pensamiento crítico ha sido una de las 
preocupaciones centrales en el desarrollo de las ciencias sociales 
latinoamericanas, debido a exigencias derivadas de las mismas con-
diciones histórico-concretas que han vivido sus habitantes en el 

continente, los cuales expresaron sus deseos de transformaciones orienta-
das a ampliar la justicia y equidad social, la participación democrática para 
la conquista y ampliación de derechos y el afianzamiento de colectivos so-
ciales emancipatorios. Tal preocupación fue profundizándose a partir de 
la irrupción, en los años sesenta, de la teoría de la dependencia, de las 
teologías y filosofías de/para la liberación, como también de la pedagogía 
del oprimido y ciertas expresiones de la literatura latinoamericana. A con-
tinuación presentamos algunos aportes teóricos del cientista social Franz 
Hinkelammert al pensamiento crítico latinoamericano, la reflexión de este 
intelectual es parte de aquella historia, jalonada con una multiplicidad con-
siderable de nombres. Para el caso de otros intelectuales alemanes en Amé-
rica Latina, podríamos nombrar a Gunder Frank y Norbert Lechner.

En la primera parte del texto indicamos las razones históricas y teóri-
cas que nos llevaron a estudiar su pensamiento. En un segundo momento 
organizamos sus aportes en torno a la categoría fetichismo, de fuerte cuño 
marxista, vinculándola con procesos sociopolíticos de la historia del conti-
nente. Señalar y distinguir los múltiples procesos de fetichización supone 
hacerlo desde un determinado modo de comprender la función de la crí-
tica y de la utopía. Posteriormente nos abocamos a examinar una reflexión 
insinuada por el autor en su etapa chilena, que luego abandonó. Estamos 



Fetichización y crítica de la razón

211(México 2015/2): 209-23561

convencidos que dicha reflexión leída desde el actual contexto latinoame-
ricano y mundial es susceptible de ser retomada, dada las metamorfosis del 
capitalismo contemporáneo que lo hacen eficaz en sus modos de domina-
ción. Su recuperación nos permitirá señalar algunos desafíos para profun-
dizar praxis colectivas críticas de los modos de legitimación del capitalismo.

¿Por qué Hinkelammert?

Razones histórico-biográficas

La historia del pensamiento crítico latinoamericano es la historia de una 
sensibilidad social anudada a la toma de conciencia de las dificultades que 
aún impiden a Nuestra América conquistar más dignidad, igualdad y liber-
tad para sus sociedades dependientes, dominadas, explotadas, racializadas 
y desiguales. En Latinoamérica sabemos en carne propia que existe una 
configuración histórica de la razón que atenta contra la vida humana y la 
vida de la naturaleza. Una desbocada racionalidad moderno-instrumental, 
asentada en una filosofía de la historia nutrida por el mito del progreso, 
la cual ha obstruido proyectos, que al haber nacido como utopías críticas, 
vieron declinar sus deseos de emancipación en múltiples utopismos que 
fragmentaron y hasta arrollaron la sensibilidad y el imaginario colectivo 
que las produjo. Por ello también, la historia de Nuestra América, y en ella 
la historia del pensamiento crítico, es la historia de los horizontes utópi-
cos que han producido sus sociedades.

Sería arduo realizar una evaluación de la orientación que prima ac-
tualmente en las ciencias sociales o en la sociología en particular. Aunque 
sospechamos que los análisis fragmentarios y cuantitativos, por demás 
utilizados y sedimentados en la vida cotidiana académica y algunos suma-
mente sólidos en el uso de instrumentos de medición y análisis, suelen 
opacar, olvidar u ocultar —intencional o no intencionalmente— las preten-
siones emancipatorias que movilizaron tradicionalmente al pensamiento 
crítico latinoamericano.



Carlos J. Asselborn

212 (México 2015/2): 209-235 61

La producción de teoría crítica emancipatoria, por cierto un proceso 
sumamente complejo, ambiguo y conflictivo, fue dejando paso a una ra-
cionalidad de tipo instrumental, no sin un dejo de positivismo detallista, 
aunque siempre existen claroscuros. Sin embargo, la historia del pensa-
miento crítico en el continente ha mostrado que la creatividad teórica 
irrumpe en el tiempo cuando en éste se abren ciertas posibilidades de 
emancipación, transformación o revolución. Son estas novedades históri-
cas las que parecen alentar la producción de novedades teóricas.

Por ello nos adherimos a la siguiente hipótesis: las posibilidades his-
tóricas de superación de algunas matrices de dominación y dependencia 
que asolaban al continente latinoamericano, vinculadas a experiencias so-
cialistas revolucionarias y/o democráticas fueron la materia prima para un 
estallido creativo de teorías críticas en el seno del pensamiento latinoame-
ricano. Dicho proceso intelectual contó con su geohistoria: especialmente 
México, Brasil, Chile, Argentina, a partir de la posguerra o la Revolución 
cubana hasta la irrupción de las dictaduras militares.1 Por supuesto que 
tenemos que dejar de lado numerosos aportes teóricos y procesos socia-
les como también intelectuales de renombre, que trascienden este marco 
geográfico e histórico-político.

Cuando decimos irrupción creativa nos referimos a la teoría de la 
dependencia, la sociología crítica antipositivista, las filosofías y teologías 
de/para la liberación, el pensamiento político indio, la pedagogía popu-
lar, el realismo mágico literario, el nuevo cine latinoamericano, el teatro 
del oprimido o el itinerario estético-político de la muralística mexicana. 
La creación de la cepal (1948), flacso (1957) y clacso (1967) y el exilio 
de intelectuales brasileños y de otras latitudes en Chile a mediados de la 
década de los años sesenta del siglo pasado, forman parte del proceso al 
que hacemos referencia. Y es aquí donde aparece Franz Hinkelammert 

1	 Para el sociólogo guatemalteco Edelberto Torres Rivas, la aventura del pensamiento 
crítico latinoamericano se inicia a partir del triunfo de la Revolución cubana y cul-
mina con la derrota del Frente Sandinista de Liberación nicaragüense a inicios de la 
década de los noventa. Véase “Interrogando al pensamiento crítico latinoamericano”, 
en Cuadernos del Pensamiento Crítico Latinoamericano, núm. 43, año 4, Buenos 
Aires, 17 de septiembre, 2011, p. 3.



Fetichización y crítica de la razón

213(México 2015/2): 209-23561

(1931). Intelectual alemán enviado por la Konrad Adenauer del Partido 
Demócrata Cristiano que, al encontrarse con el proceso político que se 
llevaba a cabo en Chile, reorientará sus principales tesis en función de las 
transformaciones que allí se sucedían. Ello explica su posterior renuncia 
a la Democracia Cristiana y su ingreso al Movimiento de Acción Popular 
Unitaria (mapu) perteneciente a la Unidad Popular de Salvador Allende.

Conocimos a Hinkelammert en 1991 cuando por primera vez hojea-
mos la Revista Pasos de la que fuera su mentor junto a Hugo Assmann. La 
caída del muro de Berlín y la crisis de los socialismos realmente existentes 
asestaba un duro golpe a la tradición filosófica y teológica liberacionista 
latinoamericana de la cual proveníamos. Nuestra interpretación de sus es-
critos era por demás limitada y hasta errada en algunos casos. Pero lo que 
nos llamaba la atención era su esfuerzo por resituar un pensamiento de 
cuño liberacionista-emancipador en un momento histórico, en el cual se 
decretaba su muerte. Nos impactó también el recurso a la teología para 
analizar la sacrificialidad de Occidente en general y del capitalismo en par-
ticular. Años más tarde quedaríamos profundamente movilizados por un 
texto memorable: “La metafísica del empresario”, incluido en su obra Las 
armas ideológicas de la muerte del año 1977. Así, el concepto de “idola-
tría del mercado” inauguraba nuevos horizontes de comprensión. 

Algunas razones teóricas

Crítica y Utopía son dos referencias histórico-prácticas que persisten en la 
historia de los pueblos latinoamericanos y su conciencia política, ambigua 
y errática por cierto, pero sin lugar a dudas sufrida, mas nunca resignada.

Los diversos modos en que se instauraron ciertas modernidades, los 
proyectos políticos de los pueblos indios, los formatos nacionalistas y an-
tiimperialistas criollos, los intentos socialistas, las variantes nacional-popu-
lares, o las pretensiones contemporáneas de constituir democracias por 
fuera de su configuración capitalista, colonialista y racialista,2 han recu-

2	 Especialmente en sociedades con fuerte presencia indígena-india-originaria. La discu-
sión teórica es significativa en intelectuales bolivianos.



Carlos J. Asselborn

214 (México 2015/2): 209-235 61

rrido reiteradamente al imaginario utópico3 o incluso, a una razón míti-
co-utópica que potenció las diversas praxis de plurales sujetos políticos.

Tales acontecimientos y procesos abrieron en la historia posibilidades 
para pensar alternativas, sujetos y proyectos a partir de utopías en las que 
se mixturan ideologías políticas, construcciones mitológicas, gramáticas 
religiosas y teorías sociales. Parte de los intelectuales del pensamiento lati-
noamericano científico social, filosófico, político y teológico han pensado 
con creces esta amalgama de crítica del orden establecido y horizonte 
utópico. Allí tenemos por ejemplo las filosofías de la liberación, por cierto 
equívocas y hasta exageradamente idealistas en sus diagnósticos y lengua-
jes, aunque atravesadas por las tensiones utópicas que han poblado y aún 
pueblan el continente.4 Qué decir de algunas variantes de la teología de 
la liberación en tanto teoría e ideología crítica de los múltiples formatos 
con que se ha desplegado el capitalismo y sus mitos en América Latina.5 El 

3	 Quien ha estudiado de manera continua las funciones de la utopía y lo utópico en 
vínculo con la praxis y desde una perspectiva nuestroamericanista, ha sido Horacio 
Cerutti Guldberg; véase Ensayos de utopía (I y II), Toluca, uaem, 1989; De varia utó-
pica (Ensayos de Utopía III), Bogotá, Universidad Central, 1989; Presagio y tópica 
del descubrimiento, México, unam, 1991; Ideología y pensamiento utópico y liberta-
rio en América Latina, México, ucm, 2003; Utopía es compromiso y tarea responsa-
ble (Ensayos de utopía V), 2ª ed. corregida y aumentada, San Luis, Argentina, Nueva 
Editorial Universitaria, unsl, 2011.

4	 Cfr. Horacio Cerutti Guldberg, Filosofía de la liberación latinoamericana, 3ª ed., 
México, fce, 2006, pp. 302-472. Los debates en torno al sujeto del filosofar, las suposi-
ciones acerca de las categorías de “pueblo”, “liberación” y “dependencia” son algunos 
ejemplos de estos equívocos e idealizaciones. Otra crítica a dichos equívocos e ideali-
zaciones en Gustavo Ortiz, “La ‘Teoría’ de la dependencia, los cristianos radicalizados 
y el peronismo (apuntes para una discusión)”, en Pucará, núm. 1, Cuenca, enero de 
1977, pp. 56-71.

5	 Pueden señalarse algunas trazas de la teología de la liberación en las cuales se cuestio-
nó profundamente la plusvalía ideológica del capitalismo al señalarlo como idolatría 
o como religión opresora. Cfr. Rubem Alves, Religión, ¿opio o instrumento de libera-
ción?, Montevideo, Tierra Nueva, 1970; Hugo Assmann, “El cristianismo, su plusvalía 
ideológica y el costo social de la revolución socialista”, en Cuadernos de la Realidad 
Nacional, núm. 12, Santiago de Chile, abril de 1972, pp. 154-179; Teología desde la 
praxis de la liberación, Salamanca, Ediciones Sígueme, 1973; Juan Luis Segundo, 
“Capitalismo y socialismo, crux theológica”, en Rosino Gabellini [ed.], La nueva 
frontera de la teología en América Latina, Salamanca, Ediciones Sígueme, 1977, pp. 



Fetichización y crítica de la razón

215(México 2015/2): 209-23561

pensamiento indio ha aportado con creces a la crítica de los mitos de Oc-
cidente y sus utopizaciones.6 Por último, no podemos olvidar a gran parte 
de las ciencias sociales latinoamericanas: Crítica y Utopía no fue sólo el 
nombre de una de las más reconocidas revistas de ciencias sociales7 sino 
una hipótesis teórica y una apuesta política.

En tales variantes del pensamiento crítico, el marxismo será la pie-
dra de toque, un parteaguas, una referencia, una sensibilidad, un instru-
mento, un argumento, una gramática que posibilitó pensar los procesos 
sociopolíticos y económicos del continente. Sin embargo, también se 
presentó como un dogma que obstaculizaba las razones y los deseos de 
liberación. Según nuestra modesta lectura, las ciencias sociales y políticas, 
las filosofías y las teologías latinoamericanas alcanzaron alto vuelo teórico 
y fuste crítico cuando ensayaron vínculos con las tradiciones marxistas.8 
El marxismo también trastocó las ideologías, los partidos políticos y los 
movimientos sociales. La discusión teórica giraba en torno a la América La-
tina dependiente, dominada, explotada, oprimida, colonial y premoderna. 
Tanto los diagnósticos como las praxis políticas estuvieron permeadas por 
esta tradición, ya sea por abierta oposición a ella, obediencia medieval, 

223-239; y el propio Hinkelammert, “Las relaciones mercantiles en la sociedad socia-
lista como cuestionamiento a la crítica marxista de la religión”, en Cuadernos de la 
Realidad Nacional, núm. 17, julio de 1973, pp. 152-169; sin olvidarnos de Las armas 
ideológicas de la muerte, Costa Rica, dei, 1977. Más allá de la función fundamenta-
dora de prácticas religiosas, entendemos a la teología como teoría e ideología crítica, 
como herramienta para la crítica social. Tal interpretación subyace en el recurso a la 
teología que lleva a cabo Hinkelammert.

6	 Reconocemos que no somos entendidos en el tema y la bibliografía es amplia y varia-
da. Señalamos un estudio que ofrece una lúcida lectura filosófica-política de uno de 
los máximos referentes del pensamiento indio; véase Gustavo R. Cruz, Los senderos 
de Fausto Reinaga. Filosofía de un pensamiento indio, La Paz-Bolivia, cides-umsa/
Plural editores, 2013.

7	 Nos referimos a la Revista Crítica & Utopía. Latinoamericana de Ciencias Sociales. El 
primer número se publica en septiembre de 1979 siendo Francisco Delich su director.

8	 En tales casos el marxismo fue utilizado por intelectuales como un instrumental de 
análisis en parte de algunos discursos teológicos, más que como modelo de praxis 
para movimientos cristianos de base; salvo algunas experiencias significativas como 
en Nicaragua. Desde un nivel práctico hubo también influencias de otras corrientes 
ideológicas, como por ejemplo del anarquismo.



Carlos J. Asselborn

216 (México 2015/2): 209-235 61

mixtura con otras ideologías políticas, o reinterpretación y reconstrucción 
de categorías a partir de las vicisitudes de los procesos histórico-políticos.

Franz Hinkelammert ingresará de lleno a este terreno histórico, con-
tradictorio y profundamente agonal. Y no sólo él sino una Escuela. Desta-
camos aquí a toda una corriente de intelectuales aglutinados primero en 
el Centro de Estudios de la Realidad Nacional, de la Universidad Católica 
de Chile (ceren) y después, con otros actores, en el Departamento Ecu-
ménico de Investigaciones, en Costa Rica (dei) para luego recorrer nuevos 
senderos institucionales.

Creemos que el vínculo entre Hinkelammert y el pensamiento lati-
noamericano es un capítulo más de la relación entre las ciencias sociales, 
las humanidades y los procesos emancipatorios. Y es también la relación 
entre el marxismo y sus reinvenciones. Según nuestra lectura, tres han sido 
los debates históricos, desarrollados por las ciencias sociales y humanas 
latinoamericanas, que han penetrado con mayor impulso en sus escritos:

I) El problema del subdesarrollo y las teorías desarrollistas y dependentis-
tas en la década de los setenta del siglo pasado; 
II) El debate en torno a las transiciones a la democracia luego de la crisis 
de las dictaduras militares;
III) Por último, la disputa teórica e ideológica en torno a la crisis de legiti-
mación de los relatos y sujetos de la emancipación después de la caída de 
los socialismos realmente existentes.

Los tres núcleos problemáticos son asumidos y abordados, con ma-
yor o menor explicitación, al recurrir a un instrumental analítico que no 
ha sufrido grandes quiebres de categorías ni epistemológicos. En ellos se 
expresan mecanismos de fetichización o inversión en los cuales los seres 
humanos, en tanto sujetos corporales, son amenazados y hasta anulados 
en nombre de alguna institución, ley o proyecto de sociedad. Así, la in-
versión que supone imaginar la sociedad sin clases a partir de la lógica 
desarrollista capitalista, la formalización y vaciamiento de la democracia y 
de los derechos humanos, y la imposición de las ideologías de la muerte 
del sujeto, mediante la producción de universalismos abstractos son tres 
procesos de fetichización problematizados y criticados en la teoría hinke-



Fetichización y crítica de la razón

217(México 2015/2): 209-23561

lammertiana a partir de criterios emanados de una racionalidad reproduc-
tiva, tanto del ser humano como de la naturaleza. Racionalidad en la que 
se asume radicalmente una crítica de la razón utópica.

Procesos de fetichización y crítica  
de la razón utópica

Lo posible, las utopías y su crítica

Como hemos afirmado, el núcleo duro de los presupuestos teóricos 
hinkelammertianos no ha sufrido grandes mutaciones a lo largo de las 
décadas. Más bien ha sido profundizado al calor de las transformaciones 
mundiales y continentales en particular.9 De modo que la tensión entre 
crítica-utopía-sujeto por un lado y fetichización-utopismo-ley por otro, 
será la piedra angular de sus reflexiones. Ello constituye su crítica de la 
razón utópica o, también, la crítica a la fetichización de las utopías, que 
sospechamos es uno de sus aportes más significativos.10 Ello obliga a seña-
lar algunas puntualizaciones.

La utopía como proyecto de armonización total de la convivencia 
humana es un concepto trascendental, que opera como idea regulativa de 
toda praxis humana.11 El error teórico, incluso de las ciencias empíricas, 
es afirmar que tal idea puede concretarse, ya sea por voluntades políticas 

9	 El núcleo teórico de la crítica hinkelammertiana ha tenido diversas expresiones: “dia-
léctica trascendental” (1973 en Chile), “fetichismo” (1977, posgolpe de Estado y luego 
en Costa Rica), “crítica de la razón utópica” (1984, dei-Costa Rica) y “crítica de la razón 
mítica” (una-Costa Rica, 2007).

10	 Uno de los intelectuales que incorporó varios de los aportes de Hinkelammert fue 
su amigo Norbert Lechner, especialmente los referidos a la crítica a la razón utópica 
y las interpretaciones sobre el fetichismo, sólo como ejemplo véase La conflictiva y 
nunca acabada construcción del orden deseado, Santiago de Chile, flacso, 1984  
y “El significado de los derechos humanos para los países capitalistas desarrollados”, 
en Francisco Valdés Ugalde y Paulina Gutiérrez, Norbert Lechner: Obras I. Estado y 
derecho, México, Edición de Ilán Semo/flacso/fce, 2012, pp. 467-491.

11	 Cuestión denostada por el anti-utopismo de Popper, véase La sociedad abierta y sus 
enemigos, Buenos Aires, Paidós, 1957 (1ª ed. en inglés 1945).



Carlos J. Asselborn

218 (México 2015/2): 209-235 61

o ingenierías tecnocráticas que terminan ideologizando el mismo proceso 
histórico de transformación. Tales ilusiones trascendentales se constitu-
yen en dispositivos que frenan y hasta anulan los procesos de emancipa-
ción, en nombre de la llegada definitiva del reino de la libertad y la igual-
dad. La crítica de dichas ilusiones exige una “dialéctica trascendental”, que 
debe aplicarse a los procesos históricosociales y a las teorías que intentan 
comprenderlos y explicarlos. El alcance de esta dialéctica se explicita en 
su obra Ideologías del desarrollo y dialéctica de la historia (1970). Como 
puede observarse, esta exigencia teórica indica alguna vinculación con la 
tradición kantiana. El mismo Kant explica la función epistemológico-críti-
ca de su dialéctica trascendental: señalar los errores que comete la razón 
humana cuando excede la experiencia. Dichos errores son llamados “ilu-
siones trascendentales” o estructurales, de carácter involuntario e inexo-
rable. Su función no es, por tanto, anular tales ilusiones o ideas, ya que 
éstas permanecen en tanto trascendentales y por eso mismo son parte de 
la realidad. Se trata sí de develar su apariencia engañosa.

Según Hinkelammert, las utopías devienen utopismos, es decir, se 
fetichizan, cuando su racionalidad crítica cede ante la racionalidad me-
dio-fin que reduce lo “imposible” a un “posible perfecto”, técnicamente 
alcanzable. Así, la utopía en vez de movilizar a la crítica, se impone como 
sueño de la razón instrumental que la invierte en ingeniería social aplica-
da. De aquí que toda acción instrumental, sea ésta política, económica 
o social será parte de un proceso que conduciría a la humanidad hacia 
la realización plena de sus aspiraciones. La historia deja de ser el lugar 
del conflicto y las posibilidades,12 para determinarse como una continua 
transición al mejor de los mundos posibles. De este modo toda decisión 
y acción política tiende al fin perfecto y exige sacrificios y decretos “que 
nadie quisiera tomar”, indispensables para su concreción histórica. La 
crítica, el cuestionamiento o la reflexión sobre las alternativas serán con-

12	 Las utopías abren posibilidades históricas, alientan alternativas. Los utopismos o las 
ilusiones utópicas cercenan la historia y anulan la praxis de los sujetos. Las utopías, 
reiteramos, cumplen la función que señala Kant para las ideas regulativas: orientar la 
praxis y el conocimiento.



Fetichización y crítica de la razón

219(México 2015/2): 209-23561

sideradas atentados desestabilizadores contra aquella supuesta “utopía”. 
Los efectos negativos, intencionales o no intencionales, de las decisiones 
aplicadas no serán más que lateralidades inevitables y hasta necesarias.13 
Ejemplos históricos no faltan: alcanzar una sociedad con una justa distri-
bución de la riqueza supone, “transitoriamente”, acordar con grupos que 
concentran la riqueza y con formas extractivistas de recursos naturales 
que amenazan la vida de la población y de la naturaleza. Décadas atrás, la 
transición a la democracia, luego de las dictaduras militares, supuso tam-
bién la constitución de una democracia formal mínima. Otro tanto ocurrió 
con la transición a una sociedad con mercado y competencia económica 
libre. Transición garantizada por la intervención de un Estado fuerte, que 
llevó a cabo procesos de privatización y la consecuente y contradictoria 
monopolización de la economía.

Esta tecnología social y política, librada a su propia lógica, sacraliza el 
proceso histórico presente y sus mediaciones institucionales. Construye 
ideológicamente el “cielo” a partir de la demarcación del infierno y sus 
respectivos demonios. El cielo llevará los nombres de armonía social, so-
ciedad libre, mercado libre, comunidad sin instituciones o sociedad sin 
clases. Respectivamente, el infierno será llamado anomia social, formas 
pre-modernas de organización política, planificación estatal, institución 
total o sociedad capitalista dividida en clases sociales.

Cielo e infierno se constituyen en conceptos límites por los cuales se 
cristalizan y legitiman determinadas mediaciones, técnico-institucionales 
como única garantía de “salvación”, “liberación”, “emancipación” o “trans-
formación”. La tecnología social y política deviene entonces teología ani-
quiladora de los sujetos de la historia y las utopías operantes.

Por su parte, la utopía conserva su potencia crítica cuando es com-
prendida desde una racionalidad reproductiva de la vida humana y de la 
naturaleza: criterio supremo de la crítica inmanente. Las utopías son críti-
cas en la medida en que siguen siendo imposibles, es decir, en la medida 
en que conservan su carácter de “alternativa”. En cambio, el utopismo es 
aquel proceso por el cual se pretende alcanzar lo imposible, mediante la 

13	 A este proceso Hinkelammert lo llama “el chantaje de la única alternativa”.



Carlos J. Asselborn

220 (México 2015/2): 209-235 61

racionalidad técnico-instrumental basada en la concepción de un tiempo 
abstracto, lineal y matematizable. Con ello, todo el proceso político y con-
flictivo del cual podrían derivarse alternativas, se disipa al quedar aprisio-
nado en un automatismo que se instaura con la fuerza de ley. Y al hacerlo 
inaugura infiernos, o dicho en palabras de Hinkelammert, sociedades que 
se presentan como “sin alternativas”, son sociedades donde la ley vuelve 
jurídicamente aceptable el asesinato y la dominación.

Por lo tanto, lo imposible, la utopía, no es posible. Pero la utopía 
como imposible mueve a lo posible. La utopía es una ausencia presente 
en la realidad, nacida de la negatividad y que moviliza nuevas políticas, 
nuevas economías, nuevas ideologías, nuevas alternativas. Cuando a la 
utopía se le niega el carácter de “no factible” se disparan procesos de feti-
chización que atentan contra la vida humana. El sujeto queda así cautivo 
de inversiones institucionales e ideológicas.14 De este modo, el realismo 
político considera a la utopía como “fuente de ideas de la buena vida, un 
punto de referencia para el juicio, una reflexión del sentido” y no un fin 
que debe realizarse de manera asintótica y bajo la tutela del cálculo.15

La fetichización de la sociedad sin clases  
y la teoría de la dependencia

En el Chile de los años sesenta y setenta del siglo pasado, Hinkelammert 
participará del debate en torno a la teoría de la dependencia.16Advertirá 
sobre los peligros a los que está expuesto el “desarrollo socialista” y su 

14	 Estas reflexiones fueron recogidas en su principal obra cuya primera edición data del 
año 1984: Crítica de la razón utópica, Bilbao, Desclée de Brouwer, edición ampliada 
y revisada, 2002. La reflexión llevaba ya años de desarrollo, pero adquiere densidad 
teórica al confrontarse con el proceso sociopolítico centroamericano, especialmente 
de Nicaragua y El Salvador.

15	 Ibid., p. 383.
16	 Tal como lo expresa Marini, la sociología está condicionada por la irrupción del capita-

lismo y la necesidad de la burguesía de excluir a la economía como factor explicativo 
de la sociedad. De modo que la conjunción de estas ciencias sociales —economía 
+ sociología— en la teoría de la dependencia, supone un quiebre de la legitimación 
científica del capitalismo. Véase Ruy Mauro Marini, “Origen y trayectoria de la socio-
logía latinoamericana”, en América Latina, dependencia y globalización. Funda-



Fetichización y crítica de la razón

221(México 2015/2): 209-23561

factibilidad histórica. No se tratará sólo de amenazas externas sino de ten-
dencias internas, de carácter teórico, que conducirán a su fracaso. Nuestro 
esfuerzo, sin ser economistas, estuvo concentrado en descubrir las princi
pales afirmaciones de su crítica a las ideologías desarrollistas y a las op
ciones socialistas que se desplegaban en el continente, especialmente en 
el gobierno de Salvador Allende en Chile. La fetichización de la sociedad 
sin clases será uno de los argumentos que más nos llamó la atención de 
su crítica.17 Es una ilusión grave suponer que al aplicar una ingeniería so-
cioeconómica, como la abolición del mercado y del dinero por la vía de 
la planificación estatal, entendida como superación de la ley del valor, se 
garantiza la transición que va de la sociedad capitalista a la socialista y de 
ésta a la comunista. Para Hinkelammert, abolir una estructura enajenada, 
como por ejemplo el modo de producción capitalista, no significa abolir 
la enajenación. Subyace aquí la convicción de que una sociedad es libre 
si sus estructuras dan cabida a los esfuerzos de desideologización. “Socia-
lismo” será el horizonte no factible para la “revolución permanente”. Así, 
el “socialismo” o “comunismo” serán ideas regulativas propias de una dia-
léctica trascendental,18 necesarias en tanto reserva crítica de todo proceso 
histórico concreto.

mentos conceptuales Ruy Mauro Marini, antología y presentación Carlos Eduardo 
Martins, Bogotá, Siglo del Hombre/ clacso, 2008, pp. 236-238.

17	 Aquí reside la novedad de su reflexión sobre las condiciones de posibilidad de un 
nuevo socialismo en el contexto latinoamericano: “Frente a la necesidad de las re-
laciones mercantiles, el socialismo no se puede entender más como abolición del 
trabajo asalariado. No lo es ni lo será, y de nada sirve insistir en que quizá sea dentro 
de unos siglos. Vivimos en este siglo. La libertad socialista, en consecuencia, no se 
definirá por la abolición del trabajo asalariado. Se la puede definir, más bien, por la 
posibilidad de utilizar conscientemente la ley del valor, o, para hablar en términos más 
claros, por la posibilidad de superar los desequilibrios producidos de continuo por 
las leyes mercantiles, mediante reformulaciones de la estructura socialista”. Cfr. Franz 
Hinkelammert, Dialéctica del desarrollo desigual, Buenos Aires, Amorrortu, 1974, 
pp. 188 y 189.

18	 Horacio Cerutti fue uno de los primeros intelectuales en lanzar algunas críticas a las 
pretensiones de esta dialéctica trascendental hinkelammertiana. Cfr., su clásica obra 
Filosofía de la liberación latinoamericana, 3ª ed., México, fce, 2006, pp. 163-185.



Carlos J. Asselborn

222 (México 2015/2): 209-235 61

La fetichización de la democracia  
y las teorías de la transición

Otro capítulo importante del derrotero intelectual de Hinkelammert tiene 
que ver con la descripción y análisis de los modos en cómo se constituyen 
y despliegan históricamente los procesos de fetichización de la democra-
cia. La fetichización se refiere aquí al mecanismo histórico-institucional 
de inversión y vaciamiento de la democracia y los derechos humanos en 
nombre de la democracia y los derechos humanos.19 Sus reflexiones so-
bre la democracia y los procesos de democratización latinoamericanos, 
durante la década de los ochenta del siglo pasado, dan cuenta del paso de 
las democracias liberales a las democracias de seguridad nacional, luego 
de las dictaduras cívico-militares. Percibimos en los escritos de esta etapa 
una renuencia a abandonar la crítica radical al vínculo entre democracia y 
capitalismo, cuestión un tanto desatendida por la inteligencia académica 
de la época.20 A su vez, uno de los aportes más relevantes será su estu-
dio sobre la inversión de los derechos humanos y su jerarquización en 
las democracias occidentales contemporáneas. Tal inversión posee una 
protohistoria manifiesta en configuraciones culturales de sociedades an-
tiguas, en las que se legitima el poder recurriendo a asesinatos fundantes. 
Señalamos también, aunque por cuestión de espacio no desarrollamos, su 

19	 Dicho de otro modo: cómo en nombre de la democracia y los derechos humanos se 
constriñe y anula a la misma democracia y los derechos humanos. Cfr. Democracia y 
Totalitarismo, San José de Costa Rica, dei, 1987.

20	 “Estábamos tan obsesionados por el problema político, que no tuvimos en cuenta 
algunas variables sociales y económicas que deberíamos haber considerado […]. 
Finalmente, cuando vinieron las democracias, buena parte de los intelectuales se in-
corporaron a los gobiernos, donde la dependencia se vivía pero mucho no se la men-
cionaba; y, como muchos otros se comprometieron a decir que la dependencia había 
sido una moda que degeneró mal, ni la palabra ni el tema se recuperaron […]. Es 
como que el lenguaje de los ochenta se ha hecho ‘casto’. Una serie de palabras, como 
dependencia, clase, en otro tiempo Estado, ha sido abandonada; ahora hablamos de 
‘administración Clinton’, ‘administración Menem’, las clases son ‘sectores’. Este ‘lava-
je’ del lenguaje es un dato interesante de una enorme hegemonía neoconservadora 
[…].” Cfr. Guillermo O’Donnell, “Democracias y exclusión”, en Ágora. Cuaderno de 
Estudios Políticos, núm. 2, Buenos Aires, verano 1995, pp. 165-172.



Fetichización y crítica de la razón

223(México 2015/2): 209-23561

crítica al mercadocentrismo neoliberal que alcanzó su máxima hegemonía 
en la década de los noventa, y que provocó una suerte de minimalismo 
democrático. Desde esta perspectiva, Democracia y Derechos Humanos 
son criterios regulativos para la crítica a las democracias y las construccio-
nes históricas de los derechos, más nunca formalizaciones institucionales 
acabadas.

El sujeto rebelde y las ideologías de la muerte 
del sujeto

La problemática del sujeto ocupa un puesto axial en su producción teóri-
ca. Recuperar dicho problema, en un contexto histórico mundial y conti-
nental, franqueado por la caída de los socialismos reales y la emergencia 
del discurso posmoderno, expresará que la crisis de las filosofías de la 
historia y el quiebre de los grandes relatos de la emancipación, significa-
ba ser blanco fácil para las descalificaciones. Contexto en el que aparece, 
con insistencia agraviante, las tesis sobre la muerte del sujeto en nom-
bre de la crítica a los universalismos abstractos, promotores de la per-
versión totalitaria. No obstante, y éste será uno de los ejes articuladores 
de la crítica hinkelammertiana: en la crítica posmoderna, el gran relato 
y el gran paradigma del mercado como garante de la armonía social no 
es puesto en duda. Tampoco su universalismo abstracto, centrado en el 
individuo calculador que impone una lógica determinista a la realidad y 
a las relaciones humanas. La crítica al sujeto moderno no parece alcanzar a 
este “sujeto” calculador. Tal vez sea ésta una de las etapas más ricas en 
la reflexión teórica del dei, y uno de los tantos hitos significativos de la 
historia del pensamiento crítico latinoamericano de las últimas décadas. 
En los escritos de época, Hinkelammert da cuenta de la historia occi-
dental del sujeto y sus múltiples negaciones. Adquiere peso analítico el 
cruce epistémico con la teología y la exégesis bíblica, cuestión compar-
tida con varios de los representantes de la filosofía política occidental, 
entre ellos y en primer lugar Walter Benjamin, Carl Schmitt, Jacob Tau-



Carlos J. Asselborn

224 (México 2015/2): 209-235 61

bes o Giorgio Agamben, por nombrar algunos.21 El análisis de la inver-
sión histórica de figuras mítico-teológicas emancipatorias será un sendero 
teórico frecuentado por nuestro autor.22 El sujeto es una trascendentali-
dad al interior de la vida real. Más que una presencia, el sujeto es una 
ausencia que grita, es un sujeto rebelde, un “plus no objetivable” como 
afirma Estela Fernández Nadal.23 El sujeto corporal, concreto y material 
es la condición sine qua non para la crítica a toda formalización que lo 
amenaza, aplasta, cercena o mata. Sin embargo, sin dicha formalización  
— instituciones, ley, objetivaciones, ciencia— el sujeto no puede sobrevi-
vir ni pensarse. Porque el sujeto es mucho más que sus objetivaciones.24

Según nuestra lectura, sin esta recuperación, el pensamiento crítico 
y las alternativas a la estrategia de la globalización capitalista quedan sin 
norte y su eficacia absolutamente diluida en actores sociales diversifica-
dos y fragmentados. Porque el actor es una objetivación del sujeto. Y el 
capitalismo despliega su eficacia dominadora en tanto reduce el sujeto a 
actor: consumidor, cliente, ciudadano, político, académico, militante ét-
nico o genérico. Por ello rescatamos sus reflexiones sobre la polarización 
histórica entre sujeto/emancipación-ley/fetichización; puntal principal de 
su teoría sobre el sujeto, y que constituye un paradigma desde el cual revi-
sar y revitalizar la interpelación a los viejos y nuevos movimientos sociales 
y a las inevitables instituciones que organizan la sociedad.

21	 Cfr. El grito del sujeto. Del teatro-mundo del evangelio de Juan al perro-mundo de 
la globalización, San José de Costa Rica, dei, 1998; Hacia una crítica de la razón 
mítica. El laberinto de la modernidad. Materiales para la discusión, San José de 
Costa Rica, Arlekín, 2007; La maldición que pesa sobre la ley. Pablo y el pensamiento 
crítico, 2ª ed., ampliada, San José de Costa Rica Arlekín, 2013.

22	 Hinkelammert recurre a ciertas figuras de Occidente: Prometeo, Adán y Eva, Abraham 
o Jesús. Lamentamos que su lectura no recupere figuras míticas de otras tradiciones 
no occidentales.

23	 Estela Fernández Nadal, “Acerca de fetiches, ídolos y utopías: Hinkelammert y la ra-
cionalidad abstracta del capital”, en Estela Fernández Nadal y Jorge Vergara [eds.], Ra-
cionalidad, utopía y modernidad. El pensamiento crítico de Franz Hinkelammert. 
Homenaje en sus 75 años, Universidad Bolivariana, Santiago de Chile, 2006, p. 113.

24	 Cfr. El retorno del sujeto reprimido, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 
2002.



Fetichización y crítica de la razón

225(México 2015/2): 209-23561

Sobre los cruces epistémicos

Economía, filosofía política y teología política se dan cita en el pensamiento 
de Hinkelammert. El inconveniente que más sospechas suscita es, por su-
puesto, el recurso a la teología que atraviesa casi la totalidad de sus textos. 
¿Qué puede decir la teología a las ciencias sociales y a la filosofía?, ¿No es 
éste, el teológico, un pensamiento ligado a algún tipo de fe religiosa, y por 
esto mismo imposibilitado epistemológicamente para revisar y criticar sus 
propios presupuestos? ¿No sería la teología un intento solapado de man-
tener los privilegios de ciertas instituciones, que con un lenguaje racional 
colonizan y anulan interpretaciones emanadas de las ciencias sociales?

La teología que Hinkelammert construye y usa es una “teología pro-
fana”, no religiosa, al decir de Estela Fernández Nadal.25 Más allá de la dis-
tinción, toda teología es profana. Que una teología pretenda ser religiosa 
es recaer en una fetichización e ideologización al servicio de la sacraliza-
ción de la dominación y sus instituciones. Antes bien, el recurso a este 
tipo de pensamiento responde al intento de criticar las teologías implíci-
tas en los procesos de formalización de instituciones y prácticas sociales, 
en los cuales aparecen seres omniscientes y metafísicos —el mercado es 
una muestra cabal de ello— que conducen a la naturalización y repro-
ducción de la violencia y la anulación de los sujetos. Las estructuras de 
dominación recurren con frecuencia a imágenes y categorías teológicas 
para legitimarse socialmente: las ideas de sacrificio,26 violencia sagrada, 
ley, guerra justa, diablo (Satanás, monstruo, delincuente, subversivo, ne-
gro, indio, extranjero, etc.) que, en cuanto contenidos míticos-racionales, 
se ideologizan, son algunos ejemplos. Pero además, Hinkelammert mues-
tra la potencialidad de ciertas categorías teológicas y míticas que serán 
decisivas para recuperar un pensar crítico: la libertad frente a la ley, la 

25	 Cfr. Estela Fernández Nadal y Gustavo Silnik, Teología profana y pensamiento críti-
co. Conversaciones con Franz Hinkelammert, Buenos Aires, clacso, 2012.

26	 Véase La fe de Abraham y el Edipo occidental [2000], San José de Costa Rica, dei, 
1989; Sacrificios humanos y sociedad occidental: Lucifer y la bestia [1993], San José 
de Costa Rica, dei, 1991; El grito del sujeto. Del teatro-mundo del evangelio de Juan 
al perro-mundo de la globalización, San José de Costa Rica, dei, 1998.



Carlos J. Asselborn

226 (México 2015/2): 209-235 61

supremacía del sujeto corporal necesitado por sobre cualquier institucio-
nalidad (resurrección del cuerpo), la escatología como crítica a la idea de 
progreso histórico asintótico,27 la crítica a la idolatría y el discernimiento 
de los dioses de la tierra, entre otras.

Sin embargo, la distinción y oposición de teologías no se expresará 
con toda su potencia en el plano teórico, sino en el práxico. Hinkelam-
mert muestra cómo el capitalismo no es sólo una religión cultual (Ben-
jamin) que exige sacrificios, sino que posee su propia teología, es decir, 
su propia racionalidad y espiritualidad. La crítica al capitalismo supone 
entonces desenmascarar sus presupuestos teológicos pero en el plano 
histórico-concreto, ya que la teología del capitalismo coopta y anula las 
categorizaciones de una teología al servicio de la liberación de los “pobres 
y explotados”.

Observamos además que su recurrencia a la teología indica alguna 
ligazón con la tradición inaugurada por Walter Benjamin: hay en cierta 
teología vestigios de una crítica a la idea mecanicista de progreso que ha 
invadido también a las ideologías crítico-revolucionarias. Y es claro que 
en el carácter disruptivo del “sujeto rebelde” hinkelammertiano se alojan 
trazas del mesías benjaminiano.28 Recordemos su Tesis I sobre el concepto 
de historia, en el cual aparece explícita la asociación entre materialismo 
histórico y teología, “pequeña y fea” y que “ya no puede mostrarse”,  pero 
que estaría al servicio de la lucha de los oprimidos.29 Desde esta perspecti-

27	 Conocida es la fórmula escatológica “Ya sí pero todavía no”. El “ya sí” puede devenir 
mala conciencia producto de la religión/ideología del progreso infinito; el “todavía 
no” es lo imposible como reserva crítica de todo proyecto histórico y que para Hinke-
lammert es la utopía. Cfr. Carlos Asselborn, Crítica a la razón mítica, escatología 
profana y fetichización del deseo [inédito], 2014.

28	 Para adentrarse en el vínculo entre Benjamin y Hinkelammert, véase Estela Fernández 
Nadal, “Recepción de la Teoría Crítica en América Latina: la constelación benjaminiana 
de marxismo y teología en Franz Hinkelammert”, en Franciscanum. Revista de las 
ciencias del espíritu, vol. 54, núm. 158, Bogotá, 2012, pp. 117-140.

29	 Michael Löwy, Walter Benjamin. Aviso de incendio, Buenos Aires, fce, 2005, p. 52. 
Cfr., también del mismo autor Guerra de Dioses. Religión y política en América 
Latina, México, Siglo xxi editores, 1999. Para Hinkelammert el materialismo histórico 
al que hace referencia Benjamin es el correlato de su ética del sujeto; cfr. Hacia una 



Fetichización y crítica de la razón

227(México 2015/2): 209-23561

va, una determinada reflexión teológica podría ser incorporada en la larga 
tradición del pensamiento crítico. Para el caso latinoamericano, algunas 
referencias de la teología de la liberación podrían incluirse en la misma, 
en tanto configuraron una crítica al capitalismo y a la teología del progreso 
infinito presente en la modernidad.30

Parafraseando al propio Hinkelammert, “lo que la época histórica es 
se puede interpretar por las imágenes divinizadas que produce”. Basta 
con recorrer las catedrales del capitalismo y la teología de la luz en ellas 
implícitas, y que expresan las relaciones sacrales de la compra-venta o, 
al decir de Benjamin: “Los pasajes como templos del capital mercantil”, 
donde se explicita con intensidad un culto a las mercancías que sella ma-
terialmente la promesa de felicidad.31

Asimismo, la articulación de su pensamiento con la filosofía política 
obliga a repensar la función social de ésta y su reciprocidad con las ciencias 
sociales, muchas veces preocupadas por seguir rigurosamente los instru-
mentos de observación y análisis que, al quedar enredados en lo particular 
y fragmentados, olvidan el punto de vista de la totalidad como condición 
ineludible para la crítica. Al contrario, la totalidad hace referencia también 
a lo que está ausente en la realidad, al revelar “el síntoma de la falta” que 
“grita” en los efectos no intencionales del sistema. Así, la filosofía política 
es reflexión sobre la utopía en tanto totalidad que falta, convirtiéndose, 
al decir de Fernández Nadal, en “un instrumento que permite reclamar la 
plenitud humana negada en la totalización real”.32

Por último, respecto a la economía contemporánea, junto al econo-
mista costarricense Henry Mora Jiménez, ha perfilado la posibilidad de 
construir una segunda crítica a la economía política, cuyo eje articulador y 

crítica de la razón mítica. El laberinto de la modernidad. Materiales para la dis-
cusión, San  José, Costa Rica, Arlekín, 2007, p. 55.

30	 Véase nota núm. 6.
31	 Walter Benjamin, El libro de los pasajes, Madrid, Akal, 2005, p. 72. Citado por Susan 

Buck-Morss, Walter Benjamin, escritor revolucionario, Buenos Aires, Interzona edi-
tora, 2005, p. 226.

32	 Cfr. Estela Fernández Nadal, “El pensamiento de Franz Hinkelammert desde la pers-
pectiva de una filosofía latinoamericana”, en Utopía y Praxis Latinoamericana, vol. 
6, núm. 12, Venezuela, Universidad del Zulia, marzo de 2001, p. 56.



Carlos J. Asselborn

228 (México 2015/2): 209-235 61

dinamizador será la reproducción de la vida humana.33 Éste será el criterio 
trascendental de evaluación de cualquier norma, institución y/o sistema 
sociopolítico que procure garantizar la vida de los seres humanos inclui-
dos en los mismos. Se trata de la referencia a la materialidad del cuerpo 
necesitado, base concreta y real para cualquier relación y organización for-
mal de la vida humana. La racionalidad reproductiva pone en cuestión la 
totalización de la racionalidad medio-fin, basada en una instrumentalidad 
de tipo utilitarista que puebla la mayoría de los estudios de economía y 
macroeconomía actuales.

Sobre la fetichización de la sensibilidad:  
el abandono de una intuición y la tentativa  
de recuperación

Entendemos que sus reflexiones en torno a los procesos de fetichización 
en el capitalismo y en los socialismos históricos del siglo xx, son: de la 
sociedad sin clases, de la democracia y del sujeto, los que ofrecen ele-
mentos para emprender un trabajo de ampliación teórica, a partir de la 
descripción y análisis de los múltiples procesos de fetichización de la sen-
sibilidad-deseo-pasión con que la dominación, y el capitalismo como una 
de sus formas más acabadas, se despliega y reproduce.

El capitalismo contemporáneo logra imponer su legitimidad a par-
tir de la cooptación de los deseos, gustos, pasiones y emociones de los 
sujetos corporales. Actúa y seduce ofreciendo algo. El capitalismo globa-
lizado funciona como promesa que no es don, sino merecimiento que 
se alcanza sacrificando el cuerpo que somos.34 Se trata del autosacrificio 
exigido para “merecer algo”, en tanto ascética como condición para el 
premio-salvación llamado ahora salario o ganancia; y del sacrificio de los 

33	 Cfr. Franz Hinkelammert-Henry Mora Jiménez, Hacia una economía para la vida. 
Preludio a una reconstrucción de la economía, ed. revisada y aumentada, Bogotá, 
Proyecto Justicia y Vida, 2009.

34	 Cfr. Carlos Asselborn, Gustavo Cruz, Oscar Pacheco, Liberación, estética y política. 
Aproximaciones filosóficas desde el Sur, Córdoba, educc, 2009, p. 26.



Fetichización y crítica de la razón

229(México 2015/2): 209-23561

demás en tanto explotación de los cuerpos. Así, el cuerpo sacrificado es 
la condición sine qua non para participar del banquete capitalista, salvo 
un detalle no menor:… sin cuerpo, no hay banquete. Y el sacrificio es 
negación del cuerpo. El sacrificio es cuerpo abstraído y trascendentalizado 
como ética, moral, proyecto de vida, vocación y vida (burguesa). He aquí 
su carácter perverso.35

En 1971, producto de un seminario organizado por Norbert Lechner, 
Hinkelammert escribe un artículo titulado “La situación de la sexualidad 
dentro del materialismo histórico.”36 ¿Por qué, a pesar de sus contradic-
ciones, el capitalismo “no explota en una crisis final”?, ¿cómo logra estabi-
lizarse y camuflar así “sus antagonismos sociales”? Son las preguntas que 
subyacen en aquel opúsculo. En otras palabras: si el capitalismo es tan 
inhumano, ¿por qué no se lo combate? Y nuestro autor ensaya una posible 
causa: la represión de los instintos y la interiorización de valores capitalis-
tas. El autoritarismo capitalista invade no sólo las relaciones mercantiles, 
sino a las mismas relaciones sexuales. Tal explicación posee cierto aire 
familiar con las explicaciones de Herbert Marcuse y Wilhelm Reich, ade-
más de Marx y Engels. Pero la pregunta surge en un país del Tercer Mundo 
—Chile— y en una situación histórica en la que “las masas trabajadoras se 
encuentran en lucha organizada por la toma del poder”.37 Esa lucha supo-
ne la destrucción de las relaciones autoritarias, impuestas por el modo de 
producción capitalista, presentes también en las relaciones sexuales.

35	 “Sadismo y masoquismo es la armonía de las clases” poetiza Ernesto Cardenal. Agra-
dezco el comentario al Dr. Gustavo Cruz.

36	 Franz Hinkelammert, “La situación de la sexualidad dentro del materialismo históri-
co”, en Cuadernos de la Realidad Nacional, núm. 12, Universidad Católica de Chile, 
abril de 1972, pp. 232-246. En el mismo número: Norbert Lechner, “Represión sexual 
y manipulación social”, pp. 247-255; Luis Felipe Ribeiro, “Sobre la semantización de la 
sexualidad”, pp. 256-265 y Enrique Rosenblatt, “Acerca de la agresividad humana”, pp. 
266-273. Párrafo aparte merece la presentación del seminario. Se trata de una trans-
cripción de un informe interno del ceren sobre dicho seminario y de fuerte impronta 
autocrítica; cfr., pp. 228-231. Hasta el momento, los estudios que conocemos sobre el 
pensamiento de Hinkelammert no explicitan ninguna referencia a este texto. Se trata 
de un texto olvidado o desconocido.

37	 Ibid., p. 229.



Carlos J. Asselborn

230 (México 2015/2): 209-235 61

El texto referenciado vino a confirmar las hipótesis que junto a Gus-
tavo Cruz y Oscar Pacheco elaboramos hace un tiempo: no habría posibili-
dad de superación del capitalismo sin desmantelar sus modos de colonizar 
la sensibilidad humana.38 Donde Hinkelammert dice sexualidad, nuestra 
cooperativa de pensamiento dirá “sensibilidad”. Según Hinkelammert, las 
relaciones sociales capitalistas organizan los instintos y la sexualidad de tal 
modo que éstos aparecen como totalmente autónomos. La racionalidad 
del tener logra un poder extraordinario de conformidad y adhesión no 
sólo ideológica sino más aún: “afectiva”. Se trata de una seducción sin 
goce. Así, no sólo se instrumentaliza al otro sino también al “propio cuer-
po y alma”. Si hay goce, sólo puede serlo como agresividad. Es el acto de 
gozar con la misma destrucción del otro… “Cuanto mayor la necesidad 
del valor de uso, mayor el goce de su negación”.39

El amor espontáneo y el goce son entonces reprimidos por la eficien-
cia mercantil. Se orientan ahora por la funcionalidad genital que fabrica 
sus modelos de masculinidad y femineidad. El varón se piensa sólo como 
mutilador de la mujer reproduciendo su dependencia. Y la mujer, en tanto 
objeto del hombre y máquina de procrear acepta esa mutilación “en un 
grado tal, que resulta de repente la fuerza social más importante de defen-
sa de este sistema de mutilación”. Frente a la racionalidad del valor de uso, 
entendida como amor espontáneo y solidario, la racionalidad del valor de 
cambio no es más que la genitalización de la sexualidad y el autoritarismo 
en las relaciones. De este modo, la explotación significa la negación de la 
liberación de los sentidos. Reducir la explotación sólo a la existencia de 
plusvalía, alimenta la ilusión de que puede ser eliminada por el aumento 
de salarios o de la producción de riqueza. No obstante, la liberación sexual 
en tanto liberación de los sentidos, es posible a partir de la liberación de 
determinadas relaciones de producción. Podríamos interpretar entonces 
que el modo de producción capitalista logra su máxima eficacia en la ex-
plotación de los sentidos. La verdad del capitalismo es una sexualidad/
sensibilidad enajenada.

38	  Ibid., pp. 25-74.
39	  Ibid., p. 236.



Fetichización y crítica de la razón

231(México 2015/2): 209-23561

Si salvamos las obvias distancias de categorías y lingüísticas, llama 
la atención que este aspecto fundamental de la crítica no haya sido reto-
mado por Hinkelammert en sus escritos posteriores. Presumimos que en 
el texto perdura una relevancia teórica que adquiere nuevos bríos en la 
actualidad del capitalismo globalizado.

El capitalismo ha comprendido, más que cualquier otra alternativa 
crítica, que el sujeto no se orienta recurriendo sólo a una racionalidad 
reflexiva que le ofrece criterios para dar sentido a su acción. El capitalis-
mo, entendido como sistema de dominación, ha alcanzado altos niveles 
de adhesión y conformidad respecto a sus valores y postulados porque 
ha conseguido colonizar el deseo, fuente del poder en el ser humano. 
Sospechamos que los criterios de la crítica al capitalismo, las más de las 
veces, se asientan en exigencias eticistas que suponen asumir una raciona-
lidad alternativa. Pero así como el capitalismo es también, aunque no sólo, 
una pretensión ética derivada de su lógica de acumulación,40 su crítica 
puede quedar entrampada al concentrar sus argumentos únicamente en 
la reflexión ética. Presumimos que la estrategia capitalista lleva el debate 
al plano ético y discute allí criterios de racionalidad, al pretender imponer 
la lógica del cálculo y la eficiencia. Mientras tanto, su astucia se orienta a 
cooptar y colonizar el gusto, el deseo, las pasiones y las emociones de la 
población.

En otras palabras: la actual estrategia del capitalismo globalizado se 
nutre de discursos éticos y se despliega como estética. Mantiene ocupado 
al pensamiento crítico con sus disputas moralizantes al tiempo que avan-
za triunfante sobre las sensibilidades sociales. La dominación no sólo se 
emplaza en las cabezas de los seres humanos, sino que lo hace también y 
mejor en sus cuerpos. Así, un pensamiento crítico es impotente ante un 
gusto colonizado. El capitalismo logra dominar eficazmente al instalarse 
en el cuerpo-subjetividad-sensibilidad como insatisfacción. Para ello se-

40	 Quien ha profundizado en la crítica ética de Hinkelammert ha sido Yamandú Acosta, 
Las nuevas referencias del pensamiento crítico en América Latina. Ética y amplia-
ción de la sociedad civil, Montevideo, Universidad de la República-Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educación-Departamento de Publicaciones, 2003.



Carlos J. Asselborn

232 (México 2015/2): 209-235 61

duce, juega con las pasiones y deseos, anulando su capacidad de crítica y 
resistencia.

Asimismo, la crítica a la sensibilidad neoliberal en tanto deseo coopta-
do, podríamos emparentarla con lo que nuestro autor afirma respecto a la 
“espiritualidad”. Concibe a la espiritualidad como una fuerza motivadora 
presente en el ser humano, ya sea para desplegar el poder de dominación 
o manifestar la capacidad de resistencia y emancipación. Hinkelammert 
señala la oposición entre espiritualidad del cálculo de utilidad y espi-
ritualidad de la convivencia humana para la cual “lo indispensable es 
inútil”. Indispensable aquí será la vida humana, la naturaleza, la conviven-
cia. Para la espiritualidad del cálculo lo indispensable será comprendido 
como inútil. Así, la espiritualidad del cálculo es el nuevo nombre del “fe-
tichismo”. Según nuestra modesta lectura, la “espiritualidad” hinkelam-
mertiana posee vínculos con la sensibilidad corporal y el deseo. Es decir: 
la espiritualidad será un modo de la sensibilidad humana cuyo nervio es 
el deseo. La espiritualidad del cálculo de utilidad es la versión más lograda 
de una ética encarnada: ética como administración del cuerpo. Pero tal 
relación no se encuentra explicitada en sus escritos más conocidos, aun-
que sospechamos que la misma podría ser un aporte susceptible de ser 
interpretado a partir de sus reflexiones antropológicas.

Igualmente, podría ampliarse su crítica a la modernidad occidental, 
entendida como proyecto civilizatorio orientado por la totalización de la 
racionalidad instrumental y el mito del progreso. La modernidad occi-
dental no es sólo expresión de una racionalidad fetichizada. En tanto 
capitalismo globalizado, esa modernidad se despliega como fetichización 
de la sensibilidad, es decir, como fetichización del cuerpo, del deseo y 
las pasiones. Se trata de un proceso de apropiación del cuerpo y la reo-
rientación del deseo hacia el sacrificio-trabajo y hacia el consumo-placer. 
Insistimos: el capitalismo es también un proyecto estético: confisca la sen-
sibilidad y subyuga de este modo su potencia crítico-política. Contracción 
de la sensibilidad que llega incluso a adormecer los dolores del cuerpo, 
lugar desde el cual el sujeto “grita” la totalización de la ley, y se resiste a 
las instituciones totalitarias y a los automatismos de sistemas de organiza-



Fetichización y crítica de la razón

233(México 2015/2): 209-23561

ción social. En consecuencia, el cuerpo como instancia material e histó-
rica de la crítica, se dispersa en fragmentos insatisfechos. Se trata de una 
expropiación que ofrece los recursos subjetivos-afectivos para construir 
ciudadanías resignadas y políticas de rechazo “sensible” a los deseos de 
emancipación.

A lo largo de la historia, los deseos de la humanidad se han expresado 
racionalmente en mitos o utopías, principalmente de cuño sociopolítico. 
El deseo moviliza a las utopías y las utopías encienden nuevos deseos. 
Deseo y utopía alcanzan criticidad cuando logran vincularse con la expe-
riencia histórico-existencial de la inconformidad,41 que en lenguaje hinke-
lammertiano podríamos llamarlo “el grito del sujeto”. El capitalismo ha 
logrado anular el deseo inconformista o, parafraseando a Hinkelammert, 
anestesiar la capacidad de rebelión de los sujetos al invertirla como in-
satisfacción, siempre susceptible de ser satisfecha vía sacrificio-consumo.

Conclusiones provisorias: la construcción  
de una nueva sensibilidad como tarea política

Lo experimentamos a diario: el control de los deseos, la colonización de 
los gustos y la reproducción de formas cotidianas de politicidad, asenta-
das además en anclajes racistas y fascistas de larga data, los que expresan 
también el legado de transiciones sociopolíticas inconclusas en nuestro 
continente. Lejos de los voluntarismos culposos y los desencantos con 
estilo burgués, tales amenazas obligan a profundizar un pensamiento crí-
tico-utópico y ensayar praxis emancipatorias.

Postulamos que en las nuevas configuraciones democráticas de cier-
to cuño “progresista” y “nacional-populares”, persiste cierta subjetividad 
ciudadana presa aún de una “hegemonía cultural” impuesta, negociada, 
construida y reproducida de manera espectacular en los años del me-
sianismo neoliberal. La democratización de los ajustes estructurales y la 

41	 Cfr. Marcelo Percia, “La angustia como afectación anticapitalista”, en Pensamiento de 
los confines, núms. 23 y 24, Buenos Aires, fce, abril, 2009, pp. 69-79.



Carlos J. Asselborn

234 (México 2015/2): 209-235 61

privatización de las necesidades humanas impactaron en la sensibilidad 
social, y sedimentaron así los valores de la competencia, el sacrificio y 
autosacrificio como única posibilidad de progreso humano, el cálculo de 
utilidad devenido criterio universal para medir toda acción humana, o el 
consumo como cifra de la existencia ciudadana con el progresivo deterio-
ro de los vínculos sociales. La tarea política de construir una nueva sensi-
bilidad, supone trastocar las concepciones de libertad, bienestar, progreso 
y felicidad arraigadas en el sentido común. Se trataría de revisar, analizar y cri-
ticar aquellos elementos “residuales” del neoliberalismo a partir de los 
procesos “emergentes” en la región. De modo que no alcanza sólo con 
problematizar las “ideas reguladoras” del neoliberalismo. Es preciso reu-
bicar también el cuerpo que somos desde otro lugar “de enunciación”. 
Ejemplos no faltan. La historia de los pueblos latinoamericanos nos re-
cuerda diversas praxis políticas que han resituado el “cuerpo que somos” 
más allá de los cánones estéticos y “éticos” del capitalismo: el reclamo de los 
cuerpos desaparecidos y robados por parte de las madres y abuelas de Plaza 
de Mayo, las luchas feministas de diversos colectivos de mujeres pobres, 
la emergencia de los pueblos indios ante la dominación estatal-occiden-
tal-racialista; o los intentos, testimoniales aún, de implementar formas 
económicas por fuera del paradigma de la propiedad privada. Creemos 
que los aportes de Hinkelammert, como el de muchos otros intelectua-
les movilizados por los deseos de emancipación, pueden ser útiles ante 
tamaño desafío.

Recibido: 24 de marzo, 2015.
Aceptado: 14 de agosto, 2015.

Obras de Franz Hinkelammert referenciadas

Ideologías del desarrollo y dialéctica de la historia [1972; 1974], Buenos 
Aires Paidós, 1970.

Dialéctica del desarrollo desigual, Buenos Aires Amorrortu Editores, 
1970.



Fetichización y crítica de la razón

235(México 2015/2): 209-23561

Las armas ideológicas de la muerte, 2ª ed. ampliada y revisada [1981], 
San José de Costa Rica, dei, 1977.

Crítica a la razón utópica, San José de Costa Rica, dei, 1984; Bilbao, Des-
clée de Brouwer, 2002.

Democracia y Totalitarismo, San José de Costa Rica, dei, 1987.
La fe de Abraham y el Edipo occidental, San José de Costa Rica, dei, 1989.
Sacrificios humanos y sociedad occidental: Lucifer y la bestia, [1993]; 

San José de Costa Rica, dei, 1991.
El grito del sujeto. Del teatro-mundo del evangelio de Juan al perro-mun-

do de  la globalización, San José de Costa Rica, dei, 1998.
El retorno del sujeto reprimido, Bogotá, Universidad Nacional de Colom-

bia, 2002.
El asalto al poder mundial y la violencia sagrada del imperio, San José 

de Costa Rica, dei, 2003.
Hacia una crítica de la razón mítica. El laberinto de la modernidad. 

Materiales para la discusión, San José de Costa Rica, Arlekín, 2007.
Lo indispensable es inútil: hacia una espiritualidad de la liberación, 

San José de Costa Rica, Arlekín, 2012.
La maldición que pesa sobre la ley. Pablo y el pensamiento crítico, 2ª ed., 

San José de Costa Rica, Arlekín, 2013.




