
mirador latinoamericano

239

Derechos humanos  
y democracia en el 

pensamiento ilustrado 
latinoamericano 

Pablo Guadarrama González*

Resumen: Se analizan algunas de las principales ideas de perspectiva humanista en el 
pensamiento ilustrado latinoamericano en relación con la democracia y los derechos 
humanos. Se plantean argumentos de validación filosófica de los aportes de estas abs-
tracciones como elementos de fragua del pensamiento independentista, articulados con 
propuestas más precisas de realización de la democracia, los derechos humanos y la 
justicia social.

Palabras clave: Derechos humanos, Democracia, Ilustración latinoamericana.

Abstract: Discusses some of the main ideas of perspective humanist in Latin American 
illustrated thought regarding democracy and human rights. It raises articulated elements 
of philosophical validation to the somehow of the contributions of Latin American illustra-
ted thought as a forge of independence thought more precise proposals for the realization 
of democracy, human rights and social justice.

Key words: Human rights, Democracy, Latin American illustration.

* Universidad Católica de Colombia (pabloguadarramag@gmail.com).



Pablo Guadarrama González

240 (México 2015/1): 239-279 60

Este trabajo da continuidad a otros, en los cuales se han valorado, 
primero, algunas de las concepciones y prácticas de la democra­
cia y de los derechos humanos en los pueblos originarios de 
América,1 y segundo, las expresiones de humanismo práctico en 

la filosofía política de la escolástica iberoamericana durante el conflicto 
antropológico, ético y jurídico que se produjo durante el proceso de con­
quista y colonización de América.2

Entre sus objetivos se encuentra contribuir al análisis de los prin­
cipales rasgos característicos de la perspectiva humanista de la filosofía 
política latinoamericana, en particular en relación con la democracia y los 
derechos humanos; en este caso, de las ideas de algunos representantes 
del pensamiento ilustrado en nuestra América, y enfatizar en su articula­
ción con el pensamiento universal, así como sus posibles aportes teóricos.

Se fundamenta el trabajo en el examen de fuentes primarias que re­
velan sus ideas al respecto, así como en estudios sobre el tema realizados 
por filósofos, juristas, historiadores, antropólogos, politólogos, etc., espe­
cialmente del ámbito latinoamericano, aunque también se toman en con­
sideración algunos pensadores de otros contextos mundiales.

Se aspira a fundamentar filosóficamente el cuestionamiento del pre­
sunto absoluto protagonismo de la cultura europea, en cuanto a la apari­
ción y desarrollo de concepciones y prácticas democráticas, así como de 
los derechos humanos, al valorar la significación de algunas de sus mani­
festaciones en lo que se denominaría posteriormente América Latina.

Este análisis pretende, también, aportar elementos de validación fi­
losófica a la justipreciación de los aportes del pensamiento ilustrado lati­
noamericano como elemento de fragua del pensamiento independentis­
ta, articulados a propuestas más precisas de realización de la democracia, 
los derechos humanos y la justicia social.

1	 Véase Pablo Guadarrama, “Democracia y los derechos humanos en los pueblos origi­
narios de América”, en Cuadernos Americanos, núm. 149, México, unam, 2014, pp. 
135-147.

2	 Véase Pablo Guadarrama, “La escolástica ante los derechos humanos y la democracia 
en la colonización de América”, en Revista de Hispanismo Filosófico, Madrid, Asocia­
ción de Hispanismo Filosófico/fce (en edición).



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

241(México 2015/1): 239-27960

Se trata de analizar filosóficamente algunos de los principales argumen­
tos del debate sobre las transformaciones que exigía el desarrollo so­
ciopolítico de América Latina durante aquel proceso de fermentación 
emancipadora, a partir de la hipótesis de que tanto en la historia económi­
ca, política, social, jurídica y cultural, como en su pensamiento filosófico 
y político se ha evidenciado en esta región un significativo progreso en 
relación con el desarrollo de la democracia y los derechos humanos.

El eurocentrismo ha conducido erróneamente a pensar que sólo los 
pueblos de Europa —incluso no de toda ella, sino sólo de la porción medi­
terránea y occidental— han sido capaces de desarrollar una praxis política 
y jurídica, lo mismo que una teoría filosófica, política y jurídica referida 
a estos temas cruciales. Sin embargo, la historia ha demostrado que al­
gunas de las consideraciones revalorizadas sobre el papel del Estado, en 
su correlación con los derechos humanos y la democracia no proceden, 
exclusivamente, de la región nucleica de la cultura occidental, pues tam­
bién los pueblos latinoamericanos se han incorporado a ella con notables 
contribuciones.

No cabe la menor duda de que la modernidad fue el factor cataliza­
dor básico en la conformación de los derechos humanos y la democracia 
con el desarrollo de los estados nacionales, en los cuales los gobiernos de­
bían estar regidos por normas éticas y jurídicas bien definidas y reglamen­
tadas. Latinoamérica participó de manera activa en la construcción de la 
modernidad, aun cuando su cosecha en muchos planos fuese malograda.3

Fue el pensamiento de la Ilustración en todas las latitudes el que ma­
yor atención le dedicaría a la conceptualización del Estado, los derechos 
humanos y la democracia. Y en la actualidad, cuando ese pensamiento ha 
cristalizado mucho mejor en múltiples ideologías y filosofías, se ha hecho 
urgente y necesario replantearse las más usuales definiciones sobre los 
derechos humanos y la democracia, así como las características y funcio­
nes que deben cumplir hoy en día los estados y gobiernos. Para lograrlo 
resulta imprescindible tomar en cuenta las reflexiones al respecto de los 

3	 Véase Pablo Guadarrama, “La malograda modernidad latinoamericana”, en Exégesis, 
año 7, núm. 20, San Juan de Puerto Rico, 1994, pp. 13-18.



Pablo Guadarrama González

242 (México 2015/1): 239-279 60

pensadores ilustrados de todo el orbe, entre los que se encuentran, por 
supuesto, los del ámbito latinoamericano.

La Ilustración fue un periodo en el que se concretaron ideologías, al­
gunas de las cuales ya habían tenido sus primeras expresiones al final del 
Medioevo y en el nacimiento de la Modernidad. En esta época se presen­
taron innumerables conflictos entre las clases dominantes, que se vieron 
obligadas a evolucionar en sus concepciones y métodos. Por una parte, 
la nueva nobleza, que sin la exigida estirpe aristocrática, deseaba adquirir 
sus títulos sólo con el dinero, y la nobleza tradicional, que a regañadien­
tes no tenía otra alternativa que aburguesarse.4 Como expresión de tales 
contradicciones de clase emergen el conservadurismo y el liberalismo 
pero, fundamentalmente, entre los siglos xvii y xviii alcanzarían una mayor 
identidad y definición propiciadas por la obligada decantación producida 
por las revoluciones burguesas en Inglaterra y Francia, y también con los 
procesos de independencia, primero de las colonias inglesas en Nortea­
mérica, y luego, de las hispano-lusitanas.

Otras corrientes ideológicas, como el socialismo y el anarquismo, 
apenas iniciaban su gestación y no lograrían la mayor consolidación hasta 
el siglo xix; pero también en ellas participarían pensadores y procesos 
sociopolíticos latinoamericanos.

No cabe duda de que en el proceso universal de configuración de 
las ideologías modernas, Latinoamérica constituyó también, al igual que 
otras regiones del orbe, un creativo y aportador laboratorio de concep­
ciones y prácticas confluyentes hacia la elaboración de nuevas formas de 
humanismo práctico. Debe asimismo tomarse en consideración que las 
ideas ilustradas modernas no partieron de cero, sino que se nutrieron de 
valiosos elementos humanistas contenidos en el pensamiento escolásti­
co, tanto europeo como latinoamericano. En particular, del mismo modo 
que muchas de las ideas sociales, políticas y, en particular, económicas de 
Tomás de Aquino fueron aprovechadas por los escolásticos españoles en 

4	 Michel Vovelle, “Introducción”, en Michel Vovelle, D. Arase, L. Bergeron et al., El hom-
bre de la Ilustración, Madrid, Alianza Editorial, 1995, p. 28.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

243(México 2015/1): 239-27960

correspondencia con las nuevas circunstancias y época,5 de manera simi­
lar ocurrió con muchos de sus seguidores en Latinoamérica.

Los debates iniciados durante el proceso de la conquista de América 
sobre la condición humana de sus pueblos originarios, se mantuvieron 
latentes y afloraron en pleno periodo de la Ilustración, cuando aún se ex­
presaban con fuerza posturas ideológicas de criollos fieles a la Monarquía 
española y a la Iglesia,6 e incluso en algunos casos se acentuarían poste­
riormente con el despliegue del positivismo7 y el evolucionismo durante 
el siglo xix.

Tales discusiones no se circunscribieron al análisis de la cuestión en 
el ámbito americano, pues también se referían al africano y al asiático, 
pues las potencias coloniales necesitaban justificar ideológicamente sus 
diversas formas de dominación. Los debates antropológicos permearían 
el pensamiento ilustrado en todo el orbe, y la cuestión de la diferencia 
entre los animales y los hombres afloraría con frecuencia. Así, ilustrados 
latinoamericanos, como es el caso de los jesuitas mexicanos Benito Díaz 
de Gamarra, Francisco Javier Clavijero y Francisco Javier Alegre, partici­

5	 “El interés de los doctores españoles era aplicar la doctrina de Tomás de Aquino a las 
nuevas y cambiantes realidades de la época”. José Alpiniano García-Muñoz, El tomis-
mo desdeñado. Una alternativa a la crisis económica y política, Bogotá, Universi­
dad Católica de Colombia-Universita degli Studi di Salerno/Planeta, 2012, p. 31.

6	 “La existencia de ciertas formas de transición hacia el nuevo pensamiento en el seno 
de la cultura colonial parece innegable. El pensamiento ilustrado no surge brusca­
mente, en la forma antimetropolitana y librepensadora que adquirirá frecuentemente 
en vísperas de la independencia. Existen pasos previos, representados por peninsula­
res o criollos generalmente fíeles a las monarquías y a la Iglesia católica”, José Carlos 
Chiaramonte, “Prólogo”, en Pensamiento de la Ilustración. Economía y sociedad 
iberoamericanas en el siglo xviii, Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1979, p. xvi.

7	 Véase Pablo Guadarrama, “Razones del positivismo y el antipositivismo sui géneris en 
América Latina”, en Cuadernos Americanos, año xxv, vol. 3, núm. 137, México, unam, 
2011, pp. 125-149, Positivismo en América Latina, Bogotá, Universidad Nacional Abier­
ta a Distancia, 2001; Antipositivismo en América Latina, Bogotá, Universidad Nacional 
Abierta a Distancia, 2001; Positivismo y antipositivismo en América Latina, La Habana, 
Editorial Ciencias Sociales, 2004. En http://biblioteca.filosofia.cu/php/ export.php?for­
mat=htm&id=231&view=1.



Pablo Guadarrama González

244 (México 2015/1): 239-279 60

paron activamente en dichos debates defendiendo la superioridad de la 
condición humana.8

Una característica del pensamiento ilustrado latinoamericano con­
sistió en que se manifiesta, al inicio, entre sacerdotes que cultivaban la 
filosofía. No a través de filósofos laicos como predominó en Europa. Fue­
ron sacerdotes en estas tierras los que propugnaron ideas sensualistas y 
experimentalistas, sostuvieron tesis de profundo contenido humanista e 
incluso pusieron en duda determinadas prerrogativas de la Iglesia, al pro­
poner  avanzadas reformas sociales.

Leopoldo Zea sostiene, con razón, que:

Los ilustrados hispanoamericanos trataron inmediatamente de separar lo 
religioso de lo filosófico. En el campo de la religión era válido el principio 
de autoridad, ya que se apoyaba en la fe; no así en el campo filosófico. Para 
éste no había otro método de conocimiento que el de la experiencia. La 
religión correspondía al mundo de lo divino, la filosofía al de lo humano. 
Era menester no confundir ambos campos.9

Tal diferenciación de terrenos constituiría una de las condiciones 
más favorables para que el pensamiento científico y el filosófico se desa­
rrollaran, a partir de ese momento de manera notable y adquiriesen cada 
vez más personalidad propia.

La mayor parte de los próceres de la Independencia latinoamericana 
y los pensadores ilustrados, que contribuyeron a la fermentación ideoló­
gica del proceso emancipador de estos pueblos, se formaron en el seno 
de la escolástica, y en particular de los jesuitas, quienes desarrollaron una 
importante misión en la formación de la generación que emprendería la 
lucha por la independencia.10 De otro modo no se explica por qué fueron 

8	 “Confesamos, ciertamente, ser como ley de la naturaleza que los más fuertes domi­
nen a los débiles, pero tal es la ley de la naturaleza animal —que nos es común con 
los brutos—, no de la naturaleza racional. Y la razón, no el apetito sensitivo, es la regla 
y norma de las acciones humanas”. Bernabé Navarro, Humanistas del siglo xviii, Mé­
xico, unam, 1992, p. 47.

9	 Leopoldo Zea, El pensamiento latinoamericano, Perú, Editorial Pormaca, 1965, p. 50.
10	 “Los grandes precursores de nuestra independencia estudiaron en universidades je­

suitas como la Javeriana, colegios jesuitas como el San Bartolomé y universidades 



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

245(México 2015/1): 239-27960

considerados tan peligrosos por la Corona española y expulsados de estas 
tierras.

De ningún modo debe considerarse esta región como simple recep­
tora de ideologías y temas —como los referidos al nuevo protagonismo 
del Estado y la preocupación por el bien público,11 el progreso,12 entre 
otros— surgidos, desarrollados y completados en Europa, listos para su 
importación y consumo por los pueblos colonizados, sino que se deben 
apreciar los múltiples procesos de transculturación que han dado lugar a 
lo que hoy se conoce por tales ideologías.

Son varias las evidencias que demuestran que éstos y otros temas  
—como el protagonismo de la educación, la ciencia, la tecnología, la lucha 
contra la esclavitud, por los derechos humanos, por formas de gobierno 
democrático con representación de todos los sectores económicos, socia­
les y étnicos— estuvieron muy presentes en los ilustrados latinoamerica­
nos, no simplemente porque los filósofos europeos los hayan orientado, 
sino porque emanaban de las exigencias humanistas prácticas y emancipa­
doras de los pueblos latinoamericanos.

No constituyó un tema común en el pensamiento ilustrado latinoa­
mericano la cuestión de los derechos de las mujeres, tema que había re­

tomistas o fundadas por dominicos como el Rosario, con la impronta en su orden, 
de las doctrinas suarecistas y tomistas. Es natural, por tanto, que las enseñanzas que 
recibieron hubieran seguido los dictados de la escolástica, abstracción hecha de la 
adhesión al contrato o no, la cual fue evidente en Suárez pero no en el Aquinante. 
Tales son los casos de Camilo Torres o Pedro Fermín de Vargas, en el Colegio Mayor 
de Nuestra Señora del Rosario, para citar sólo dos ejemplos de los muchos que concu­
rrieron en la causa de la independencia”. Mauricio Plazas Vega, Historia de las ideas 
políticas, Bogotá, Temis, 2013, p. 249.

11	 “En cualquier caso, no hay duda de que el Siglo de las Luces representa una etapa sig­
nificativa en este largo y tortuoso camino; no tanto por el crecimiento de los aparatos 
estatales, que fue, sin embargo, notable en bastantes casos, cuanto por el nacimiento 
de una ideología del bien público que indujo incluso a algunos ‘déspotas ilustrados’ 
a proclamarse ‘los primeros servidores del Estado’”. Carlo Capra, “El funcionario”, en 
Michel Vovelle, D. Arase, L. Bergeron et al., El hombre de la Ilustración…, pp. 322 y 
323.

12	  “¡La Ilustración demostró que el progreso puede fomentar la crítica y tener al mismo 
tiempo una función productiva. Ese es, quizá, su máximo legado!”. Stephen Bronner, 
Reivindicación de la Ilustración, Navarra, Laetoli, 2007, p. 63.



Pablo Guadarrama González

246 (México 2015/1): 239-279 60

suelto mucho antes la mayoría de los pueblos originarios de estas tierras. 
Por eso resulta extraordinariamente valioso que Sor Juana Inés de la Cruz, 
a fines del siglo xvii, haya sostenido: “Las sagradas letras y las historias 
profanas muestran numerosos ejemplos de grandes mujeres doctas; lue­
go razón tiene Arce cuando enseña ‘que leer públicamente en las cátedras 
y predicar en los púlpitos no es lícito a las mujeres, pero que el estudiar, 
escribir y enseñar privadamente no sólo les es lícito, sino muy provechoso 
y útil’”.13

Para Gallegos Rocafull: “Esta contundente defensa que hace ‘la Déci­
ma Musa’ de la libertad de crítica y del derecho de la mujer a la cultura, es 
a la vez el último destello del pensamiento mexicano del siglo xvii y como 
la aurora del nuevo espíritu, crítico y racionalista, que tan fuertemente 
irrumpió en México en la siguiente centuria”.14

Sin duda, esta argumentación significaba un planteamiento muy au­
daz de la monja mexicana sobre un tema que sólo a fines del siglo xix co­
menzaría a tomar fuerza, y en algunos países quedaría relegado al pasado 
siglo xx.

También llama la atención que Francisco de Miranda, el precursor de la 
Independencia y la integración latinoamericana, haya reclamado en 1792 a 
Petion el reconocimiento de los derechos del género femenino.15

Siempre se debe tomar en consideración que cualquier tipo de lu­
cha por la democracia y los derechos humanos que ignore o subestime al 
50% de la humanidad, que aproximadamente conforman las mujeres, es 

13	 José Manuel Gallegos Rocafull, El pensamiento mexicano en los siglos xvi y xvii, Mé­
xico, Ediciones del IV Centenario de la Universidad de México, 1951, p. 395.

14	 Loc. cit.
15	  “Por mi parte os recomiendo una cosa, sabio legislador: las mujeres... ¿Por qué dentro 

de un gobierno democrático la mitad de los individuos, las mujeres, no están directa 
o indirectamente representadas, mientras que sí están sujetas a la misma severidad de 
las leyes que los hombres hacen a su gusto? ¿Por qué al menos no se las consulta acer­
ca de las leyes que conciernen a ellas más particularmente como son las relacionadas 
con matrimonio, divorcio, educación de las niñas, etc.? Le confieso que todas estas 
cosas me parecen usurpaciones inauditas y muy dignas de consideración por parte 
de nuestros sabios legisladores[...]”. Francisco de Miranda, América espera, Caracas, 
Fundación Biblioteca Ayacucho, 1982, p. 124.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

247(México 2015/1): 239-27960

absolutamente inconsistente. De ahí que varios de los ilustrados latinoa­
mericanos pusieran especial atención en tratar de dignificarlas. En 1798 
el ilustrado cubano José Agustín Caballero planteaba: “La comprensión 
de las mujeres es tan rápida como un relámpago; su penetración es una 
ojeada, es casi un instituto. En un abrir y cerrar de ojos deducen una con­
clusión exacta y profunda; y, si se les pregunta cómo lo han deducido, no 
contestan”.16 Y llega a decir: “Aquel espíritu que muestran en su conversa­
ción depende enteramente de su grandeza imaginativa, y en todas partes 
hablan mejor que los hombres”.17

Una postura humanista práctica similar asumiría este ilustrado ante 
la esclavitud de los africanos —es sabido que en Cuba, como en otras islas 
caribeñas, los indígenas fueron totalmente exterminados—, que lo condu­
jo a sostener en 1791, casi un siglo antes de que esta horrible institución 
se aboliera en esa Isla, que “es la esclavitud la mayor maldad civil que 
han cometido los hombres cuando la introdujeron”.18 Dada su impotencia 
ante ella al menos proponía atenuarla.19

Los ilustrados latinoamericanos tenían plena conciencia de que, para 
las contiendas políticas con vistas a lograr la emancipación latinoamerica­
na —que sabían no debía reducirse a la simple independencia de la metró­
poli—, debían prepararse intelectualmente con las poderosas armas teóri­

16	 José Agustín Caballero, “Las mujeres”, en Escritos varios, La Habana, Editorial de la 
Universidad de La Habana, 1956, p. 290.

17	 Ibid., p. 291.
18	 José Agustín Caballero, “En defensa del esclavo”, en Papel Periódico de La Habana, 

5 y 8 de mayo de 1791, en Escritos varios…, p. 5.
19	 “Siendo admitida la esclavitud en nuestro suelo, es decir, habiendo entre nosotros 

una clase de hombres que no tienen estado, persona ni propiedad, parece que de­
bía esmerarse la legislación en dar a los hombres libres o señores una educación 
proporcionada a la situación de tan elevada y superior de estos sobre aquellos; una 
educación que templase el vigor del despotismo que el amo naturalmente propende 
a ejercer sobre su esclavo; que le inspirase aquellas virtudes, aquella alta dignidad 
propia del hombre que está llamado a poseer un derecho tan peligroso como el de 
reconocer dominio y propiedad sobre sus semejantes; que lo enseñe desde muy tier­
na edad aquellos conocimientos propios de una industria activa e ilustrada”. José 
Agustín Caballero, “De la consideración sobre la esclavitud en este país”, Informe a la 
Sociedad Patriótica, 24 de noviembre de 1798, en Escritos varios…, pp. 150 y 151.



Pablo Guadarrama González

248 (México 2015/1): 239-279 60

cas que podrían brindarles la filosofía, la historia, la economía, el derecho 
y, en general, las nacientes ciencias sociales. De ahí que el joven Francis­
co de Miranda expresase su clara intención de formarse debidamente,20 
como lo demostraría después no sólo como experimentado jefe militar, 
sino con su sólido nivel cultural alcanzado. La importancia que le otorgó 
al conocimiento de la historia y la cultura de los pueblos del mundo, en 
particular de los que había conocido personalmente, le hicieron elaborar 
un monumental archivo personal, que afortunadamente en gran parte se 
conserva, y en sus reflexiones al respecto se aprecia la alta estimación que 
tenía de las potencialidades tanto físicas como culturales de los países y 
pueblos latinoamericanos.

Miranda y la mayoría de los ilustrados latinoamericanos tuvieron co­
mo referentes de sus ideas democráticas a Atenas y Roma, como se evi­
dencia al plantear: “La historia nos muestra en los primeros romanos los 
más hermosos modelos de un pueblo libre y republicano”.21 Pero también 
se inspiraban especialmente en la experiencia inglesa y del entonces na­
ciente Estados Unidos de América, en cuya lucha por la independencia co­
laboró,22 así como en la controvertida experiencia de la Revolución france­
sa,23 en cuanto a la división de poderes, los mecanismos democráticos, los 

20	 En carta de 1783 le escribía al general Juan Manuel Cagigal: “¡La experiencia y cono­
cimiento que el hombre adquiere, visitando y examinando personalmente con inteli­
gencia prolija en el gran libro del universo; las sociedades más sabias y virtuosas que 
lo componen; sus leyes, gobierno, agricultura, policía, comercio, arte militar, navega­
ción, ciencias, artes, etc., es lo que únicamente puede sazonar el fruto y completar en 
algún modo la obra magna de formar un hombre sólido y de provecho!” Francisco de 
Miranda, América espera…, pp. 60 y 61.

21	 Ibid., p. 174.
22	 “Un gobierno libre mira todos los hombres con igualdad, cuando las leyes gobiernan 

las solas distinciones son el mérito y la virtud. Pues que todos somos hijos de un 
mismo padre: pues que todos tenemos la misma lengua, las mismas costumbres y 
sobre todo la misma religión; pues que todos estamos injuriados del mismo modo, 
unámonos todos en la grande obra de nuestra común libertad. Establezcamos sobre 
las ruinas de un gobierno injusto y destructor un gobierno sabio y criador: sobre la 
tyrania la libertad, sobre el despotismo la igualdad de derechos, el orden, y las buenas 
leyes”. Ibid., pp. 261 y 262.

23	 “¿Qué será de mí en adelante, o de mi destino? ¡Dios sólo lo sabe! Pero Ud. que me 
conoció y trató en mi intimidad, puede estar muy seguro de que mi amor a la Libertad 



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

249(México 2015/1): 239-27960

derechos humanos, etc. Sin embargo, es significativo que el componente 
cultural ancestral de las culturas aborígenes no fuese totalmente deses­
timado, al menos en sus denominaciones, como se observa al proponer 
que se le nombre Inca al gobernador elegido y caciques a los subalter­
nos.24 Aunque en verdad no era una simple cuestión de términos, sino su 
deseo de restauración de los derechos de los pueblos indígenas.25 Tales 
criterios pueden explicar que Miranda, al igual que Bolívar, San Martín 
y demás próceres de la Independencia americana —aunque tal vez sus 
progenitores fueran españoles y no corriera por sus venas sangre indígena 
o mestiza—, se sintiera profundamente identificado con el dolor de los 
pueblos ancestrales, así como de los esclavos africanos.

Un ilustrado de la estirpe de Miranda sabía muy bien que cualquier 
gobierno democrático, que se estableciese una vez lograda la indepen­
dencia, tendría que dar especial participación a estos dos componentes 
fundamentales de la nación latinoamericana, independientemente de sus 
prevenciones respecto a las limitaciones que consideraba existían entre 
los sectores populares para el ejercicio de la democracia.26 Así se aprecia 
cuando en 1801 concibe una propuesta de organización de los futuros 
cabildos y comicios.27

y mi indefectible dedicación a la Justicia, lejos de disminuir, no fueron sino intensifi­
cándose desde entonces[...]”. Ibid., pp. 292 y 293.

24	 Ibid., pp. 208 y 209. 
25	 Ibid., p. 269.
26	 “No es nuevo este temor de Miranda, compartido además por casi todos los criollos 

latinoamericanos, de dejar en manos de los más ‘ignorantes’ la conducción de la na­
ción. […] Las máximas de la Revolución francesa de igualdad, libertad, fraternidad 
chocaban con el principio ilustrado de que toda acción debía estar guiada por la 
razón, y la razón implicaba orden y no violencia; violencia que resultaría inevitable 
cuando los sectores secularmente excluidos intentaran ejercer esa igualdad. De allí 
que Miranda insista, en las cartas que para esa misma época envía al Cabildo de Cara­
cas, que era necesario que los hombres ‘capaces y virtuosos’ tomaran en sus manos el 
Gobierno, antes de que el pueblo lo hiciera”. Carmen Bohórquez, “Prólogo”, en José 
María Antepara, Miranda y la emancipación suramericana, Caracas, Fundación Bi­
blioteca Ayacucho, 2006, pp. xxxvii-xxxviii.

27	 “Los Comicios los formarán los habitantes nacidos o ya establecidos en el país, cual­
quiera que sea la casta a que pertenezcan, con tal tengan la edad de 21 años, hayan 
prestado juramento a la nueva forma de gobierno y a la independencia americana, 



Pablo Guadarrama González

250 (México 2015/1): 239-279 60

Tal vez a algunos exigentes demócratas hoy en día puedan parecerles 
muy limitadas las propuestas del ilustrado venezolano, pero si se toma en 
cuenta la recomendación de Engels —según la cual a los pensadores no 
se les debe valorar con las exigencias de la actualidad, sino por lo nuevo 
que aportaron en relación con sus antecesores—, sin duda las ideas po­
líticas de Miranda, en el contexto histórico latinoamericano de su época, 
resultaban extraordinariamente patrióticas, humanistas prácticas y revo­
lucionarias.

Debe destacarse que en esta época ilustrada los conceptos de cosmo­
politismo, altruismo y patriotismo adquieren mayor protagonismo en el 
discurso filosófico político. Esto exigirá que pensadores y luchadores por 
la emancipación americana, que en la mayoría de los casos confluyen, tu­
viesen necesidad de definirlos para asumir una determinada postura ante 
ellos. Especialmente el de patriotismo ocupará un lugar preponderante, 
y en el caso de Miranda se destaca que, junto al componente político es­
timulador del proceso independentista frente a la metrópoli española, se 
articule el elemento de la debida justicia social, como puede apreciarse 
cuando plantea:

¿Qué se entiende por un buen gobierno? Un buen gobierno es la coordi­
nación de los negocios de un pueblo, por la cual todas las clases de este 
pueblo convienen mutuamente en abandonar cada una de ellas, por amor 
de la paz y felicidad común, todo lo que puede ser perjudicial a las otras; 
el rico se desprende de todo lo que puede ser contrario al bienestar del 
pobre; el pobre de todo aquello que se opone a la felicidad del rico; las 
gentes de un origen abandonan todo lo que puede injuriar a la prospe­
ridad de las gentes de estirpe diferente, para que de este modo toda la 
sociedad goce de la mayor felicidad posible. Y éste es el verdadero sentido 
de la palabra patriotismo.28

tengan renta anual al menos de 50 pesos, sean hijos de padres y madres libres, no 
ejerzan el oficio de sirvientes con sueldo, y no hayan sufrido ninguna pena infamante. 
Las autoridades españolas serán sustituidas por los Cabildos y Ayuntamientos de las 
diferentes ciudades, los que agregarán al número de sus miembros un tercio escogi­
do entre los indios y la gente de color de la Provincia”. Miranda, op. cit., p. 285.

28	 Ibid., p. 432.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

251(México 2015/1): 239-27960

De manera que exigiría no sólo sacrificios desde el punto de vista de 
arriesgar hasta la propia vida en los combates por la independencia, sino 
que era imprescindible estimular el criterio de lograr una mejor equidad 
social con una mejor distribución de las riquezas,29 de forma que se ga­
rantizara un mejor consenso para la vida democrática y respeto de los de­
rechos humanos. De lo contrario, la explosividad de los sectores sociales 
menos favorecidos constituiría una permanente amenaza a la paz social, 
como la historia latinoamericana demostraría.

Por supuesto que el ideario sociopolítico de Miranda, como el de otros 
ilustrados de la época, estaría imbuido por elementos de utopía abstrac­
ta, al tratar de acudir a la buena voluntad de las clases dominantes para 
lograr sociedades más equitativas.30 La cruel realidad de los acontecimien­
tos posteriores a la independencia de las colonias hispano-lusitanas —que 
produjo un anquilosamiento de las tradicionales oligarquías en el poder— 
que Miranda no llegó a conocer, demostraría que tomarían un rumbo muy 
diferente al añorado por aquel precursor.

Llama la atención que Miranda, quien se destacó en campañas milita­
res tanto en Estados Unidos como en Francia, haya asumido una postura 
profundamente humanista práctica ante los horrores que siempre produ­

29	 “El establecimiento de un buen gobierno se funda pues, sobre las leyes de Dios y de la 
naturaleza, y depende de los sacrificios que se hacen mutuamente en favor de la mu­
tua felicidad. Un mal gobierno es aquel en el cual una clase hace muchos sacrificios, 
y otra muy pocos, y en este caso el rico tiraniza al pobre, o el pobre tiraniza al rico; o 
bien las gentes de un origen tiranizan a las de otro linaje, como el pueblo de Esparta, 
por ejemplo, tiranizaba a los Helotes. La anarquía existe cuando las diferentes clases 
de la sociedad contienden por privilegios injustos, y no están animados de un espíritu de 
reconciliación”. Ibid., pp. 432 y 433.

30	 “Los sentimientos que deben animar a los habitantes de América deben ser el desin­
terés personal y la docilidad; el desinterés personal para que cada clase no desee 
para sí misma, más de aquello que sea compatible con el bien de las demás clases; la 
docilidad para buscar y seguir la cordura y sabiduría necesarias que deben dirigirlos 
en esta importante empresa”. Ibid., p. 433.



Pablo Guadarrama González

252 (México 2015/1): 239-279 60

cen las guerras31 y la exigida violencia.32 Tal vez fue esta la razón principal 
de que no simpatizara con la consigna de Bolívar de guerra a muerte con­
tra los españoles, postura ésta que le traería serios inconvenientes en su 
suerte final.

No cabe la menor duda de que en todas las épocas los grandes re­
volucionarios han estado imbuidos de un profundo idealismo, no en el 
sentido epistemológico, sino en el ético-político. Se han comprometido 
activamente y han expuesto sus vidas por las profundas convicciones so­
bre el perfeccionamiento humano y el progreso de las sociedades.

Si bien durante la época anterior —en la que había prevalecido una 
ideología más conservadora y una filosofía constreñida por la teología, 
como la escolástica— se habían producido algunos aislados pensadores 

31	 “Si citamos con placer mezclado de admiración los verdaderos héroes, los que, com­
partiendo los peligros de la guerra, gimen sobre los males que inevitablemente les 
acompañan, tratando de disminuirlos; con qué execración debemos oír nombrar los 
que no encuentran en ella sino el placer bárbaro de destruir a sus semejantes, sacri­
ficándolos a su ferocidad. Vamos a precisar una infracción a las reglas del derecho de 
gentes, de un atentado, en fin, de un crimen de lesa humanidad, bien reflexionado, 
cometido por el único placer de masacrar hombres”. Francisco de Miranda, “Affiches 
americaines” (1883), en op. cit., p. 53.

32	 “Que nuestras luchas por la emancipación de este querido País no estén manchadas 
con ningún acto innecesario de rapiña o de violencia; recordemos que estamos lu­
chando por la Libertad y que todo hombre libre debe ser valiente, generoso y humani­
tario, sólo los cobardes son (esclavos), crueles, rapaces y corrompidos. Que aquellos 
que se unan a nuestra bandera sean recibidos con los brazos abiertos y participen de 
todos los beneficios de la alianza; que aquellos cuya edad o circunstancias particulares 
les impiden unirse a nosotros, pero que pese a ello se muestran bien inclinados a 
nuestra causa, sean considerados amigos, y se respeten escrupulosamente sus perso­
nas y bienes; aquellos que se muestren enemigos de la Libertad de su país sufrirán el 
castigo que dispongan sus leyes ofendidas. Se hará una equitativa división de las tierras 
entre los valientes que den su apoyo en esta gloriosa empresa, las cuales gozarán bajo 
leyes benignas y justas fundadas en principios y en estricta justicia y humanidad. Todo 
ciudadano tendrá participación en la legislatura. Las leyes se harán por aquellos que 
deban obedecerlas y ningún hombre estará por sobre ellas o podrá transgredirlas im­
punemente; el más pobre del Estado estará bajo la protección de ellas tanto como el 
más rico. El comercio, las industrias y las artes liberales florecerán en una tierra donde 
la Libertad ha hecho su morada y este país mantendrá tal rango entre las naciones que 
lo ostentan y del cual ha sido privado por demasiado tiempo”. Francisco de Miranda, 
“Proclama para Brasil”, en op. cit., p. 352.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

253(México 2015/1): 239-27960

que, dada su perspectiva más articulada a la modernidad, fueron conside­
rados heréticos, y por ello fueron censurados y hasta condenados por la 
Inquisición, tales fermentos humanistas prácticos se incrementaron du­
rante la Ilustración latinoamericana.

Este periodo constituyó una especie de torbellino que derrumbó co­
lumnas anquilosadas y supuestamente eternas del pensamiento conserva­
dor. Erigió nuevas ideas humanistas conscientes de su relatividad, dinamis­
mo y correspondencia circunstanciales con las demandas de la época. Por 
eso la filosofía, el derecho, las nacientes ciencias sociales parecían desafiar 
todos los saberes existentes. De ahí que, imbuido por la confianza en el 
triunfo del progreso, fructificaran inicialmente con mayor fuerza el empi­
rismo, el racionalismo, el escepticismo, el romanticismo, el voluntarismo, 
el eclecticismo, etc. Y luego, a esta etapa ilustrada le sucedería el auge del 
cientificismo, el positivismo, el evolucionismo, el materialismo, etcétera.

Desde sus primeras expresiones modernas, la democracia burguesa 
puso de manifiesto que las preconizadas consignas de igualdad, libertad y 
fraternidad constituían unas falacias (paradogmas) enarboladas en todas 
las constituciones. Como apunta el filósofo mexicano Mario Magallón: “El 
gobierno liberal democrático, de la Ilustración hasta la actualidad, es ex­
cluyente, porque no todos pueden participar en la competencia política, 
social, económica, porque no todos los individuos pueden participar en 
una relación igualitaria y equitativa”.33 Sin embargo, no obstante sus limi­
taciones de realización, constituyeron un notable paso de avance respecto 
a las prerrogativas feudales del ancien régime.

Las reflexiones humanistas de los ilustrados latinoamericanos sobre 
la cuestión de los derechos humanos no partió de análisis leguleyos abs­
tractos, sino de la polémica iniciada desde la conquista de América sobre 
la racionalidad y, por tanto, el derecho al autogobierno de sus pueblos 
aborígenes.

Muchos de los ilustrados que abogaron por tales derechos —al igual 
que algunos de sus antecesores, como Garcilaso de la Vega o Huamán 

33	 Mario Magallón, La democracia en América Latina, México, Plaza y Valdés, 2008, p. 
377.



Pablo Guadarrama González

254 (México 2015/1): 239-279 60

Poma de Ayala— eran mestizos. Tal es el caso de Eugenio de Santa Cruz 
y Espejo, quien desde una postura humanista muy práctica reclamaría la 
concreción de los más elementales derechos humanos de  los indios.34

Achacaba su falta de protagonismo político no a sus presuntos rasgos 
de inferioridad biológica o a razones de determinismo geográfico —como 
habían planteado para el primer argumento Buffon y De Pauw, o para el se­
gundo, Montesquieu, cuyo criterio compartieron lamentablemente algunos 
ilustrados latinoamericanos, como Francisco José de Caldas—,35 sino a las 
condiciones de explotación a las que éstos eran sometidos. Así argumen­
taba:

La imbecilidad de los indios, no es imbecilidad de razón de juicio ni en­
tendimiento; es imbecilidad política, nacida de su abatimiento y pobreza, 
semejante a la que, con la más villana adulación, manifestaba el Senado a 
presencia de Tiberio, que, conocedor cruel de ella, por ella, le despreciaba 
con estas palabras: Servum pecus. Así los indios lo que tienen es timidez, 
cobardía, pusilanimidad, apocamiento, consecuencias ordinarias, en las na­
ciones conquistadas. Y así, más horror le tienen a un mandón, a un cacique 
o cobrador de tributos al tiempo de pagarlos, que imbecilidad de mente 

34	 “Los miserables indios, en tanto que no tengan, por patrimonio y bienes de fortuna 
más que sólo sus brazos, no han de tener nada que perder. Mientras no los traten 
mejor; no los paguen con puntualidad, su cortísimo salario, no les aumenten el que 
deben llevar por su trabajo; no les introduzcan el gusto de vestir, de comer, y de la 
policía en general; no les hagan sentir que son hermanos, nuestros estimables y nobi­
lísimos siervos nada han de tener que ganar, y por consiguiente la pérdida ha de ser 
ninguna. Este es asunto muy grave que ha menester la atención de V. A. y aún el que 
V. C. R. P. le mire bajo los infinitos puntos de vista y enlaces que demanda tan ardua 
materia”. Eugenio de Santa Cruz y Espejo, “Defensa de los curas de Riobamba 1786”, 
en Obras escogidas, Guayaquil, Publicaciones Educativas Ariel  [s.f.], p. 73.

35	 “Que se reúnan los efectos del calor y del frío, de la presión atmosférica, de la elec­
tricidad, de las montañas, de los vientos, de los ríos, de las selvas, de las lluvias y de 
los alimentos; que se acumulen sobre los individuos en diferentes proporciones, y 
combinados de todos los modos posibles; en fin, que su imperio se perpetúe y pase 
de generación en generación. Los productos variarán como las causas: el hombre 
adquirirá el color negro, blanco aceitunado y todas las tintas; su estatura irá desde 
la gigantesca hasta la pigmea; sus facciones, desde la deformidad hasta la belleza; su 
moral desde las virtudes hasta los vicios; y en una palabra, el hombre se modificará en 
todas sus partes, y cederá a la potencia activa y enérgica del  clima”. Francisco José de 
Caldas, Obras completas, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 1966, p. 119.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

255(México 2015/1): 239-27960

para dejarse persuadir de los Curas a lo que quieran. Querer suponer a los 
indios rústicos, salvajes y divorciados de la común luz natural, prontos por 
eso a hacer fiestas, sin discernimiento, elección ni gusto, acerca de ellas, es 
el error de gentes que no saben su idioma, sus usos y costumbres, y es un 
absurdo político, filosófico y aún teológico, el mayor que pueda escogitar­
se, y es un oprobio de la humanidad pensar así”.36

Espejo sabía muy bien que tratar de justificar con razones biológicas 
la deplorable situación de los pueblos indígenas era condenarlos eterna­
mente a ser explotados y gobernados como animales domésticos, al igual 
que sucedía con los negros esclavos. Por tal razón sorprendió tanto a 
muchos creyentes de aquellas seudocientíficas teorías, que los procesos 
de independencia y de transformaciones sociales contra la esclavitud co­
menzaran con la Revolución de Haití. Y el mismo motivo no deja dormir 
tranquilos a los que en la actualidad no pueden entender la abrumadora 
mayoría de votos de Evo Morales para un tercer mandato de gobierno, en 
un país como Bolivia, de mayoría indígena.

Debe destacarse que cuando los ilustrados latinoamericanos argumen­
taban la necesidad del reconocimiento de la condición humana de indí­
genas y negros, no lo hacían desde posiciones etnocentristas, sino todo 
lo contrario, desde una perspectiva antropológica mucho más humanista 
que la de aquellos que trataban de demostrar la presunta inferioridad bio­
lógica de algunos pueblos o razas. En tal sentido, se articulaban mucho 
mejor con la genuina tradición humanista desde la antigüedad del pen­
samiento filosófico universal con proyección futurista, y de esa forma no 
sólo preparaban a las nuevas generaciones para tomar conciencia de sus 
potencialidades emancipadoras, sino también para convivir en un mundo 
cada vez más solidario y transcultural.

Por eso, con razón el filósofo peruano Augusto Salazar Bondy, al anali­
zar el valor de las tesis del ilustrado de su país, Hipólito Unanue,  sostenía:

Se nos ha hecho patente que la réplica de Unanue a Buffon y De Pauw no 
es un acontecimiento aislado dentro de su obra. Él halla eco en una valo­

36	 Santa Cruz y Espejo, op. cit., p. 83.



Pablo Guadarrama González

256 (México 2015/1): 239-279 60

ración más amplia de la naturaleza americana, a la que se asigna una 
significación central en la economía del universo físico y se mira como por­
tadora de una potencia vital superior y como promotora del desarrollo de la 
cultura occidental y de la prosperidad de las naciones europeas. Esa réplica 
se coordina, además, con una exaltación del hombre americano que en sus 
momentos extremos tiene el sentido de un enfrentamiento de la cultura 
europea y la americana, según el cual la primera aparece como el escenario 
de una aventura frustrada de la razón, pese a los evidentes logros racionales 
que ella muestra, y la segunda, como hogar de la libertad y de la tolerancia, 
prendas de la humanidad racional, ante las que se abre un horizonte promi­
sorio en las nuevas tierras.37

Tal juicio pudiera articularse con la idea de Hegel, según la cual cuando 
Europa comenzase su posible declive histórico, América significaría tierra 
promisoria de futuro.

Hipólito Unanue no se limitó a sus intereses científicos como médi­
co, naturalista y meteorólogo, lo que evidencia la amplitud de su cosmo­
visión, sino que desempeñó una profunda labor política en el proceso 
independentista, mediante su apoyo a San Martín y Bolívar, y sobre todo 
trató de preparar a su pueblo para las nuevas formas de vida republicana 
que debía desarrollar con plenitud.

Augusto Salazar Bondy justipreciaba adecuadamente la extraordinaria 
labor de Unanue en la transición del gobierno colonial al independiente, 
tanto por su trascendencia política como por su premonitoria proyección 
cultural, sobre el necesario futuro de los pueblos latinoamericanos en sus 
luchas por su soberanía.38

37	 Augusto Salazar Bondy, Aproximación a Unanue y la ilustración peruana, Fondo 
Editorial unmsm, Perú, 2006, p. 174,

38	 “Señalamos, por último, que la posición de Unanue no puede concebirse todavía como 
la expresión de una cabal conciencia de tipo nacionalista o americanista, en el sentido 
que lo son los movimientos posteriores que han afirmado la autonomía del des­
tino de América y su capacidad creativa de nuevas formas de vida histórica. Representa, 
sin embargo, la primera fase de ese impulso hacia la independencia cultural que tan ve­
hementemente tomó a su cargo el pensamiento hispanoamericano del siglo xix, llevado 
casi siempre a juzgar las limitaciones de la existencia en torno como residuos de una 
herencia que era preciso cancelar”. Ibid., p. 175.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

257(México 2015/1): 239-27960

La reacción de los ilustrados latinoamericanos contra la discrimina­
ción no sólo de indios y negros, sino también de los criollos por parte de 
los europeos en general, se hizo frecuente, como se observa en el destaca­
do científico mexicano del siglo xvii Carlos de Sigüenza y Góngora, quien 
planteaba: “Porque piensan en algunas partes de Europa y con especiali­
dad en las septentrionales, por más remotas, que no sólo los indios, habi­
tadores originarios de estos países, sino que los que de padres españoles 
casualmente nacimos en ellos, o andamos en dos pies por divina dispen­
sación o que aun valiéndose de microscopios ingleses apenas se descubre 
en nosotros lo racional”.39

Por su parte, el ilustrado neogranadino José Félix de Restrepo fue 
también un abanderado en la lucha por la dignificación de los indígenas y 
los negros esclavos. Enjuició severamente a aquellos que sostenían que:

Los negros están dominados de todos los vicios: son perezosos, embuste­
ros, ladrones; con todos estos defectos causarán grandes males en la socie­
dad, si no los contiene el miedo del castigo. Así hablan los apóstoles de la 
tiranía. No creo que sean tan viciosos como se pondera. Según el testimo­
nio de los viajeros, los negros son capaces de la más completa civilización, 
tienen inclinación por la música y las artes, poseen virtudes morales, son 
compasivos, hospitalarios y, en la presente transformación política, han 
dado ejemplos de generosidad heroica. La fidelidad con que guardan un 
depósito es inviolable. El amor y respeto a los padres, tan olvidado entre 
las naciones que llaman cultas, es muy grande. Más fácilmente perdonan 
una bofetada que una injuria dicha contra sus padres: hiéreme, pero no 
maldigas a mi madre, es expresión muy común entre los negros. Si trasla­
dados a nuestros climas son holgazanes, maliciosos, hipócritas, embuste­
ros, es defecto de su estado y del contagio de nuestras costumbres. En los 
blancos observamos los mismos y aún mayores defectos. En cuanto al de 
la pereza especialmente, nada tiene de extraño que no amen un trabajo del 
que no les resulta alguna ventaja. Si nosotros nos halláramos en las mismas 
circunstancias haríamos otro tanto. La libertad conduce a la virtud y es la 
fuente de las acciones generosas y grandes. ¿Pero qué debe esperarse de 

39	 José Manuel Gallegos Rocafull, El pensamiento mexicano en los siglos xvi y xvii, Mé­
xico, Ediciones del IV Centenario de la Universidad de México, 1951, p. 391.



Pablo Guadarrama González

258 (México 2015/1): 239-279 60

unos hombres abatidos y degradados que no pueden aspirar al honor, a los 
empleos, a la consideración de sus conciudadanos?”40

Sin duda, el humanismo práctico de estos ilustrados les permitió de­
fender con sólidos argumentos los derechos de indios y negros, e incluso 
sobreponerse a las seudocientíficas concepciones antropológicas que in­
tentaban justificar el racismo; derechos que lamentablemente serían igno­
rados no sólo por algunos imbuidos por el socialdarwinismo positivista, 
como Domingo Faustino Sarmiento o Alcides Arguedas en el siglo xix, sino 
también por quienes en nuestros días sostienen posturas tan misantrópicas.

Las reclamaciones y los argumentos presentados por los ilustrados 
latinoamericanos para reivindicar la dignidad humana de indios, negros y 
criollos debe ser considerada no sólo como una expresión de lucha por 
los derechos humanos, sino contra todo tipo de discriminación racial o 
social, pues tal situación no era exclusiva de los pueblos americanos, sino 
que se presenta en relación con otros de África, Asia y hasta de la propia 
Europa, como era común contra judíos, islamistas, gitanos, eslavos, etc. 
En tal sentido, los debates filosóficos, teológicos, jurídicos y políticos du­
rante el desarrollo de la ilustración latinoamericana por el respeto de los 
derechos humanos de estos pueblos discriminados, forma parte indiscu­
tible de la historia universal por la dignificación humana y por el logro de 
formas superiores de humanismo práctico.

La defensa de los derechos de los pueblos indígenas, y en general de 
todos los nativos latinoamericanos, tuvo uno de sus mejores exponentes 
en el sacerdote mexicano Servando Teresa de Mier, quien no sólo comba­
tió a aquellos que aún enarbolaban criterios racistas contra la población 
aborigen, sino que declaraba que ésta era la única que en verdad tenía 
derecho a ocupar estas tierras, y no los usurpadores conquistadores. En 
consecuencia sostenía:

Don Félix Azara, que no es hombre de espantarse con la Escritura, ni de­
cisiones de Roma, pretende persuadir, que los indios son una raza ante­

40	 José Félix de Restrepo, Obras completas, Bogotá, Biblioteca Colombiana de Filosofía, 
Universidad de Santo Tomás, 2002, pp. 457 y 458.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

259(México 2015/1): 239-27960

rior al diluvio universal, media entre los hombres y los cuadrúpedos, y 
por consiguiente que no desciende de Adán. Y para mayor peso pone la 
mayor parte de sus delirios en boca del primer obispo de Santa Marta. 
Un novísimo escritor de Cádiz aun cita un Concilio Mexicano para probar 
que son incapaces de los sacramentos, y a consecuencia brutos. Por tanto 
apela indignado a toda la Europa para repeler la común injuria de haber 
declarado a sus habitantes iguales a los americanos. Efectivamente es una 
injusticia atroz haberlos declarado iguales en derechos, cuando los de los 
americanos dueños del país son incontestables, y los de los españoles y 
demás europeos sólo son los de los ladrones. Pero lo cierto es, que en la 
práctica nada favorable nos resulta de la igualdad.41

Con tales criterios se cuestionaba la validez del proceso de conquista 
y colonización por parte de los supuestos “descubridores” de estas tie­
rras.42 No les otorgaba a éstos ningún derecho a usurparlas cuando plan­
teaba: “La América es nuestra, porque nuestros padres la ganaron si para 
ello hubo un derecho; porque era de nuestras madres, y porque hemos 
nacido en ella. Éste es el derecho natural de los pueblos en sus respecti­
vas regiones. Dios nos ha separado con un mar inmenso de la Europa, y 
nuestros intereses son diversos. España jamás tuvo acá ningún derecho”.43

Expresó su profunda admiración por la organización política de las 
culturas aborígenes, hecho éste que había sido reconocido hasta por los 
propios conquistadores.44 Tales argumentos, por supuesto, contribuirían 

41	 Servando Teresa de Mier, “Segunda carta de un americano al español”, en Servando 
Teresa de Mier, Ideario político, Caracas, Fundación Biblioteca Ayacucho, 1978, p. 63.

42	 “Tenemos el de descubridores, pobladores y pacificadores que nuestros reyes sustitu-
yeron al de conquistador. ¡Descubridores! esto es, vosotros ignorabais que existía la 
parte mayor del mundo: luego en sabiéndolo sois sus dueños. ¿Con que si los indios 
hubiesen sabido antes que existía Europa, eran ipso facto sus dueños? Quizá discu­
rrirían mejor los monos orangutanes. La ignorancia es título de vergüenza; pero no 
de dominio”. Servando Teresa de Mier, “Historia de la Revolución de Nueva España. 
Libro xiv”, en Teresa de Mier, op. cit., p. 140.

43	 Ibid., p. 231.
44	 “Es cierto que había algunos países bárbaros, como los hay en el antiguo mundo, a la 

vista misma de la Europa, y en ella misma. Pero de vuestros historiadores como Cor­
tés mismo ¿no consta que había reinos y repúblicas, gobernadas con una extremada 
policía, ciudades magníficas a nivel edificadas hasta en medio de las aguas como las 
siete ciudades de la laguna Mexicana, templos y palacios de que Cortés dice al empe­



Pablo Guadarrama González

260 (México 2015/1): 239-279 60

notablemente a la fundamentación ideológica de la necesidad de recupe­
rar aquellas tradiciones y ponerlas en función del ya inminente proceso 
independentista latinoamericano.

El crítico cuestionamiento de toda monarquía45 por parte del ilustra­
do mexicano, lo ubica entre los propulsores de gobiernos republicanos 
democráticos —incluso partiendo de argumentos teológicos,46 en los cua­

rador que no había en España su semejante; una agricultura inmensa que él no cesa de 
admirar, como la abundancia y orden de sus mercados, el primor, variedad y delicadeza 
de sus tejidos y sus obras de platería, etc., etc.? ¿No había cortes, consejos supremos 
civiles, criminales de guerra y hacienda, cancillerías y audiencias, jueces municipales, es­
cribanos, academias, bibliotecas, colegios, etc.? Vuestros mismos reyes habiendo hecho 
examinar sus leyes las han calificado de muy justas y convenientes: y no se puede 
decir otro tanto de las vuestras, no digo en tiempo de vuestra gentilidad, sino en el  
de vuestros fueros municipales, en que no sólo se ven vivicomburios, despeñamien­
tos y otras penas atroces, sino el homicidio franco con sólo pagar un real de América 
o poco más de veinte cuartos, y libre el asesino con sólo esconderse nueve días: 
cuando entre los tezcucanos no escapaba de la muerte ni el historiador que mentía. 
¡Cuántos historiadores españoles de Indias hubieran con esta ley quedado vivos! No 
quiero hablar del Perú porque sus cosas son más conocidas: sólo diré que un filó­
sofo tan grande como Carli después de haber examinado el gobierno de los incas; 
cuyas combinaciones no habían podido comprender los españoles aun refiriendo 
sus partes, concluye que sólo se concibe posible un gobierno tan perfecto porque ha 
existido. Existe el de esos araucanos u hombres libres que os han obligado a recono­
cerlos como potencia soberana de quien recibís embajadores; y Pínkerton después de 
Molina se extasía sobre la perfección de su gobierno federal en paz y guerra. Jefferson 
asegura que entre los que llamáis salvajes de la América del Norte también existe un 
sistema de federación perfecto”. Teresa de Mier, op. cit., pp. 145 y 146.

45	 “Dios nos libre de emperadores o reyes. Nada cumplen de lo que prometen, y van 
siempre a parar al despotismo. Todos los hombres propenden a imponer su voluntad, 
sin que se les replique. Y no hay cosa a que el hombre se acostumbre más. Si algún 
gran Estado prospera con rey, es por lo que tiene mezclado de formas republicanas 
en sus cortes o parlamentos que representan la nación”. Edmundo O’Gorman, “Apén­
dice,” en Teresa de Mier, op. cit., p. xliii.

46	 “Lo cierto es que Dios le dio a su pueblo predilecto un gobierno republicano; que 
no le dio reyes sino en su cólera y para su castigo; que no se los dio sino con una 
constitución, y que menospreciándola, todos se hicieron tiranos. Lo cierto es que los 
reyes buenos han sido tan raros, que decía un filósofo, se podían grabar todos en un 
anillo. ¿Qué es la historia de los reyes, decía un grande obispo, sino el martirologio de 
las naciones?”. Servando Teresa de Mier, “Memoria político-instructiva”, en Teresa de 
Mier, op. cit., p. 210.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

261(México 2015/1): 239-27960

les fundamentó que la verdadera soberanía se encuentra en el pueblo,47 el 
que debe depender de leyes y no de la arbitrariedad de un rey—48 para los 
entonces futuros países independientes.

Precisamente la búsqueda de alternativas democráticas que asegu­
rasen la realización de los derechos humanos, del pueblo mexicano en 
este caso,49 le hacían propugnar la república y le distanciaron del plan 
monárquico de Iturbide.

47	 “La naturaleza no ha criado reyes, ni Jesucristo vino a santificar los hombres, plantan­
do virtudes practicables en todo género de gobiernos. Pero él no estableció ninguno 
civil, ni su reino es de este mundo, Regnum meum non est de hoc mundo. Autor del 
derecho natural no podía contradecirlo. No es diferente el Dios del Nuevo Testamen­
to y el del Testamento Antiguo. Y en éste, sin embargo de que el pueblo de Israel era 
suyo, porque lo había redimido de la esclavitud de Egipto en el brazo de su poder, y 
le dio el país de Canaan donde habitaba bajo un pacto social, cuando el pueblo quiso 
variarlo, Dios convino, aunque pesaroso de darle un rey que lo había de oprimir y 
hacer pecar. Era dueño de nombrárselo él mismo; pero para hacernos ver el derecho 
natural que tiene cada nación de elegir su gobierno, mandó convocar en Masfa la na­
ción hebrea, para que nombrase por sus votos a quien quisiese por rey. Es verdad que 
la votación recayó en Saúl que Dios tenía designado; pero no fue porque la votación 
dejase de ser libre, pues la designación de Dios había sido tan secreta, que ni Saúl 
compareció en la Asamblea; sino porque Dios es el dueño de las voluntades y de las 
suertes. Sortes in sinum mittuntur, sed a Domino temperantur”. Servando Teresa de 
Mier, “Memoria político-instructiva”, en Teresa de Mier, op. cit., pp. 214 y 215.

48	 “Si por casualidad algún rey es bueno, y bajo él respiran los súbditos, es un cometa 
que pasa; y el pueblo, que siempre permanece, necesita para ser feliz principios que 
lo gobiernen, no hombres que desaparecen como el agua. Principia, non nomines”. 
Teresa de Mier, “Memoria político-instructiva”, en op. cit., p. 218. 

49	 “Toda acumulación excesiva es peligrosa. Toda distribución justa es útil. La aglome­
ración en un individuo de autoridades, oprime a los pueblos; la de fuerzas oprime al 
débil; la de riquezas oprime al pobre y aun la de luces, estancadas en una clase o per­
sona, puede ser origen de abusos. Que una ley sabia divida las autoridades, equilibre 
las fuerzas, distribuya las riquezas, y difunda los conocimientos. Entonces no serán 
los pueblos víctimas de una administración arbitraria; entonces no será el máximum 
sacrificado por el mínimum. Serán las naciones verdadera compañía de ciudadanos 
unidos para partir los bienes y los males, para cooperar a la felicidad común y gozar en 
proporción de su mérito. La nación mexicana no puede querer que se vuelvan contra 
ella los funcionarios que mantiene para que trabajen en su bien general, o que las 
autoridades creadas para garantizar sus derechos, sean destructoras de esos mismos 
derechos. Quiere ejercer los que tiene por diversas autoridades, y que las atribucio­
nes de cada autoridad se combinen de tal manera, que vigilándose unas a otras no 



Pablo Guadarrama González

262 (México 2015/1): 239-279 60

Si bien su conocimiento de las formas de gobierno en Inglaterra y 
Estados Unidos de América hizo que los admirara, no aconsejaba copiarlas 
de manera arbitraria, dadas las condiciones totalmente diferentes de los 
pueblos del Sur del continente.50 En particular fundamentó las razones, 

sea ninguna opresora de los pueblos. La nación mexicana ejercerá sus derechos por 
medio de los ciudadanos que elijan a los individuos del senado y de los congresos 
nacionales provinciales y municipales; de los diputados que dicten las leyes en el con­
greso nacional; de los individuos del cuerpo ejecutivo que las hagan cumplir; de los 
jueces que las apliquen a los negocios civiles y criminales y de los senadores que se 
ocupen en conservarlas”. Servando Teresa de Mier, “Exposición de motivos del plan 
de la constitución”, en Teresa de Mier, op. cit., p. 266.

50	 “No clavéis los ojos demasiado en la Constitución de los Estados Unidos, que quizá 
subsisten, porque no hay potencia contigua que se aproveche de su interna fermen­
tación: la debilidad que les ocasiona está demostrada en su guerra contra las pose­
siones inglesas, al mismo tiempo que sus triunfos en la mar prueban las ventajas de 
la unidad del gobierno. Sobre todo, ellos eran ingleses acostumbrados a deliberar 
en asambleas coloniales y sin una religión que los dividiese con anatemas; para no­
sotros miserables esclavos, que con trabajo vamos sacando el pie de los grillos, todo 
el terreno es nuevo, mil esfinges del Averno se nos aparecen a cada paso, y debe­
mos pisar con sumo tiento. Me parece que vuestro modelo, en cuanto lo permitan 
las circunstancias, debe ser la constitución de esta nación dichosa donde escribo, y 
donde se baila la verdadera libertad, seguridad y propiedad. Ella ha sido la admiración 
de los sabios, y la experiencia de los siglos demuestra demasiado su solidez, para 
que sin considerarla, arriesguemos ensayos del todo nuevos, demasiado sangrientos, 
costosos, y tal vez irreparables si se yerran. No la hallaréis escrita como comedia por 
escenas: éstas pertenecen al genio ligero y cómico de los franceses, que han remata­
do en ser esclavos de un déspota. Tal suele ser el desenlace de principios metafísicos, 
que aunque en teoría aparezcan bellos y sólidos, son en la práctica revolucionarios, 
porque los pueblos, raciocinando siempre a medias, los toman demasiado a la letra 
y deducen su ruina. De la igualdad, que absolutamente no puede haber entre los 
hombres, sino para ser protegidos por justas leyes sin excepción, los débiles y necios 
contra los fuertes y entendidos, dedujeron los franceses que se debían degollar para 
igualarse en los sepulcros, donde únicamente todos somos iguales. De la soberanía 
del pueblo, que no quiere decir otra cosa, sino que de él nace la autoridad que ha de 
obedecer porque todo él no puede mandar, dedujo Valencia que no debía someterse 
al Congreso de Venezuela, sino empuñar las armas contra sus hermanos. Los pueblos 
nunca se han gobernado sino por usos, prescripciones y leyes. Por eso me he tomado 
tanto trabajo en exhibir las nuestras. Por ellas somos independientes de España: por 
ellas podemos estar autorizados a serlo enteramente: y no sólo las naciones respe­
tarán así en nuestra separación el derecho de gentes, sino que todos los americanos 
seguirán unidos, porque los conduce la misma costumbre de obedecer al imperio 



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

263(México 2015/1): 239-27960

como explica O’Gorman,51 por las cuales México no debía constituirse 

del ejemplo antiguo y de las leyes”. Servando Teresa de Mier, “La Junta Suprema de la 
nación a los americanos”, en Teresa de Mier, op. cit., pp. 162 y 163.

51	 “Pero lo que era una discrepancia de aplicación, y no doctrinal, se agudizó hasta 
alcanzar el grado de contradicción cuando hubo de precisarse. La cuestión de las 
soberanías de las entidades federativas se convirtió en el centro de la disputa. Los 
federalistas, a imitación de los Estados Unidos, querían la soberanía de los Estados; 
los llamados centralistas se oponían a ello. Y es que éstos pensaban que la cuestión de 
soberanía local no era una cuestión de derecho, sino de hecho. Los Estados Unidos 
eran en realidad una confederación, es decir, una unión de entidades con soberanía 
preexistente al pacto; no era ése el caso en México. Conceder soberanía a las entida­
des mexicanas era, pues, un error en la aplicación en México de las instituciones nor­
teamericanas. En este punto capital era donde, precisamente, no se podía lógicamen­
te copiar a los Estados Unidos. Ahora bien, como la cuestión de soberanía local era 
cuestión de hecho, y como el sistema americano era el modelo, el padre Mier llegó 
a una idea que salvaba la contradicción, en apariencia irreductible. Quería implantar 
en México un sistema federal sin conceder de momento la soberanía a las entidades. 
Quería una república centralizada que fuera evolucionando hacia una federación con 
soberanías locales. ‘Yo, dice en una carta al Ayuntamiento de Monterrey, la quiero 
(a la república) central a lo menos durante diez o doce años’. Es decir, quería que la 
soberanía local se convirtiera en una realidad de hecho antes de su reconocimiento 
legal. Así se entiende bien por qué el padre Mier no aceptó nunca la etiqueta de 
‘centralista’; por qué votó a favor de la palabra ‘federal’ en el texto del artículo 50, y 
por qué votó contra la palabra ‘soberanos’ como adjetivo calificativo de los Estados, 
contenida en la redacción del artículo 60. Pero si todo eso aclara el alcance restringido 
que debe concederse al ‘centralismo’ del padre Mier, lo cierto es que su oposición 
a los ‘federalistas’ extremosos —llamémoslos así— tiene un sentido que cala mucho 
más hondo de lo que parece indicar el debate parlamentario. En efecto, oponerse a la 
adopción indiscriminada e incondicional de las instituciones políticas norteamerica­
nas, era, en el fondo, poner en duda la eficacia y —lo que es más— retar la validez de 
la creencia en que la implantación de aquellas instituciones bastaba por sí sola para 
que México alcanzara, sin más ni más, la libertad civil y la prosperidad material de que 
gozaban los norteamericanos. El compás de espera que quería Mier implicaba el reco­
nocimiento de que entre los pueblos de Iberoamérica y el de Estados Unidos existía 
una diferencia que hacía ilusoria aquella creencia, y el de que sólo la educación cívica 
y técnica y la adquisición de los hábitos de trabajo y de respeto a la ley serían capaces 
de zanjar. Es así, entonces, que el célebre discurso de ‘las profecías’ que pronunció el 
padre Mier el día en que el Congreso discutió la adopción del federalismo con sobe­
ranías locales, se nos revela como una admonición contra el peligro de lanzar el curso 
de la historia nacional por el tobogán de las falsas promesas de una inmensa mentira. 
Lejos de que la felicidad social y la riqueza se dieran como por encanto con sólo vestir 
el traje constitucional del poderoso vecino, la desilusión que experimentarían a ese 



Pablo Guadarrama González

264 (México 2015/1): 239-279 60

como una federación. En tal sentido se articulaba con las posturas más 
auténticas de los múltiples pensadores latinoamericanos, como Simón 
Rodríguez o José Martí, quienes reclamaban la necesidad de no importar 
miméticamente esquemas de gobiernos.

Los ilustrados latinoamericanos, como Teresa de Mier, estaban con­
vencidos de que con sólo lograr la independencia política o cambiar la for­
ma de gobierno y establecer repúblicas democráticas no se iban a realizar 
sus propuestas humanistas prácticas, pues para ellos era imprescindible 
elevar el nivel cultural de todos los sectores sociales por medio de la im­
plementación de un amplio y moderno sistema educativo.52  Para el logro 
de tal objetivo proponía que se utilizaran tanto las vías privadas como 
las estatales.53 Lo importante era asegurarles a todos los sectores sociales 

respecto impulsaría a los mexicanos a buscar pretextos para rehuir la propia respon­
sabilidad y a entregarse a una mitología de autocomplacencia y autoglorificación que 
los enajenaría de la realidad de la historia”. Edmundo O’Gorman, “Prólogo”, en Teresa 
de Mier, op. cit., pp. xxxi-xxxii.

52	  “Este punto, el más descuidado en América, es para su bien general el de necesidad 
más absoluta. La educación es la que da al hombre la forma que debe tener según 
la del gobierno que le rija. Una administración arbitraria atropella los derechos de la 
humanidad, oculta el conocimiento de ellos, embaraza la instrucción que los des­
cubre, enseña las facultades de los monarcas, y la obediencia pasiva de los pueblos. 
Un gobierno que se funda en los derechos del ciudadano, debe perfeccionar sus 
facultades para ponerle en aptitud de conocerlos; extender la ilustración por todas 
las clases para que no exista una sola que por su ignorancia sea víctima de otra; en­
señar los principios que sirven de base a la constitución, y dar la moralidad precisa 
para conservarla. Hombres formados por la educación de los gobiernos despóticos, 
trabajarán siempre para que no haya instituciones liberales. Ciudadanos instruidos en 
sus derechos lucharán eternamente contra el despotismo. Los pueblos que quieran 
ser libres es necesario que aprendan a serlo; y estas lecciones sólo puede darlas un 
sistema nuevo de educación. Son hermosos, los que han trabajado, los amigos de la 
ilustración general y modificados como exige la diversidad de circunstancias harían el 
bien de esta América”. Servando Teresa de Mier, “Exposición de motivos del plan de 
la constitución”, en Teresa de Mier, op. cit., pp. 271 y 272.

53	 “La ilustración es el origen de todo bien individual y social. Para difundirla y adelantar­
la, todos los ciudadanos pueden formar establecimientos particulares de educación. 
A más de los que formen los ciudadanos habrá institutos públicos; uno central en el 
lugar que designe el cuerpo legislativo, y otro provincial en cada provincia”. Servando 
Teresa de Mier, “Plan de la constitución política de la nación mexicana”, en Teresa de 
Mier, op. cit., p. 279.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

265(México 2015/1): 239-27960

el derecho, y así garantizar la adecuada preparación para autogobernarse 
democráticamente.

Es sabido que el llamado Siglo de las Luces propugnaba la educación 
no sólo como un promordial derecho humano en una república democrá­
tica, sino como un elemento determinante en la emancipación de los pue­
blos. Tal criterio constituiría una constante casi en todos los pensadores 
ilustrados latinoamericanos.

Algunos de ellos propugnarían también esa tesis, pero desde una 
perspectiva profundamente popular, en la cual los indígenas ocupaban 
una atención especial. Esto se evidencia en las recomendaciones que le 
ofrece Simón Rodríguez a un rector de un colegio chileno: “Usted me 
pide un reglamento que rija la primera escuela: le daré mis Ideas para que 
las combine con las suyas, i lo informe. Si usted desea… como lo creo… 
que mi Trabajo y los Gastos no se pierdan, emprendan su escuela con… 
indios”.54 Al escribirlo con letras mayúsculas es prueba fehaciente del én­
fasis que le otorgaba a este sector de la población.

Sin embargo, esto no debe entenderse como expresión de un tipo 
de etnocentrismo, pues en verdad el ilustrado educador venezolano 
cultivaba una perspectiva cosmopolita propia de los pensadores ilus­
trados —máxime en un políglota como él que había desarrollado 
experiencias educativas en numerosos países europeos y americanos—, la 
cual presuponía la igualdad natural de los hombres y establecía diferencias 
sólo en cuanto a su nivel de educación.55 También cultivaba una proyec­

54	 Simón Rodríguez, “Sr. Doctor don Rafael Quevedo, Señor Rector del colegio de San 
Vicente, en Latacunga,”, en Inventamos o erramos, Caracas, Monte Ávila Editores 
Latinoamericana, 2004, p. 201.

55	 “6º La codicia de los Europeos destinó, hace tiempo, la América á ser el lugar en que 
se han de reunir las tres razas de hombres conocidas —cruzarse— y producir una 
sola. Mientras se estén fundiendo unas en otras, habrá una preferencia de número, 
y ninguna será mejor: cualquiera será la primera, según se empiece á contar —hasta 
que una merezca la primacía por su saber.

	 7º Si la ignorancia reduce al hombre á la esclavitud, instruyéndose el esclavo será 
libre”. Simón Rodríguez, “El libertador del medio día de América y sus compañeros 
de armas, defendidos por un amigo de la causa social” (1830), en Rodríguez, op. cit., 
pp. 22 y 23.



Pablo Guadarrama González

266 (México 2015/1): 239-279 60

ción profundamente social y popular no sólo en cuanto a sus ideas edu­
cativas, sino en el más amplio sentido político, de ahí que sostuviese: “si 
queremos hacer Repúblicas! Debemos emplear métodos…¡tan nuevos! 
Como es ¡nueva! La idea de ver por el bien de todos”.56

En esa idea insistiría en varias ocasiones al considerar: “el único medio 
de establecer la buena intelijencia [sic] es hacer que todos piensen en el 
bien común y que este bien común es la república. Sin Conocimientos 
el hombre no sale de la esfera de los brutos y sin conocimientos sociales 
es esclavo”.57

Llaman poderosamente la atención tales planteamientos en una épo­
ca en que las ciencias sociales no estaban aún propiamente constituidas.

El hecho de que le agradase vestirse como un artesano pudiera ser 
considerado un rasgo aparente de su ideología confluyente con el socia­
lismo utópico —no sólo por sus referencias a Saint Simón y Fourier, sino 
por su perspectiva respecto a una mejor distribución de la riqueza— y 
precursora de la corriente latinoamericanista que tomaría fuerza desde 
mediados del siglo xx, reivindicadora de la originalidad y del estudio de la 
historia y los valores culturales de los pueblos de esta región.

A partir de su tesis “Inventamos o erramos”, consideraba que era im­
prescindible conocer bien las condiciones históricas particulares de los 
pueblos latinoamericanos para que pudieran gobernarse debidamente en 
un genuino espíritu democrático.58 También criticaba todo tipo de mime­
tismo servil al proponer:

La Instrucción Pública… en el siglo 19, pide mucha filosofía. El Interés 
Jeneral está clamando! por una reforma, ¡la américa! ¡la América! [...] quién 

56	 Rodríguez, op. cit., p. 210.
57	 Ibid., pp. 90 y 91.
58	 “[…] la sabiduría de la Europa y la prosperidad de los Estados-Unidos son dos ene­

migos de la libertad de pensar […] en América […]. Nada quieren las nuevas Repú­
blicas admitir, que no traiga el pase del Oriente ó del Norte.—Imiten la orijinalidad, 
ya que tratan de imitar todo los Estadistas de esas naciones, no consultaron para sus 
Instituciones sino la razón; y ésta la halláron en su suelo, en la índole de sus jentes, 
en el estado de las costumbres y en el de los conocimientos con que debían contar”. 
Simón  Rodríguez, “Luces y virtudes sociales”, en Rodríguez, op. cit., p. 65.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

267(México 2015/1): 239-27960

lo creería? ¡... está llamada, por las circunstancias a emprenderla. Atrevida 
Paradoja parecerá […] no importa. Los acontecimientos irán probando, 
a los que observan poco la Sociedad, que es una verdad muy obvia. La 
América no ha de imitar servilmente sino ser... orijinal. Si no se parece a 
la España ¿a qué País se parecerá? La Lengua, los Tribunales, los Templos, 
i las Guitarras, engañan al Viajero, se habla, se pleitea, se reza, i se tañe, a 
la Española; pero nó como en España. Para todo hay Escuelas, en Europa, 
en ninguna parte se oye hablar de… escuela social”.59

La preocupación por establecer una escuela social en la que tuvie­
ran oportunidades los hijos de los pobres,60 sin distinción de razas, era 
expresión de su humanismo práctico, y de la perspectiva profundamente 
democrática y de defensa del derecho a la educación, como condición 
esencial para el logro de una sociedad más equitativa en la cual los dere­
chos humanos dejasen de ser formales y tomasen realidad.61

59	 Ibid., p. 203.
60	 “Yo dejé la Europa —le dirá al general Francisco de Paula Otero, desde Lima, 1832— 

por venir a encontrarme con Bolívar, no para que me protegiese, sino para que hiciera 
valer mis ideas a favor de la causa. Estas ideas eran (y serán siempre) emprender una 
educación popular, para dar ser a la República imaginaria que rueda en los libros y en 
los Congresos”. D. Cuneo: “Aproximación a Simón Rodríguez”, en Rodríguez, op. cit., 
p. xvii.

61	 “Hace tiempo que se disputa sobre Libertad, Igualdad, Derechos & c. i después de 
largos rodeos, se ha venido a quedar en que, no siendo los hombres iguales en apti-
tudes no pueden serlo políticamente —que lo único que puede, hacer la Sociedad, 
en favor de los que quieran hacerse aptos, es, poner a la disposición de todos la 
Instrucción tómela el que quiera, o no la tome. Esto es dar, a las aptitudes adquiridas 
preferencia sobre las naturales. Concédase que así deba ser  —Cuáles son las aptitu-
des?

—	 La determinación no es fácil. Dense por determinadas.
—	 Con qué estudio se adquieren? i dónde?
—	 Para todo hai Escuelas en Europa, I para muchas cosas  en América; en ningu­

na parte se oye hablar de escuela social.
	 Es regular que la Clase Gobernadora tenga Escuelas Privadas —la otra debe confor­

marse con el destino que la Providencia le da, al nacer = el cual, en buen Francés, 
Inglés o Castellano no es otro que— trabajar corporalmente en lugar a favor o por 
cuenta de los que la misma Providencia [Sabia en todo] creó para gobernar el mun­
do... hablando.

	 Es verdad que, los Derechos de Hombre, en cuanto a regir la Sociedad, no son los 
de su persona, sino los de sus aptitudes; pero... naturales, que consisten en sus fa­



Pablo Guadarrama González

268 (México 2015/1): 239-279 60

Simón Rodríguez es un precursor de las ideas que impregnarán el 
pensamiento de los próceres de la Independencia y, en especial, de su 
discípulo más sobresaliente, Simón Bolívar, según las cuales para que la 
revolución no se quedara en meros cambios de poder político era inmi­
nente una radical transformación económica y orgánicamente articulada 
con la justicia social, que a su juicio debía comenzar por el campo,62 es de­
cir, por el crucial problema de la tierra y los latifundios; aspecto que en la 
actualidad sigue siendo un problema pendiente de resolver en la mayoría 
de los países latinoamericanos.

La cuestión de la enseñanza de los derechos humanos constituiría 
una constante en el pensamiento ilustrado latinoamericano, y se plasmaría 
jurídicamente de forma inmediata en la mayor parte de las constituciones 
y otros documentos del proceso independentista. Tal como puede apre­
ciarse, “En 1811, la pequeña república andina de Tunja declaró que ‘Dios 
ha concedido igualmente a todos los hombres ciertos derechos naturales, 
esenciales e imprescriptibles’, así como que en las escuelas populares ‘se 
enseñe a los niños [...] los principales derechos y deberes del hombre en 
sociedad’, igual a leer, escribir y contar […].”63

cultades... mentales. La sociedad, para aprovechar de estas facultades, debe, no sólo 
poner a la disposición de todos la Instrucción, sino dar medios e adquirirla, tiempo 
para adquirirla, y obligar a adquirirla.

	 Hai un modo de proceder, en esto, que facilita las operaciones y asegura el resultado.
	 Se propondrá en el lugar que corresponde”. Simón Rodríguez, “No hay patatas como 

las de mi tierra,” en Rodríguez, op. cit., pp. 135 y 136.
62	 “Si los americanos quieren que la revolución política, que el peso de las cosas ha 

hecho y que las circunstancias han protegido, les traiga verdaderos bienes, hagan una 
revolución económica y empiécenla por los campos: de ellos pasará a los talleres, 
y diariamente notarán mejoras que nunca conseguirán empezando por las ciuda­
des”. Simón Rodríguez, “Estracto sucinto de mi obra sobre la educación republicana 
(1848),” en Rodríguez, op. cit., p. 194.

63	 Sección preliminar, cap. 1, art. 1 y sección 6.a, Constitución de la República de Tunja 
de 1811, Rodríguez, op. cit. Véase Bernd Marquardt, Dos siglos de derechos funda-
mentales en Hispanoamérica (1810-2008); “Génesis del Estado en Colombia, 1810-
1831. El proceso de unificación”, en Leopoldo Múnera Ruiz & Nathaly Rodríguez Sán­
chez [eds.], Fragmentos de lo público-político, Colombia siglo xix, Bogotá/Medellín, 
Universidad Nacional de Colombia/La Carreta Ed., 2008, pp. 11-84, 32 y ss.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

269(México 2015/1): 239-27960

Por supuesto que la Independencia de las trece colonias inglesas de 
Norteamérica, la Revolución francesa y, en especial, la Declaración de los 
Derechos del Hombre y el Ciudadano desempeñaron un estímulo notable 
para el pensamiento ilustrado latinoamericano, pero sobre todo para las 
actividades revolucionarias emancipadoras.64 Pero una cuestión es reco­
nocer la necesaria influencia, y otra es sostener que exclusivamente gra­
cias a ellas se produjo la Independencia latinoamericana, o lo que es aún 
peor, aceptar tesis que subestiman la originalidad y autenticidad de dichos 
procesos.

Los estudios sobre la riqueza del pensamiento filosófico de la Ilustra­
ción latinoamericana revelan pruebas suficientes para echar por tierra el 
siguiente criterio típicamente eurocentrista de Manfred Mols:

Reducidos impulsos de cambio; esto significa que en América Latina no 
existió nunca aquel proceso de reestructuración de las condiciones de vida 
espirituales y materiales que —iniciado en los siglos xvi y xvii en Inglaterra 
y Francia, y más tarde receptado en Alemania, y continuado en los siglos 
xvii al xix sobre todo en las ciencias y la filosofía— ingresaría en nuestra 
conciencia histórica como Ilustración. A ello pertenece la concepción ra­
cional del mundo, es decir, una secularización funcional de las actitudes 
valorativas, la concepción de procesos económicos de alto rendimiento, el 
proyecto de Constituciones y el establecimiento de los derechos humanos 
y civiles.65

Resulta sorprendente que de un plumazo se intente hacer desapa­
recer toda la producción intelectual latinoamericana, específicamente 
filosófica, jurídica y política, que entre los siglos xvii y xix contribuyó, de­

64	 “Las primeras constituciones formales del tipo ilustrado con declaraciones de dere­
chos individuales, las promulgaron en el año 1776 varios de los trece nuevos Estados 
en la costa oriental de Norteamérica que se declararon soberanos, especialmente Vir­
ginia, Maryland, Delaware y Pennsylvania. Algunos documentos claves, como la Cons­
titución republicana y federal de los Estados Unidos de (anglo-) América de 1787, sus 
primeras diez enmiendas de 1791, la Declaración francesa de los Derechos del Hom­
bre en Sociedad de 1789, las tres primeras constituciones revolucionarias francesas 
de 1791, 1793 y 1795”. Bernd Marquardt, Historia universal del Estado, Medellín, La 
Carreta Editores, t. 3, 1966, p. 16.

65	 Manfred Mols, La democracia en América Latina, Barcelona, Editorial Alfa, 1987, p. 70.



Pablo Guadarrama González

270 (México 2015/1): 239-279 60

cisivamente, a la fermentación ideológica, no sólo de un proceso revolu­
cionario e independentista, sino también de lucha por la democracia, los 
derechos humanos y la justicia social,66 como el desarrollado en el primer 
tercio del xix, época ésta en que Europa se sumía en el absolutismo mo­
nárquico y el intento de echar abajo las conquistas relacionadas con los 
derechos humanos durante los procesos de las revoluciones burguesas.

Otro de los ilustrados latinoamericanos cuya sustancial obra inte­
lectual y política echa por tierra tales argumentos subestimadores de la 
producción teórica criolla fue el guatemalteco José Cecilio del Valle, quien 
compartía  el mismo criterio de los demás pensadores de su época sobre 
el papel protagónico de la educación como vehículo desalienador y crea­
tivo del hombre,67 y propiciador de su libertad.68 El humanismo práctico 
de Del Valle no se diluía en formulaciones metafísicas, sino en las concre­
ciones reales en que se estratifican los hombres en clases sociales, etnias, 
etc., por lo que propugnaba una educación para todas ellas.69

66	 Véase Pablo Guadarrama, “Pensamiento independentista latinoamericano, derechos 
humanos y justicia social”, en Criterio Jurídico Garantista, Revista de la Facultad de 
Derecho, Universidad Autónoma de Colombia, año 2, núm. 2, enero-junio de 2010, 
pp. 178-205.

67	 “La obra más grande entre todas las obras es la de crear; y la educación es una especie 
de creación. Educar, es formar un ser que no existía del modo que se ha formado; 
es darle los conocimientos útiles y hábitos morales que exige su conservación y per­
fección”. José Cecilio del Valle, “Memoria sobre la educación”, en Obra escogida, 
Caracas, Fundación Biblioteca Ayacucho, 1982, p. 90.

68	 “Abundan los elementos de riqueza en este hermoso Estado de Guatemala; y penetra 
de gozo la generosidad con que la naturaleza los ha derramado por todas partes. 
Multipliquemos las manos que deben desarrollarlos; formemos hombres aptos para 
todos los oficios que hacen la prosperidad general. El Estado más floreciente es el 
que resume en sus hijos suma más grande de aptitudes. El Estado más feliz es el que 
tiene mayores capacidades. Un individuo que no sabe pensar, leer, medir ni contar, es 
un ser dependiente de los que tienen estas aptitudes. Y una nación ignorante estará 
también en dependencia proporcional a su ignorancia. La verdadera libertad exige 
ilustración; la educación da la ilustración que se necesita; y el estudio de las matemá­
ticas es parte eminente de la educación”. José Cecilio del Valle, “Las matemáticas en 
sus relaciones con la prosperidad de los Estados”, en Del Valle, op. cit., p. 174.

69	 “No hay en mi alma preocupación de color, casta, ni genealogías. Pero hay convenci­
miento de la necesidad de la Educación”. José Cecilio del Valle: “Carta a Manuel Mier 
y Terán”, 3 de abril de 1830, en ibid., p. xlvi.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

271(México 2015/1): 239-27960

Confiado en el progreso que la Ilustración70 propiciaba en las cien­
cias y en la filosofía, consideraba que los pueblos latinoamericanos podían 
y debían articularse activamente con el necesario impulso de éstas.71 En 
1829 pareciera haberse adelantado al positivismo de Comte, no sólo por 
rendirle una especie de culto a las ciencias,72 sino también por haberle otor­

70	 “La ilustración que eleva a un hombre sobre los demás hombres, eleva a una nación 
sobre las demás naciones. La ilustración que es la fuerza más grande de un individuo 
es también la fuerza más poderosa de un pueblo. Ilustrad a las naciones; instruid a 
los pueblos. Ellos conocerán entonces las fuentes de su riqueza, los valores de sus 
derechos, los horrores del despotismo, los desastres de la anarquía, y el precio de 
un sistema constitucional meditado para su bien”. José Cecilio del Valle, “Redactor 
general. Prospecto”, en ibid., p. 256.

71	 “Cada siglo, por ellos, ha ido mejorando o multiplicando las ciencias y las artes; y 
cada ciencia y arte ha ido aumentando las riquezas y comodidades. El siglo xv pre­
sentó el arte de la imprenta; el xvi el Nuevo Mundo, la cochinilla, el añil y el tabaco; 
el xvii el telescopio, el barómetro y el termómetro; el xviii una filosofía nueva; y el 
xix, la independencia de la América y experiencias importantes de teorías y sistemas. 
El xx hará otros presentes de interés más grande. Los que le sigan serán superiores; 
y marchando sucesivamente, yo no sé hasta dónde llegarán los adelantamientos de 
las ciencias, los progresos de la riqueza, la mejora de los pueblos y las perfecciones 
de la especie. Las ciencias y las artes son las que ponen la naturaleza entera a los 
pies del hombre; las que le dan el cetro del mar y la tierra. No puede haber riqueza, 
poder ni prosperidad, sin ilustración. Las tierras donde no hay luces, son bosques de 
lacandones o mosquitos desnudos, pobres y miserables, lagos de aguas estancadas 
sin movimiento ni corriente, pantanos cenagosos, poblados de reptiles dañinos o 
inútiles. La ilustración (vuelvo a repetirlo), es la productora grande de las riquezas. 
Conoce todo su precio el que dijo: ‘las ciencias son manufacturas’. Era sabio el que 
publicó, ‘que es pobre y miserable el pueblo donde no se sabe extraer la raíz cuadrada 
de un número’”. José Cecilio del Valle, “Capitalismo e ilustración”, en ibid., p. 65.

72	 “Las ciencias son el origen primero de todo bien. No hay en las sociedades políticas 
uno solo que no mane de ellas. Lo más bello; lo más grande; lo más sublime es obra 
suya. Yo las adoraría como divinidades si no existiera la que reclama nuestros cultos”. 
José Cecilio del Valle, “Memoria sobre la educación”, en ibid., p. 87.



Pablo Guadarrama González

272 (México 2015/1): 239-279 60

gado especial atención al incipiente proceso de gestación de las ciencias 
sociales,73 e incluso al estudio del desarrollo de la propia ciencia.74

Sin duda, José Cecilio del Valle fue uno de los ilustrados centroame­
ricanos de mayor talla, que supo poner su pluma al servicio de la acción 
emancipadora en favor de la democracia y los derechos humanos.

73	 “En las sociedades políticas hay diversidad menos numerosa de fenómenos o acaeci­
mientos: todos son obra necesaria de leyes igualmente constantes; y el conocimiento 
de ellas, elevado a sistema o cuerpo organizado de doctrina, forma la ciencia. No po-
sees la de gobernar, dijo un escritor, si crees que en ella no hay principios ni reglas 
fijas”. José Cecilio del Valle, “Memoria sobre la educación”, en ibid., p. 90.

74	 “La marcha de la luz científica es tan precisa y obedece a leyes tan necesarias como el 
movimiento de la luz física. Arrojado un rayo por el sol, ha de caminar en línea dere­
cha reflectando o quebrándose según las leyes imperiosas de la reflexión y refracción. 
Publicada una verdad por un Sabio, ha de marchar también en movimiento recto 
pasando de un punto a otro según las leyes igualmente necesarias de los sistemas 
físicos y políticos. Quemad todos los libros; destruid todas las imprentas; cerrad to­
dos los institutos y academias; formad planes para sofocar las ciencias; trabajad para 
llenar el vacío de ellas con lo que placiere a sus proyectos. La mano más poderosa 
no tiene imperio sobre el pensamiento; y mientras haya en el Globo un solo hombre 
que piense, las ideas de este hombre se irán dilatando por toda la tierra. Para que 
no existan las ciencias es necesario que no haya hombres. Habiéndolos, ha de haber 
quien piense; y existiendo algún pensador, sus pensamientos han de correr por la 
superficie de la tierra como las aguas del Támesis o el Sena, del Tajo o el Marañón. 
No había libros en las primeras edades; no era descubierto el arte de la imprenta; no 
existía ciencia alguna. Salvajes bárbaros poblaban la área dilatada del Globo. Pero es­
tos salvajes eran hombres; los hombres tienen necesidades; las necesidades hicieron 
pensar; y el pensamiento creó las ciencias. He aquí un asunto digno de la Sabiduría. 
Si se ha formado una ciencia dedicada a calcular el movimiento y leyes de la luz, ¿no 
podría crearse otra ciencia consagrada a manifestar la marcha y leyes de las ciencias? 
Libre de negocios pequeños, pero repetidos sin interrupción; aislado en el ángulo de 
mi estudio; retirado de todos; ocupado sólo en pensar, ¡con qué placer me sacrificaría 
a meditar puntos tan nuevos como importantes! ¡Con qué gozo trabajaría para saber 
si es posible fijar las leyes del movimiento de las ciencias! ¡Con qué alegría me ocupa­
ría en inquirir si pueden someterse al cálculo los espacios que caminan en un tiempo 
dado según la naturaleza respectiva de los sistemas físicos y políticos de los países 
que recorren! Filósofos, ved aquí un problema digno del genio. Conocida la posición 
geográfica y política de la Europa que da luces, y de la América que no las tiene en 
igual grado, ¿cuánto tiempo será necesario para que la segunda sea tan ilustrada como 
la primera?” José Cecilio del Valle, “Los fines del gobierno. Consenso y bienestar”, en 
ibid., pp. 82 y 83.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

273(México 2015/1): 239-27960

Un lugar especial entre los ilustrados latinoamericanos, que consa­
graron su vida a la lucha por la independencia, la democracia y los dere­
chos humanos lo merece también el argentino Manuel Belgrano. En su 
autobiografía se puede leer la repercusión que tuvo en su ideario emanci­
pador la Revolución francesa, al señalar:

Como en la época de 1789 me hallaba en España y la revolución de Francia 
hiciese también la variación de ideas, y particularmente en los hombres de 
las letras con quienes trataba, se apoderaron de mí las ideas de libertad, 
igualdad, seguridad, propiedad, y solo veía tiranos en los que se oponían 
a que el hombre, fuese donde fuese, no disfrutase de unos derechos que 
Dios y la naturaleza le habían concedido, y aun las mismas sociedades ha­
bían acordado en su establecimiento recta o indirectamente.75

El humanismo práctico que lo embarga se plasma en su acendrado 
altruismo76 y espíritu solidario, que lo llevaron a luchar por la dignificación 
de los peruanos del mismo modo que lo hacía por argentinos o chilenos, 
pues en definitiva, consideraba que por igual todos debían ser ciudadanos de 
la patria grande.77

75	 Manuel Belgrano, Autobiografía y otras páginas, Buenos Aires, Editorial Universitaria 
de Buenos Aires, 1966, p. 24.

76	 “Qué más digno objeto de la atención del hombre que la felicidad de sus semejantes; 
que esta se adquiere en un país cuando se atiende a sus circunstancias y se examinan 
también los medios de hacerlo prosperar, poniendo en ejecución las ideas más bien 
especuladas”, en ibid., p. 46.

77	 “No hay duda, señores: el honor y el premio son los dos resortes más a propósito, 
para que no se adormezca el espíritu del hombre, en cualquier Estado que estuviese, 
pues la naturaleza no es tan codiciosa, que no conceda comúnmente una gran alma al 
habitante de una cabaña; ellos dan ser a las artes y ciencias y las perfeccionan. El gran 
genovés, dice: que la máxima de Cicerón, honos alit artes, es sacada de la naturaleza 
y de la historia humana, y en verdad, señores, que la experiencia constante de todos 
los tiempos y de todos los siglos, así nos lo enseña. Comúnmente, ha necesitado el 
hombre de un aguijón, para no abandonarse a la pereza. Los gobiernos ilustrados, 
conociendo las ventajas que prometen, el premio y el honor, han echado mano de 
estos principios, motores del corazón humano, para todas sus empresas. El nuestro, 
sabemos todos cuánto ha distinguido a esa multitud de cuerpos patrióticos, a las so­
ciedades económicas, digo, que en tan poco tiempo se han erigido en la Península, 
donde se ofrecen y distribuyen premios y honores en tanta cantidad, que sin exagera­
ción podemos asegurar que no hay nación en la Europa que la iguale”. Ibid., p. 98.



Pablo Guadarrama González

274 (México 2015/1): 239-279 60

Conclusiones

La perspectiva humanista práctica de la filosofía política latinoamericana, 
en relación con la democracia y los derechos humanos se ha puesto de 
manifiesto en las ideas de algunos de los principales representantes del 
pensamiento ilustrado en nuestra América. Ella ha estado articulada, pri­
mero, con las exigencias de las circunstancias políticas y sociales de esa 
época, las cuales comenzaban a demandar no sólo independencia polí­
tica, sino también respeto por los derechos humanos, en especial de los 
indígenas y esclavos africanos, y mayor justicia social para campesinos, 
artesanos, etc., criollos y otros sectores marginados o discriminados, en 
especial, las mujeres, y en tal sentido ha estado orgánicamente imbricada 
de algún modo con la filosofía política del pensamiento universal.

Los pueblos latinoamericanos, también, han contribuido a la cultura 
occidental en relación con la conformación de las ideologías modernas. 
Éstos, al igual que en otras regiones del orbe, conformaron un creativo 
y aportador laboratorio de concepciones y prácticas confluyentes con la 
elaboración de nuevas formas de humanismo práctico, de ejercicio de  los 
derechos humanos, así como de prácticas y teorización de la democracia.

Las ideas ilustradas modernas tuvieron como fuente alimenticia los 
valiosos elementos humanistas de la escolástica, en particular de Tomás 
de Aquino, pero también de algunos relevantes pensadores españoles, 
como Vitoria y Suárez.78

78	 “En el Seminario de Catamarca, se hallaron conclusiones del mismo tenor defendidas 
por los alumnos del P. Antonio Torquemada, que fue profesor en esta ciudad entre 
1708 y 1710. Son siete conclusiones con afirmaciones como: ‘el principado político 
no viene inmediata sino mediatamente de Dios’, ‘Dios solo confiere la potestad su­
prema a la comunidad’ y ella ‘aun cuando haya sido transferida al príncipe, queda 
retenida in habitu por el pueblo: pero este no la puede restringir ni abrogar sino 
en casos muy graves’. Podemos decir entonces que durante el s. xvii y comienzos 
del xviii las tesis de Suárez eran conocidas, difundidas y defendidas en el Río de la 
Plata, entre los jesuitas, con preferencias a las tesis aristotélicas o tomistas en materia 
de filosofía política y social”. Celina Ana Lertora Mendoza, “La difusión de Suárez en 
las aulas coloniales. Notas para la historia de la escolástica americana”, en Roberto 
Albares Albares, Antonio Heredia Soriano, Ricardo Piñero Moral, Filosofía hispánica 
y diálogo intercultural, Salamanca, Universidad de Salamanca, 2000, p. 174.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

275(México 2015/1): 239-27960

La crítica al eurocentrismo no debe conducir a caer en una postura 
contraria, pero igualmente equívoca, como podría ser cierto latinoameri-
cocentrismo, tan nefasto como su presunta antítesis. Es sabido que entre 
los pueblos se produce permanentemente un continuo proceso de trans­
culturación, como sostenía el antropólogo cubano Fernando Ortiz,79 quien 
negó la validez epistémica del concepto aculturación, pues no se trata de 
una negación rotunda de los valores de una cultura respecto a otra, cuando 
se produce un encuentro violento o relativamente tranquilo, como pueden 
ser conquistas, colonizaciones, asentamientos, etcétera.

Por fortuna, ha sido superada la etapa que ha conducido errónea­
mente a algunos a pensar que sólo los pueblos europeos han cultivado 
con éxito una praxis política y jurídica, como ocurrió con anterioridad en 
relación con la praxis filosófica.

No cabe duda de que a partir de la Ilustración en el nivel mundial se 
incrementó, considerablemente, tanto la preocupación teórica por preci­
sar las características y exigencias de la democracia, como de los derechos 
humanos, en comparación con periodos anteriores como el Medioevo, el 
Renacimiento y la germinación de la Modernidad, sin que esto signifique 
que algunos de sus elementos no hubiesen sido embrionariamente desa­
rrollados con anterioridad, y Latinoamérica no escapó de dicho proceso. 
Esta región coparticipó también en la construcción y consolidación de las 
ideologías políticas principales que constituirían el eje de conflicto de la 
sociedad moderna, esto es: el conservadurismo, el liberalismo y el socia­
lismo. Con posterioridad también colaboraría, aunque en menor medida, 
en la conformación de otras como el anarquismo, el fascismo, el indigenis­
mo, el neoliberalismo, etcétera.

Considerar que los pensadores o los próceres latinoamericanos, co­
mo los de cualquier otra parte del orbe, son simples receptores de ideolo­
gías políticas, jurídicas, etc., emanadas exclusivamente de Europa en cuan­
to a la concepción y prácticas democráticas, y de defensa de los derechos 
humanos, constituye un grave error histórico de nefastas consecuencias 

79	 Véase Fernando Ortiz, Contrapunteo cubano del tabaco y del azúcar, Madrid, Cáte­
dra, 2002.



Pablo Guadarrama González

276 (México 2015/1): 239-279 60

para la contemporaneidad, pues presupone de alguna forma considerar 
la existencia de cierta incapacidad intelectual de los pueblos de nuestra 
América, y por tanto la justificación de una permanente tutela foránea y 
dependencia, en cuanto a la toma de decisiones para mejorar las condicio­
nes de vida de los pueblos de estas regiones colonizadas o neocoloniales.

El estudio de la evolución histórica de la filosofía política latinoame­
ricana, en cuanto a las mejores formas de vida democrática y de consoli­
dación de los derechos humanos, debe contribuir notoriamente no sólo a 
una mejor comprensión de las particularidades de concreción de formas de 
humanismo práctico en esta región, sino a la adecuada revalorización del 
papel emancipador de las ideas humanistas prácticas en la escala mundial.

Recibido: 24 de febrero, 2015.
Aceptado: 25 de marzo, 2015.

Fuentes

Antepara, José María, Miranda y la emancipación suramericana, Cara­
cas, Fundación Biblioteca Ayacucho, 2006.

Belgrano, Manuel, Autobiografía y otras páginas, Buenos Aires, Eudeba, 
1966.

Bohórquez, Carmen, “Prólogo”, en José María Antepara, Miranda y la 
emancipación suramericana, Caracas, Fundación Biblioteca Ayacu­
cho, 2006.

Bronner, Stephen, Reivindicación de la Ilustración, Navarra, Laetoli, 2007.
Caballero, José Agustín, Escritos varios, La Habana, Editorial de la Uni­

versidad de La Habana, 1956.
Chiaramonte, José Carlos, “Prólogo”, en Pensamiento de la Ilustración. 

Economía y sociedad iberoamericanas en el siglo xviii, Caracas, Bi­
blioteca Ayacucho, 1979.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

277(México 2015/1): 239-27960

Cuneo, Dardo, “Aproximación a Simón Rodríguez”, en Simón Rodríguez, 
Inventamos o erramos, Caracas, Monte Ávila Editores Latinoamerica­
na, 2004.

Gallegos Rocafull, José Manuel, El pensamiento mexicano en los siglos 
xvi y xvii, México, Ediciones del IV Centenario de la Universidad de 
México, 1951.

García-Muñoz, José Alpiniano, El tomismo desdeñado. Una alternativa 
a la crisis económica y política, Bogotá, Universidad Católica de Co­
lombia-Universitá degli Studi di Salerno-Planeta, 2012.

Guadarrama, Pablo, “Razones del positivismo y el antipositivismo sui gé-
neris en América Latina”, en Cuadernos Americanos, año xxv, vol. 3, 
núm. 137, México, unam, 2011, p. 125-149

___________, Positivismo en América Latina, Bogotá, Universidad Na­
cional Abierta a Distancia, 2001.

___________, Antipositivismo en América Latina, Bogotá, Universi­
dad Nacional Abierta a Distancia, 2001

___________, Positivismo y antipositivismo en América Latina, La 
Habana, Editorial Ciencias Sociales, 2004. En http://biblioteca.filosofia.
cu/php/export.php? format=htm&id=231&view=1.

___________, “Democracia y los derechos humanos en los pueblos ori­
ginarios de América”, en Cuadernos Americanos, núm. 149, México, 
unam, 2014, pp. 135-147.

___________, “Pensamiento independentista latinoamericano, dere­
chos humanos y justicia social”, en Criterio Jurídico Garantista, Revis­
ta de la Facultad de Derecho-Universidad Autónoma de Colombia, año 
2, núm. 2, enero-junio de 2010, pp. 178-205. En http://www.fuac.edu.
co/recursos_web/documentos/derecho/revista_criterio/revista_crite­
rio_no2.pdf.

___________, Pensamiento filosófico latinoamericano. Humanismo, 
método e historia, 3 ts., Bogotá, Universitá degli Studi di Salerno-Uni­
versidad Católica de Colombia/Planeta, 2013.

Lertora Mendoza, Celina Ana, “La difusión de Suárez en las aulas colo­
niales. Notas para la historia de la escolástica americana”, en Roberto 



Pablo Guadarrama González

278 (México 2015/1): 239-279 60

Albares Albares, Antonio Heredia Soriano, Ricardo Piñero Moral, Filo-
sofía hispánica y diálogo intercultural, Salamanca, Universidad de 
Salamanca, 2000.

Magallón, Mario, La democracia en América Latina, México, Editorial 
Plaza y Valdés, 2008.

Marquardt, Bernd, Dos siglos de derechos fundamentales en Hispa-
noamérica (1810-2008); “Génesis del Estado en Colombia, 1810-1831. 
El proceso de unificación”, en Leopoldo Múnera Ruiz y Nathaly Ro­
dríguez Sánchez [eds.], Fragmentos de lo Público-Político, Colombia 
siglo xix, Bogotá/Medellín, Universidad Nacional de Colombia/La Ca­
rreta Ed., 2008.

Mier, Servando Teresa de, Ideario político, Caracas, Fundación Biblioteca 
Ayacucho, 1978.

___________, América espera, Caracas, Fundación Biblioteca Ayacu­
cho, 1982.

Mols, Manfred, La democracia en América Latina, Barcelona, Editorial 
Alfa, 1987.

Navarro, Bernabé, Humanistas del siglo xviii, México, unam, 1962.
O’ Gorman, Edmundo, “Prólogo”, en Servando Teresa de Mier, Ideario 

político, Caracas, Fundación Biblioteca Ayacucho, 1978.
Ortiz, Fernando, Contrapunteo cubano del tabaco y del azúcar, Madrid, 

Cátedra, 2002.
Plazas Vega, Mauricio, Historia de las ideas políticas, Bogotá, Temis, 

2013.
Restrepo, José Félix de, Obras completas, Bogotá, Biblioteca Colombiana 

de Filosofía, Universidad de Santo Tomás, 2002.
Rodríguez, Simón, Inventamos o erramos, Caracas, Monte Ávila Editores 

Latinoamericana, 2004.
Roig, Arturo Andrés, Humanismo en la segunda mitad del siglo xviii, t. 

I, Quito, Banco Central de Ecuador, 1984.
Salazar Bondy Augusto, Aproximación a Unanue y la ilustración pe-

ruana, Lima, Fondo Editorial unmsm, 2006.



Derechos humanos y democracia en el pensamiento ilustrado latinoamericano

279(México 2015/1): 239-27960

Santa Cruz y Espejo, Eugenio de, Obras escogidas, Guayaquil, Publicacio­
nes Educativas Ariel [s.f.].

Valle, José Cecilio del, Obra escogida, Caracas, Fundación Biblioteca Aya­
cucho, 1982.

Vovelle, Michel, “Introducción”, en Michel Vovelle, D. Arase, L. Bergeron 
et al., El hombre de la Ilustración, Madrid, Alianza Editorial, 1995.

Zea, Leopoldo, El pensamiento latinoamericano, Lima, Editorial Pormaca, 
1965.




