
282 (México 2015/1): 282-287 60

Magdalena Vences Vidal, La Virgen de la An­
tigua en Iberoamérica, México, cialc-unam/El 
Colegio de Michoacán A.C., 2013, 404 pp.

Quienes son expertos en historia del arte han dicho ya muchas y muy 
autorizadas cosas respecto de La Virgen de la Antigua en Iberoaméri­
ca, libro que hoy reseñamos, de modo que no tendría caso que yo inci­
diera nuevamente en esas cuestiones. Aunque, por otro lado, tampoco 
podría hacerlo, pues no tengo ni la formación ni los conocimientos 
necesarios para opinar en la materia.

Así que, en consecuencia y por elección, he de bordar por las orillas, 
como se dice coloquialmente, para referirme a aquello que, en tanto le­
gos —que supongo es una condición que varios compartimos—, puede 
aportarnos esta obra que la doctora Magdalena Vences nos ofrece y a la 
que, por cierto, le dedicó muchos e intensos años de investigación, según 
me consta personalmente.

Den ustedes un paseo, cualquier día, por la catedral de México. 
Deténganse en alguna o algunas de sus capillas y contemplen la mi­
ríada de santos, santas, cristos y vírgenes de sus retablos. Más allá de 
saber vagamente que esas imágenes son representaciones de los seres 
que pueblan el reino celestial y que tienen por trabajo recibir, entregar 
y apoyar las peticiones de una multitud de suplicantes devotos en la 
oficina ejecutiva de Dios, lo cierto es que la mayoría de nosotros nos 
quedamos perplejos y sumidos en una ignorancia total respecto de la 
identidad y el simbolismo que entrañan tales figuras. 

Sin embargo, hubo un tiempo en que las santas imágenes tuvieron 
en estas tierras significados precisos y claros. En alguna etapa sus nom­
bres, atributos e historias fueron conocidos al dedillo por los fieles que 
las veneraban y que llevaban hasta sus pies, peanas o pedestales sus 
fervorosas plegarias. Y si esas épocas eran, por cierto, bastante menos 
ilustradas que la nuestra ¿qué es lo que explica que hayamos llegado a 



La Virgen de la Antigua en Iberoamérica

283(México 2015/1): 282-28760

semejante grado de analfabetismo iconográfico?, ¿por qué nuestros tatara­
buelos y choznos, que en lo general ni siquiera podían descifrar las letras 
del alfabeto latino, sabían tanto de ellas como para considerarlas casi miem­
bros de su familia?, ¿y cómo es que ahora nosotros las desconocemos del 
todo?, ¿qué mecanismo o acontecimiento vino a romper la cadena de 
aquel conocimiento centenario y generacional?

La historia de nuestra involución o retroceso en la cultura del santo­
ral cristiano y sus representaciones es larga de contar y, naturalmente, no 
es éste el lugar ni el momento para detallarla. Sin embargo, bastará con 
decir que, en el ámbito nacional, su origen mucho tiene que ver con la 
acción secularizadora de Juárez y con la furia iconoclasta de algunos de 
sus muy liberales ministros. Y, ya en fechas más próximas, le debe no poco 
al fantasma antifideísta, individual, profano y materializado que recorre 
no sólo Europa —como diría Marx— sino a la aldea global de cabo a rabo.

Como sea, y más allá de las discusiones eruditas entre especialistas 
a las que este libro pueda dar lugar (y no dudo que lo hará), para los que 
estamos fuera del reducido cenáculo de los entendidos, queda claro que el 
de la autora, dedicado a una de las advocaciones marianas, no es uno de 
esos textos que polarizan o cavan fosos, sino, muy por el contrario, es de los 
que tienden puentes de comunicación. En este caso, entre dos eras: una 
pretérita —la que pacientemente amasó y modeló nuestras creencias y 
tradiciones— con la actual, que vive inmersa en una perenne búsqueda y de­
finición de esa cosa huidiza, cambiante, que llamamos nuestra identidad. 
Es decir, que éste es el tipo de obra que nos ayuda, primero a conectarnos 
con aquello que fuimos y luego a explicarnos parte de la trayectoria que 
nos ha conducido hasta el punto de lo que hoy somos. Afirmo esto en el 
sentido más amplio posible, ya que, aparte de objeto de culto religioso, la 
Virgen de la Antigua es uno más de nuestros lazos transatlánticos hispáni­
cos que no se forjaron por naturaleza o por eventualidad, sino de manera 
deliberada y consciente, y justamente para eso, para amalgamar, para crear 
identidad común en las poblaciones de lengua española de ambos litora­
les oceánicos.



Reseña

284 (México 2015/1): 282-287 60

Por lo pronto, y ya que no hay tiempo para tratar sobre las represen­
taciones de otros países hispanoamericanos, en el contexto de México, 
la Virgen de la Antigua es esa imagen que todavía podemos apreciar en la 
catedral, dentro de la quinta capilla lateral (contada desde la puerta hacia 
adentro) o la primera inmediata al brazo del crucero de la epístola. Pero 
aquí de nuevo topamos con la mencionada pared de la ignorancia litúrgica 
¿y qué cosa es el lado de la epístola? Pues el costado izquierdo del altar, lo 
que implicaría que, desde la perspectiva de los fieles, sería el derecho. Y 
en todos los templos se le llama de la “epístola” a partir de 1488, cuando 
un exsecretario pontificio y obispo italiano, Agustín Patrizi, autor de un 
libro ceremonial, decidió que sonaba fatal y muy rústico decir sólo el “lado 
izquierdo”, cuando en ese mismo punto se leía en misa la epístola o carta 
apostólica, razón por la cual bautizó así a tal costado, quedando el opuesto 
con la denominación de “el lado del evangelio”.

Regresemos al asunto que nos concierne, y como puntualmente nos 
refiere la autora, aunque la Virgen de la Antigua, de origen sevillano, llegó 
al parecer mucho tiempo antes, y según conseja a través de la copia que 
trajo un devoto donante espadero, el tibio fomento a su culto arrancó 
en realidad en el primer tercio del siglo xvii, inicialmente a cargo de los 
músicos de la catedral. 

Pero la oficialización no le llegaría sino unas décadas después, en 
1647 con la organización de una Congregación de Nuestra Señora de la 
Antigua. Fue sólo entonces cuando se sacó a la imagen de su arrumba­
miento, detrás del altar mayor, y se le dispuso en una decente capilla y 
en retablo propio. Esto hubiera sido imposible si el cabildo catedral —o 
cuerpo colegiado de clérigos que auxilian a un obispo en el gobierno y 
administración de la diócesis— no hubiera intervenido y tomado el asunto 
por su cuenta. Sobre la identidad de tal corporación y para ponerlo en tér­
minos simples, hay que decir que, descontando a los obispos, los cabildos 
catedralicios constituían la aristocracia eclesiástica, los más importantes 
personajes de sotana dentro de una diócesis, y el hecho de que estos 
señores de la élite clerical se apropiaran del patrocinio de la devoción 
a Nuestra Señora de la Antigua se traduciría en muchas e importantes 



La Virgen de la Antigua en Iberoamérica

285(México 2015/1): 282-28760

cosas. La primera de las cuales es que el culto a la advocación empezaría a 
viajar a partir de ahí con velas desplegadas y ganaría muchísimos adeptos 
entre los grupos más selectos y de mayor alcurnia de la ciudad, quienes se 
incorporaron en una Cofradía; la segunda, que los oficios y ritos se cele­
brarían con gran pompa y esplendor, garantizados por el continuo flujo de 
donativos y limosnas de los distinguidos congregantes, hermanos y otros 
fieles con recursos.

Por otro lado, la veneración a la Virgen de la Antigua tenía, por origen 
y a la sazón ya secularmente, una especie de sociedad o pacto sobrenatu­
ral con la Corona, con sus conquistas y con la rampante expansión hispá­
nica. Como que en la metropolitana y patriarcal catedral de Sevilla quiso 
la tradición vincularla en principio al esforzado rey San Fernando, el III de 
Castilla y famoso expulsor de moros. De ahí que resultara muy adecuado 
que luego tomaran esa posta los Reyes Católicos, agentes unificadores y 
homologadores de la Península, quienes la transfirieron a su nieto, Carlos 
V, dueño de un enorme imperio, antes de que llegara a las piadosísimas 
manos de un Felipe II, en cuyos dominios el sol trabajaba a destajo, y así 
sucesivamente.

En síntesis, que una vez que esta imagen mariana consiguió salir de 
su oscuro rincón en la iglesia mayor de México, lo hizo, como no podía 
ser menos, por la puerta grande y se ubicó en un santiamén en la piadosa 
preferencia de los sectores sociales de mayor abolengo, pretensiones y 
caudal de la Nueva España. Esto es, que ser devoto y formar parte de las 
santas corporaciones de Nuestra Señora de la Antigua era timbre de poder 
y prestigio. Porque el caso fue que muy pronto llegaron las licencias y 
privilegios para entierros, recolección de limosnas, indulgencias, rogativas 
por los difuntos y por las ánimas del Purgatorio.

A medida que corrían los años la devoción florecía con más pujanza, 
como lo demuestran —a lo largo del resto del siglo xvii y de todo el xviii— 
el creciente enriquecimiento y adorno de la capilla, con renovación de 
altares, derroche de afiligranadas maderas doradas, profusión de reliquias 
y ricas pinturas, que se acumularon en una acelerada, luminosa y espec­
tacular carrera, cuyo abrupto cierre (que acaso fue también premonitorio 



Reseña

286 (México 2015/1): 282-287 60

de su próxima decadencia) lo trajo, a principios del xix, el reemplazo de 
aquel deslumbrante aparato barroco por las frías e impersonales líneas 
rectas del estilo neoclásico, que son las que actualmente vemos ahí. Y todo 
esto nos lo cuenta, con un riguroso respaldo documental, la fluida prosa 
de la doctora Vences, así que les recomiendo leerla.

Pero otra cuestión en la que cabe reparar es que el fomento devocio­
nal a la Virgen de la Antigua coincidió precisamente con el despuntar de 
una advocación que habría de hacerse, de algún modo, su competidora: la 
de la Guadalupana. De forma paradójica y concordante, quien dio su apro­
bación para que se imprimiese un texto rimado del presbítero Ambrosio 
Solís Rodríguez, que legitimaba la añeja tradición de la Virgen sevillana 
fue el bachiller Miguel Sánchez, el mismo que recogió, puso por escrito 
y dio a prensas en 1648 la correspondiente a la de la Señora del Tepeyac, 
en un opúsculo titulado Imagen de la Virgen María, Madre de Dios de 
Guadalupe, milagrosamente aparecida en la Ciudad de la de México. 
Celebrada en su Historia.

No voy a meterme ahora en el relato sobre las apariciones de María 
a Juan Diego ni en otras prolijidades que son de todos conocidas, pero 
sí debo señalar que esta antigua devoción, originalmente sólo de indios, 
saltó por entonces la frontera de aquella humilde república, para herma­
nar bajo su milagroso y democrático manto a criollos y mestizos por igual, 
siendo muy eficazmente espoleada, entre otros, por la Compañía de Jesús 
y el clero secular, hasta cubrir toda la Nueva España y luego trascender con 
vigor creciente a la etapa y linderos nacionales.

También es indispensable subrayar que mariofanías como la de la 
Guadalupana y la de la virgen de Ocotlán, Tlaxcala; o milagrerías como 
las de la Señora de Jacona, en Michoacán, la de Zapopan en Jalisco, la de 
Juquila en Oaxaca y un largo etc., tanto en México como en Hispanoamé­
rica, son tradiciones pías cinceladas, pulidas y perfeccionadas por el estra­
to clerical durante el siglo xvii, a las que de inmediato dio una gustosa y 
general acogida la feligresía de las localidades bendecidas y aun la de más 
extensas comarcas. De esa misma centuria, aunque ampliadas y corregi­
das en los años 700, datan igualmente obras como el Zodiaco Mariano 



La Virgen de la Antigua en Iberoamérica

287(México 2015/1): 282-28760

del jesuita Francisco Florencia, que conforma un nutrido catálogo de san­
tuarios y portentos obrados por las distintas advocaciones de la Virgen en 
tierras novohispanas. 

Esta epidemia de militante marianismo registrada en los 600, desde 
luego no puede leerse como la entusiasta respuesta de la gente a un súbito 
interés de la Madre de Dios por aparecerse y meter mano en los asuntos 
y problemas de los mortales americanos, sino que ha de verse más bien 
en los términos de un proceso inductivo y consciente de identificación y 
arraigo de las comunidades. Puesto en otras palabras, lo que en la fase de 
constitución de los estados nacionales hicieron los himnos patrios y las 
banderas para aglutinar a sus sociedades, mucho tiempo atrás ya lo habían 
hecho los santos y milagrosos patrones al congregar en voluntaria unidad 
a los fieles del terruño, de la alcaldía, del reino, del imperio.

Llegados a este punto, nuevamente, se yergue la figura de Nuestra 
Señora de la Antigua que, llevada en el poderoso e imponente barco de 
un culto catedralicio, cuya primera cubierta era ocupada sin discusión por 
la crema y nata de la sociedad novohispana, cubría serena el trayecto iden­
titario entre ambos hemisferios imperiales. Y si no borraba las líneas divi­
sorias entre los ricos y los pobres, entre los indios, las castas y los blancos, 
sí pregonaba en cambio por los mares que todos confraternizaban por 
el solo hecho de ser súbditos de Su Católica Majestad, y por haber sido 
elegidos y bendecidos desde las alturas.

No me queda sino reiterar lo que ya he venido diciendo en estas 
cortas líneas, les aconsejo lean La Virgen de la Antigua en Iberoamérica.

Si no por otra cosa —y los beneficios son múltiples, lo garantizo— 
aunque sólo sea por calar en las convicciones más profundas de nuestros 
ancestros y en sus formas de sociabilización ritual, que mucha cuenta da­
rán ellas de las bases de nuestras creencias y de nuestra forma peculiar de 
percibir al mundo.

Patricia Escandón
cialc-unam




