MIRADOR LATINOAMERICANO

Asociaciones
pluriétnicas y
derechos humanos:

una reflexion filosofica
de Luis Villoro:

Ana Luisa Guerrero Guerrero*

Resumen: En esta contribucion se abordan algunos problemas filoséfico-politicos con base
en lo obra de Luis Villoro, por ejemplo: las condiciones éticas del Estado plural y de la de-
mocracia comunitaria. El eje de la reflexion lo constituye la relacidn entre derecKos huma-
nos colectivos e individuales, con el objeto de esmbrecer tal relacion desde programas

oliticos que no la comprendan de forma maniquea, es decir, que ofrezcan paradigmas de
Fos derechos humanos que los arficulen desde su inferdependencia y no como derechos an-
tindmicos.

PauABRAS CLAVE: Derechos humanos, Interculturalidad, Derechos de los pueblos indigenas,
América Latina.

AstRacT: This oFer addresses some problems of a political and philosophical nature that are
based on Luis Villoro’s philosophical research, for example, ethical situations in a modern plu-
ralist, democratic state. The main purpose of this approach is to view the relationship Bet-
ween these collective and individual ﬁumun rights with the objective of undersanding it,
from political programs that establish other reference points between collective and indivi-
dual human rights without individual rights disappearing or being rejected.

Kev woros: Human Rights, Interculturalism, Indigenous People Rights, Latin America.

Este articulo esta relacionado con el contenido del Proyecto papit: IN400412 “Deconstruccion
y genealogia del concepto de dignidad de los pueblos originarios en el pensamiento latinoa-
mericano”, apoyado por la Deapa de la unam. Su primera version fue leida en el XV Congreso de
la FIEALC.

" Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, uNam (anagro(@unam.mx).

49



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

ANTECEDENTES

a dignidad de los pueblos originarios de Nuestra América se reclama

desde ellos, sus voces se han estado convirtiendo en derechos reco-

nocidos en Cartas magnas de paises que sin menoscabo los han positi-

vado como derechos humanos colectivos o de solidaridad (derecho a
la paz, al desarrollo y a la diferencia cultural),” reconocimientos que actualizan la
cuestion cldsica de la filosofia politica: écudl es el Estado mds justo?, y que frente
ala diversidad cultural nos obliga a cuestionar la condicion monocultural con la
que se define el Estado-nacion moderno en la region latinoamericana.

La conquista juridica de los derechos colectivos, tanto en el dmbito inter-
nacional como en los ambitos nacionales, tiene hoy la peculiaridad de que ya no
son otros sujetos distintos de los pueblos originarios los que inicamente ha-
blan de sus causas, como sucede en el indigenismo, sino que su reconocimiento
se ha impulsado desde su misma accion y participacion politicas asi como tam-
bién de sus posturas éticas.® Sus remotos antecedentes tienen que ver con las
resistencias de los pueblos conquistados en Nuestra América que han tenido
lugar desde la Colonia y, posteriormente, en el Estado independiente. Tengamos
presente que el Estado moderno como Estado-nacidn® se erigio bajo el atrope-

? Destaca la Constitucion de la Republica de Ecuador de 2008 por estar en la vanguardia del re-
conocimiento de los derechos del buen vivir.

*  Este movimiento que se centra en el reconocimiento de los derechos colectivos es registrado
ast por Bartolomé Clavero cuando dice “Hace poco mds de veinte afios que la Constitucion de
Guatemala reconoci6 el derecho de las personas y de las comunidades a su identidad cultural,
un derecho a la par individual y colectivo en su consideracion de la presencia indigena. .. En
toda la historia del constitucionalismo latinoamericano, ésta fue la primera vez que se produjo
un reconocimiento de tal implicacion y alcance”, en Geografia juridica de América Latina.
Pueblos indigenas entre constituciones mestizas, México, Siglo xxi, 2008, p. 9. Asi también,
por su lado, Rodrigo Uprimny afirma: “Muchas constituciones empiezan entonces a definir sus
naciones como pluriétnicas y pluriculturales y establecen como principio constitucional la pro-
mocion de la diversidad, por lo cual estamos frente a una suerte de constitucionalismo de la
diversidad”, en “Las transformaciones constitucionales recientes en América Latina: Tendencias
y desafios”. En www.juridicas.unam.mx/weel/ponencias/13/242.pdf, pp. 2y 3 (fecha de consulta:
4 de noviembre, 2012).

" Respecto a la formacién de la ciudadania y del Estado es conveniente considerar el libro de
Hilda Sabato [coord.], Ciudadania politica y formacion de las naciones. Perspectivas histo-
ricas de América Latina, México, Fideicomiso Historia de las Américas/rFcE, 2003.

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

llo de las minorias, obligadas a incorporarse, a extinguirse o al rezago, segun
haya sido el caso del Estado en su ruta hacia la unidad nacional. No obstante
que los esfuerzos politicos y culturales para integrar o desaparecer a los pue-
blos originarios estuvieron respaldados por todo tipo de estrategias (desde la
franca violencia del exterminio hasta la apuesta por la cruzada educativa inte-
gradora-civilizadora cuya meta nacionalista se centraba en lograr que dejasen
de ser como eran), no obtuvieron el destino esperado, puesto que mds bien los
pueblos originarios no solamente no dejaron de existir sino que se han mante-
nido en la pervivencia de sus formas de vida, luchando para exigir el respeto a
su dignidad. Y desde esta vertiente de resistencias y manifestacion de fortaleza
moral es que se han venido a establecer los derechos humanos de la tercera ge-
neracion, como derechos humanos en sus culturas. De tal forma, algunos esta-
dos que al interior de sus territorios habitan pueblos originarios y que han
reconocido su plurietnicidad y plurinacionalidad con la obligacion de articular
todos los tipos de derechos, contraen también el compromiso de no transgre-
dir la dignidad de todos sus miembros pertenecientes tanto a la mayoria nacio-
nal como a los pertenecientes a las minorfas y pueblos originarios.

Situacion que aparece como un tema de reflexion filosofica, tanto por los
discursos que produce tal situacion descrita como por las cuestiones éticas que
suscita, por ejemplo: el problema ético de la justicia en tanto que los pueblos ori-
ginarios no han sido objeto de ella desde las politicas modernas, pues éstas en-
tienden la justicia como imparcialidad y neutralidad entre diferentes concepciones
de bien®y, precisamente, lo que los pueblos indigenas u originarios persiguen
es que su proyecto de vida no se mantenga en la negacion y en la ignorancia, es
una propuesta que se opone a la remision de las diferencias culturales (como su-

> Laobra de Brian Barry, La justicia como imparcialidad, Barcelona, Paidds, 1997, se sustenta en
la propuesta de un constitucionalismo liberal como modelo més apropiado para la casi totalidad
de los paises, incluidos los que carecen de la tradicion de instituciones liberales, lo que consti-
tuye una postura que no percibe la necesidad de un constitucionalismo distinto que haga justi-
cia a las demandas de los pueblos originarios que han padecido el colonialismo, como es el caso
de los paises de América Latina. Es decir, no alcanza a apreciar la posibilidad de otros paradig-
mas de interpretacion del fendmeno politico que no sea desde las matrices occidentales e ignora
la literatura que se ha hecho hasta el momento en la filosofia politica latinoamericana.

56 (Méxco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

cedi6 con las diferencias religiosas en el Estado liberal) al ambito doméstico e
intimo, reclaman la reivindicacion de su diferencia cultural para que ella no sea
un disvalor o, en todo caso, valorada como condicion de barbarie.

En Nuestra América el hecho de que algunos de sus paises hayan reconocido
y proclamado en sus constituciones los derechos colectivos o de solidaridad de
los pueblos indigenas, no sélo estd mostrando las posibilidades que tienen para
conjugarse con los demas tipos de derechos humanos, sino que también revela
los nuevos procesos de poder en la region, situacion que a la filosofia politica le
brinda oportunidades para reflexionar sobre los derechos humanos desde las
contribuciones tanto de otras matrices culturales que no provengan de la occi-
dental,® como de las que desde Occidente tratan de comprender los modos de
sery pensar de los pueblos originarios sobre la justicia, la democracia, el desarro-
llo y la dignidad.”

Se entiende, por tanto, que frente a esta entidad politica como lo es el Es-
tado nacional hoy en Nuestra América se hable de estados pluriétnicos, pluri-
nacionales y de un orden mundial multicultural, donde los derechos colectivos
no sean objeto de las mismas valoraciones éticas que antaio recibieron los pue-
blos dominados, situacion historica e intelectual desde la que aqui planteo el
problema de la justicia contempordnea para los pueblos originarios y su rela-
cion con los derechos humanos, puesto que ellos no han sido objeto de justi-
cia desde las politicas modernas, pues éstas la entienden como imparcialidad y
neutralidad entre diferentes concepciones de bien y, precisamente, lo que los

“Muchas constituciones empiezan entonces a definir sus naciones como pluriétnicas y pluri-
culturales y establecen como principio constitucional la promocion de la diversidad, por lo
cual estamos frente a una suerte de constitucionalismo de la diversidad”. Uprimny, op.cit., pp.
2y3.

Por otro lado, recomiendo revisar la obra de Cletus Gregor Barié, Pueblos indigenas y de-
rechos constitucionales en América Latina: un panorama, 2 ed., La Paz, Banco Mundial Fi-
deicomiso Noruego, 2003, en ella se ofrece un estudio importante del panorama juridico de la
condicién de los derechos colectivos a través de la comparacion de cuatro constituciones lati-
noamericanas.

Para reflexionar esta cuestion desde el constitucionalismo latinoamerciano recomiendo revi-
sar la obra de Ramiro Avila Santamaria, El neoconstitucionalismo transformador: El Estado y
el derecho en la Constitucion de 2008, Quito, Ediciones Abya Yala, 2011.

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

pueblos indigenas u originarios persiguen es que su proyecto de comunidad no
se mantenga en la negacion y en la ignorancia, es una propuesta que se opone
a la remision de las diferencias culturales como meras diferencias individuales
sin que en el 4mbito politico alcancen mayor efecto.

Los pueblos originarios han luchado para visibilizarse a través del ejercicio
de resistencia para exigir respeto a sus derechos a pervivir en sus culturas, exi-
gen que el Estado nacional no les niegue su necesidad de ser distintos; de aqui
que soliciten las bases reales y materiales sin las cuales es imposible disfrutar
no solo articuladamente los distintos tipos de derechos humanos, sino ninguno
en plenitud. Demandas que implican una profunda reestructuracion de la vida
social y politica, educativa y juridica, porque se trata de trastocar formas de en-
tender la diversidad, por ejemplo, lograr otra percepcion acerca de los miembros
de un pueblo originario en su defensa de los derechos colectivos. Es decir, se re-
quiere que los derechos colectivos no sigan siendo objeto de enfoques que los
hagan opuestos u opositores de la tecnologia, o de los que los perciban, a los de-
rechos colectivos, como criterios en contra del cuidado humano individual,
porque de otro modo no se romperd el cerco que han creado los patrones ideo-
logicos que ven en los derechos colectivos la reivindicacion de la inferioridad,
la indisponibilidad a la argumentacion y el rezago.

Esto lo menciono porque hay posturas que ven en la diversidad cultural
solo apuestas al relativismo o a la defensa de la pobreza, justificando que dejar-
les diferencias es discriminarlos y una practica injusta, estas afirmaciones no se
permiten contemplar lo que algunos pueblos originarios pretenden con la de-
fensa de su diversidad: otras formas de ser humanamente valiosas ya sea en su
diversidad juridica o en la econdmica, que de suyo no tienen porque ser inter-
pretadas como bdrbaras u opuestas a los derechos humanos, o bien destinadas
a ser formas culturales acriticas e identificadas con esquemas holistas cerrados,
pues estas apreciaciones serfan esfuerzos para enturbiar el contacto entre cul-
turas y cerrarle el paso a la solidaridad para con la diversidad.

De este modo, mientras los pueblos indigenas sigan padeciendo estas si-
tuaciones antes mencionadas y, ademds, las estrategias del Estado para que aban-
donen sus formas propias de realizacion, o simplemente negarles su derecho a

56 (México 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

ser como son, ese Estado nunca serd justo puesto que los derechos de todos sus
miembros no estardn asegurados ni protegidos, lo que le convierte mds bien en
transgresor de los derechos humanos de las comunidades indigenas. Las pala-
bras de Gudrun Lenkersdorf ilustran lo que quiero decir:

Al reconocer que vivimos en sociedades pluriétnicas y pluriculturales, es necesario
ponderar las diversidades, formular nuevos conceptos y paradigmas que corres-
pondan a la pluralidad y heterogeneidad, en vez de mantener criterios decimo-
nonicos que se derivan de un supuesto progreso evolutivo singular y que juzgan
“primitivos” y “atrasados” a los pueblos de culturas diferentes.®

Para introducirnos en el tema desde el origen del pensamiento antinémico
entre individuo y colectividad, recordemos el pasaje del Gorgias de Platon que
atinadamente Karl Popper? recrea para ilustrar su comienzo politico en la filo-
soffa occidental, y en el que Socrates sostiene que es peor cometer una injusti-
cia que sufrirla, postura que es considerada defensora del individuo frente a la
colectividad porque la injusticia se refiere a personas. Para Sécrates la injusticia
consiste en matar, violentar y lastimar a un hombre. A tal ponderacion del su-
frimiento y padecimiento del individuo se le confronta con la llamada postura
colectivista, de la que Platon también da cuenta cuando en la Republica afirma:
“Al formar asf la ley tales hombres en la ciudad, no es para permitir que cada
cual se dedique a lo que le plazca, sino para servirse ella misma de ellos, con el
fin de asegurar la cohesion del Estado”.* Es decir, vale mds la justicia del colec-
tivo que el sufrimiento de su miembro.

En razdn del desarrollo que la oposicion entre el individuo y Ia colectividad
ha cobrado en Occidente, y cada vez es mds aguda, se han entendido o malen-
tendido las demandas de los pueblos indigenas como contrarias a los derechos
individuales, pero tal perspectiva es reduccionista, ya que no alcanza a com-

8 Gudrun Lenkersdorf, Repiiblicas de indios. Pueblos mayas en Chiapas del siglo xvi, México,
Plaza y Valdés, 2010, p. 13.

9 David Miller [comp.], Popper: escritos selectos, México, Fcg, 2006, pp. 365 y 360.

19 Platdn, La Repuiblica, introd., version y notas de Antonio Gémez Robledo, México, Coordina-
cion de Humanidades-unawm, 2000, p. 519.

(México 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

prender que existen proyectos y comunidades como las zapatistas que no acu-
den a esta antinomia insoluble para valorar sus conflictos, por ejemplo, la apro-
piacion de la tierra no tiene la misma funcién que se observa en los modelos
neoliberales que contraponen los intereses de unos pocos contra los intereses
de la mayorifa de sus miembros o individuos, o la inexistencia del interés por
imponer sus formas en todos los mundos, sino mds bien promueven un mundo
donde quepan muchos mundos. O dicho de otra manera, no promueven que
su entendimiento de la libertad sea el unico entendimiento posible para todos
los humanos, ni tampoco que el resto de la humanidad sea descalificada por no
ser como ellos, como sucede en Occidente. Por esto es necesario contar con
otros enfoques de las relaciones politicas que no exijan todo o nada de un tipo
de derechos humanos frente a otro, y que no se emplee un tipo de derechos hu-
manos, como en este caso los individuales, para frenar a los pueblos indigenas
y su relacion con el medio ambiente, costumbres y sus intercambios economi-
Cos.

En nuestros dias también se plantean otras perspectivas de analisis como la
proveniente de la posmodernidad no nihilista" que pretende el entendimiento
de los otros, culturalmente diversos en el mundo moderno, y de todos aquellos
que han estado fuera de la historia como los no reconocidos y ocultados en las
relaciones occidentales. Existen, por otro lado, importantes hechos como el ya
mencionado al principio de este texto, que ha puesto de manifiesto que lo que
se consideraba incompatible con el Estado moderno, el reconocimiento de los
derechos culturales, puede ser la posibilidad de que éste atienda el ambito de
los derechos humanos de los pueblos originarios, y con ello aceptar que la cul-
tura occidental no es el Ginico lugar generador de derechos humanos.* Ademds,

Cfr. Keith Jenkins, ¢Por qué la Historia?, México, Fck, 2006. La posmodernidad para este autor
es la oportunidad de crear imaginarios emancipatorios a través de la deconstruccion de bino-
mios esencialistas como el que se dice de la oposicion individualismo colectivismo, para abrirse
a nuevas posibilidades horizontales de “democracias por venir”.

El término empleado por Pablo Gonzélez Casanova descolonizacion es afin a este descentra-
miento posmoderno de entendimiento de la historia humana que es critico de los enfoques li-
neales, sumativos, progresistas y esencialistas en las ciencias sociales, como puede observarse
en su obra De la sociologia del poder a la sociologia de la explotacion.

=}

56 (México 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

se obtienen otros retos como el de articular los derechos individuales y los co-
lectivos sin que se finquen mas sobre las mismas bases de oposicion observadas
en el pensamiento occidental, ya sefialadas anteriormente.

De aqui que el jurista mexicano Oscar Correas sostenga que los estudios
sobre los derechos humanos en América Latina no pueden evitar la considera-
cion de los derechos que los pueblos indigenas exigen, como derechos a vivir
en su autenticidad. Lo afirma ast:

En la tltima veintena del siglo xx, y hasta la fecha [...] América Latina ha asistido
a una revolucion cultural con el ingreso, fuerte, estridente, de los pueblos indios
en la escena politica. La resistencia indigena existi6 siempre —cuando decimos
“siempre”, los americanos occidentales, pensamos que el “comienzo” comenzd
con la Conquista; y sin advertirlo, también hacemos como si para los indigenas
también todo comenzara entonces; lo cual nos habla del racismo que nos posee
en los propios giros del lenguaje—, pero en los ultimos anos dio un enorme salto
cualitativo, el cual ha quedado ligado inexorablemente a la rebelion zapatista en
el sureste mexicano. Revolucion cultural que ha transformado todas las miradas
de que disponia la ciencia social, la jurisprudencia incluida. Ya no es posible, en
América Latina, hacer ciencias sociales al margen de la consideracion de los pue-
blos indios."

En esta ocasion, la tension entre derechos individuales y derechos colecti-
vos la voy a abordar desde las reflexiones filosoficas de Luis Villoro. En la obra
de este autor se encuentran formulaciones éticas para las asociaciones politicas
pluriétnicas, que tienen como ejemplo el caso de México y en especial las co-
munidades zapatistas de Chiapas." El método que emplea parte de la realidad

B Oscar Correas, Derecho indigena mexicano, tomo 1, p.17. Este autor no se autodefine como
posmoderno.

1 En México la experiencia constitucional del estado de Oaxaca es importante en el reconoci-
miento de los derechos colectivos, para profundizar en el tema recomiendo el libro de Fran-
cisco Lopez Bdrcenas consignado en la bibliografia. Del mismo modo, recomiendo el libro de
Oscar Correas para conocer el derecho indigena mexicano. Y para una informacion de los de-
rechos de los pueblos indigenas en la reforma del Estado mexicano, véase la publicacion Los
derechos de los pueblos indigenas en el marco de la reforma del Estado de la 1X Legislatura
de la Cdmara de Diputados, México. Los escritos del EzN los mencionaré también en la biblio-
graffa.

(Mexico 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

efectiva de injusticia, pobreza y desigualdad que se vive en la region latinoame-
ricanay en el pais, luego, por medio de una perspectiva ético-politica analiza las
condiciones ideales de un Estado comprometido con la justicia de los derechos
de solidaridad de los pueblos indigenas. El objetivo es delimitar las contribu-
ciones y alcances de su proyecto politico de los derechos individuales y colec-
tivos en asociaciones politicas pluriétnicas.

ASOCIACIONES POLITICAS PLURIETNICAS
DESDE LA MIRADA FILOSOFICA DE Luls VILLORO

En México el Estado® les negd a lo pueblos indigenas y a las comunidades za-
patistas de Chiapas el reconocimiento de entidades de derecho publico,' ellos
respondieron al mal gobierno con las Juntas de Buen Gobierno y los Caracoles,
fundados en agosto de 2003. Estas nuevas comunidades han creado, y estin
construyendo, un programa ético-politico'” que contempla la no transgresion de
los derechos humanos individuales, al tiempo que mantiene su defensa de los
derechos a ser diferentes culturalmente. Programa que se traduce en proble-

15 El articulo 2° de la Constitucion Politica de los Estados Unidos Mexicanos dice: “La nacion
mexicana es unica e indivisible. La nacion tiene una composicion pluricultural sustentada ori-
ginalmente en sus pueblos indigenas que son aquellos que descienden de poblaciones que ha-
bitaban en el territorio actual del pais al iniciarse la colonizacion y que conservan sus propias
instituciones sociales, econémicas, culturales y politicas, o parte de ellas [...] A). Esta Consti-
tucion reconoce y garantiza el derecho de los pueblos y las comunidades indigenas a la libre

determinacion y, en consecuencia, a la autonomia. . .

La Constitucion mexicana en lugar de reconocer a las comunidades indigenas como entidades

de derecho publico, en su Art. 2-A.VIII, dice que son entidades de interés publico, con lo que

se transfigurd el sentido que en los Acuerdos de San Andrés se habia obtenido, precisamente
como entidades de derecho publico. Para mds detalles de esta cuestion se puede revisar el
libro de Luis Herndndez Navarro y Ramon Vera Herrera, Acuerdos de San Andrés, México, Era,

2004.

7 Se recomienda revisar: £zIN, Documentos y comunicados. La marcha del color de la tierra,
México, Rizoma/Causa Ciudadana, 2001, num. 5, asi como también Manuel Ignacio Martinez Es-
pinoza, “Las juntas de buen gobierno y los caracoles del movimiento zapatista: fundamentos
analiticos para entender el fenomeno”, en Revista de Investigacion Politica y Socioldgica, vol.
5, nim. 1, Universidad de Santiago de Compostela, 2006, pp. 215-233.

=

56 (Méxco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

mas filosoficos, por ejemplo: determinar los fundamentos ético-politicos de la
democracia comunitaria y de la justicia en el Estado plural, o bien, iqué sentido
tiene la relacion individuo y colectividad en las comunidades indigenas? Cues-
tiones de las que se ha ocupado Luis Villoro considerando el contexto de las
asociaciones politicas pluriétnicas y sus derechos a ser diversos culturalmente. ™
Por esta razon, presento su pensamiento haciendo alusion a su posicion ante la
diada: derechos individuales y derechos colectivos, dice:

[...] en un extremo se sostiene que, puesto que solo existe un agente moral su-
jeto de derechos humanos, no puede haber un derecho colectivo igualmente
fundamental. En el otro extremo, se argumenta que, puesto que existen dere-
chos colectivos, tiene que haber un sujeto especifico de esos derechos, distinto
de los individuos. Ambos opuestos son, en mi opinion, inadmisibles.”

Villoro cuestiona la forma incorrecta en que es presentada la relacion entre
estos derechos como dos sujetos confrontados, en tanto que opina que no existe
un sujeto colectivo en el mismo sentido que lo es el sujeto individual, solo éste es
intencional, el colectivo no es un ente que exista sin la participacion de sus miem-
bros.* Propone superar la antinomia derechos individuales versus derechos co-
lectivos, evidenciando que el individuo sin su colectividad no tiene identidad.
Dicho de otra forma: sin pertenencia cultural los derechos individuales no pueden
realizarse ya que sin contexto no hay sentido para el despliegue de valores.?!

18 “En la educacion, en tierras en las que no habia ni escuelas, mucho menos maestros, los Con-
sejos Auténomos (con el apoyo de las ‘sociedades civiles’, no me cansaré de repetirlo) cons-
truyeron escuelas, capacitaron promotores de educacion y, en algunos casos, hasta crearon
sus propios contenidos educativos y pedagdgicos. Manuales de alfabetizacion y libros de texto
son confeccionados por los ‘comités de educacion’ y promotores, acompafiados por ‘socieda-
des civiles’ que saben de estos asuntos. En algunas regiones (no en todas, es cierto) ya se logro
que asistan a la escuela las ninas, ancestralmente marginadas del acceso al conocimiento.
Aunque se ha conseguido que las mujeres ya no sean vendidas y elijan libremente a su pareja,
existe todavia en tierras zapatistas lo que las feministas llaman ‘discriminacion de género’. La
llamada ley revolucionaria de las mujeres dista todavia buen trecho de ser cumplida”. Palabras
del Subcomandante Marcos. En http://palabra.ezln.org.mx/ (fecha de consulta: julio de 2003).

Y Luis Villoro, Los retos de la sociedad por venir, México, rcE, 2007, p. 159.

2 Ibid., p. 161.

21 Recomiendo la lectura de Seyla Benhabib, brillante autora, quien realiza profundos anlisis de
las implicaciones éticas de priorizar lo étnico sobre lo ético: Las reivindicaciones de la cultura.

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

A través de esta respuesta, Villoro no se relaciona todavia con el problema
de la justicia, sino que lo hace al momento de abordar el andlisis de los funda-
mentos del individualismo, ya que a partir de ahi cuestiona la propuesta de que
los derechos universales tengan de manera inobjetable a los derechos indivi-
duales como su tnico referente, sefiala que sus bases y supuestos politicos re-
quieren revision y, es en este momento, que los desglosa de la siguiente
manera.” El primer supuesto acritico al que se refiere es el que concibe la li-
bertad individual como la Unica idea posible para pensar los derechos humanos
como derechos universales. El segundo postulado acritico da por sentado que
la democracia es una idea afin al individualismo, ya que la democracia es la suma
de las decisiones individuales de ciudadanos iguales entre si y ante la ley; asi-
mismo, que la democracia es el régimen de los paises mds desarrollados y el pa-
radigma a adoptar por los paises que van en direccion al desarrollo, por lo que
los grupos étnicos y minorias nacionales que no se dispongan en ese camino sin
asimilarse al cuerpo social homogéneo y renunciando a sus diferencias cultura-
les no accederdn a la civilizacion.

Al denunciar Villoro estas tesis acriticas, pretende otras bases para cimen-
tar una democracia que dé lugar a los distintos tipos de derechos (los indivi-
duales, los sociales y los culturales) considerados desde su complementariedad,
y debido a ello es que rescata del liberalismo su parte ética, como autonomia in-
dividual, y del comunitarismo la idea de que la identidad personal proviene de
la pertenencia cultural, es decir, quiere reunir ideas pertenecientes a construc-
tos enfrentados para apoyar otro orden politico. Estas intenciones se traslucen
en su ética, ella “ofrece a fodos sus miembros un horizonte comun para sus elec-
ciones personales |...] La realizacion de la libertad individual tiene pues una

Igualdad y diversidad en la era global, Buenos Aires, Katz, 2006. Sin embargo, no posa su
mirada filosofica en el contexto latinoamericano, s¢ que no por ello sus reflexiones se descali-
fican, pero es necesario que cuando se diga que se persiguen posiciones democraticas con
miras a discutir el dmbito internacional y se defiendan posturas universalistas, es imprescindi-
ble preocuparse por lo que sucede, pasa y aporta desde América Latina para no caer en la omi-
sion tedrica y geografica del tema.

“ ¢fr. Villoro, op. cit., p. 157. De igual manera se puede seguir esta misma argumentacion en su
libro De la libertad a la comunidad, México, Ariel/Tecnoldgico de Monterrey, 2001, p. 24.

56 (Méxco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

condicion: el respeto a la pertenencia del individuo a una comunidad de cultura,
es decir a un pueblo”?

Por lo tanto, ¢qué significado tiene esta ética para los derechos humanos,
en especifico, para los de solidaridad y el respeto de las costumbres de los pue-
blos indigenas? Después de esclarecer que su postura no privilegia la relacion an-
tindmica entre derechos individuales y derechos colectivos, Villoro sefiala que
lo que si persigue son las condiciones de posibilidad de un Estado respetuoso
que proteja los derechos de los pueblos a sus diferencias culturales.

Creo que lo que estd en juego en estas afirmaciones es el compromiso ético
de incluir a las comunidades indigenas en la plaza publica, y para encauzarlo Vi-
lloro tendria que involucrarse con reflexiones sobre los soportes politicos que
el Estado deberd brindar para que las participaciones politicas de los pueblos in-
digenas no se interpreten como atentados secesionistas o separatistas, sino mas
bien como una inclusion que ya no podra ser obstaculizada. Si el Estado es so-
lidario con las demandas de los pueblos indigenas, entonces, no solo es tolerante
y respetuoso de las diferencias culturales, sino que fomentara el intercambio y
el didlogo profundo entre las distintas asociaciones étnicas que lo conformen.
Es pues, un problema que habra que seguir en los desarrollos de Villoro.

Por ahora, nuestro autor precisa que el Estado que propone es plural y de-
mocratico.* Las caracteristicas de este Estado son: tinico y soberano, no se iden-
tifica con una sola cultura porque se sabe diverso, sus postulados éticos guian
las relaciones politicas conocedoras de la realidad concreta.

Una ética politica no puede limitarse a promulgar normas generales ni a estable-
cer principios abstractos. Tiene que ser una ética concreta, es decir, una ética que
considera las circunstancias, las relaciones de una accion singular con su con-
texto y las posibilidades reales de aplicacion de las normas.?

Segun Villoro, cuando se elabora una ética, sus ideales provienen desde la
consideracion de las carencias efectivas, de ahi que defina la justicia por via ne-

% Villoro, Los retos de la sociedad. . ., p. 161.
# Luis Villoro, Tres retos de la sociedad por venir, México, Siglo xx1, 2009, pp. 28-31.
 Villoro, Los retos de la sociedad. . ., p. 24.

(México 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

gativa. Es una concepcion que entiende que la justicia tiene referentes en la rea-
lidad, por esto mismo la ética-politica que nos ofrece no proviene de la consi-
deracion de las democracias consolidadas o de las sociedades opulentas, sino de
las enormes desigualdades presentes en la region latinoamericana. Es decir, sus
reflexiones tienen como objeto las democracias endebles y el inexistente con-
senso para acordar politicas en beneficio comutn. En su opusculo Ties retos de
la sociedad por venir menciona cudl es el proceder de la filosofia aqui involu-
crada: “El filésofo, al inclinarse sobre temas de la sociedad humana, no puede
menos que reflejar el ambiente historico al que pertenece”

En congruencia con lo antes dicho, su proyecto ético-politico no centra su
atencion solamente en la creacidn de principios regulativos de cardcter formal,
sino también en las condiciones efectivas concretas para propiciar desde ellas el
consenso de los derechos humanos, lo que implica despertar de lo que €l llama
“una ilusion”. Esta ilusion presenta dos niveles.

En primer lugar, es el despertar de las naciones antes colonizadas por los paises
€uropeos y, en consecuencia, el planteamiento de las reivindicaciones de los pue-
blos antes ignorados por los dominadores. En segundo lugar, en el interior de
esas naciones, contra un Estado que se crefa homogéneo, el proyecto de un
Estado plural, capaz de reconocer esas multiples exigencias de los distintos pue-
blos en su seno. De estos dos niveles surge la reivindicacion posible del multicul-
turalismo, tanto en el interior de una nacion como entre las distintas naciones.?’

Despertar de la “ilusién” le significa a Villoro su trdnsito a la critica de las fi-
losofias de J. Rawls y J. Habermas, afirma que no son pertinentes para el caso de
nuestra condicion social y politica, ya que a pesar de las diferencias importan-
tes entre sus teorfas, ambas parten “de la idea de un consenso racional entre
sujetos iguales, que se relacionan entre si”.* En otro pasaje cuestiona las pos-
turas de éstos” y de otros autores:

% Villoro, Tres retos de la sociedad. . ., p. 12.

7 Ibid., pp. 62y 63.

5 Ibid, p. 12.

¥ Es importante no olvidar estas palabras de Villoro para apreciar su postura filosofica frente al
neocontractualismo como el de John Rawls, por ejemplo éstas: “En lugar de partir del con-

56 (Méxco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

¢No es ingenuo pensar que, frente a los males del capitalismo mundial que sefialan
los autores [como Jurgen Habermas, David Held y Will Kimlicka], bastarfa apelar
alos derechos universales del hombre? La vigencia de los derechos apela a la vo-
luntad; ignora, en cambio, las causas reales, econdmicas y sociales que imposibi-
litan la realizacion de esos derechos en todas las sociedades. Frente a los males
del capitalismo, me parece que el inico remedio serfa caminar hacia un orden
mundial diferente, y aun opuesto, al capitalismo mundial. Serfa un orden plural
que respondiera a la multiplicidad de culturas.®

De este modo, Villoro justifica la necesidad de trascender los proyectos po-
liticos liberales y sociales, ya que los pueblos indigenas estdn creando asocia-
ciones politicas que muestran que es posible caminar por otros derroteros, lo
dice ast:

[...] lademocracia comunitaria que existe de hecho en nuestro pais y en otros
muchos de América Latina, basada en las comunidades indigenas, desde México

senso para fundar la justicia, a partir de su ausencia; en vez de pasar de la determinacion de
principios universales de justicia a su realizacion en una sociedad especifica, partir de la per-
cepcion de la injusticia real para proyectar lo que podria idealmente remediarla. Para ello ten-
driamos que precisar cudl es el principio de injusticia, entendiendo por ‘principio’ la explicacion
ultima de las distintas formas en que la injusticia puede presentarse, su condicion necesaria,
supuesta en todas sus variantes. Se tratarfa entonces de determinar las caracteristicas de una
relacion de justicia posible a partir de ese principio de justicia, y no a la inversa. Una aclaracion:
no pretendo llegar, por esta via, a una teorfa de la justicia que tuviera que contradecir las filo-
sofias del consenso racional. De hecho, desde ahora confieso mi adhesién a muchas ideas
—sino a todas, como veremos— de la teoria de Rawls. Pero mi punto de partida serfa distinto.
Pienso que toda reflexion ética auténtica se funda, en ultimo término, en un conocimiento
personal, diferente al saber objetivo. Las proposiciones en que se justifica no son, por lo tanto,
incontrovertibles. Pero el conocimiento personal de la presencia o ausencia de valores en el
mundo en torno debe ser sometido a una critica racional, para llegar a proposiciones acepta-
bles razonablemente de manera intersubjetiva. La injusticia es una carencia experimentada de
valor objetivo; de esa experiencia puede partir la proyeccion, basada en razones, de una si-
tuacion posible en que se darfa ese valor. Se puede llegar asi a una teorfa de la justicia fundada
en esa experiencia especifica de una carencia concreta, padecida por sujetos situados social-
mente. Esta via no implica que la teorfa a la que conduzca contradiga necesariamente las filo-
sofias fundadas en un consenso racional”. Luis Villoro, “Sobre el principio de la injusticia: la
exclusion”. “Octavas Conferencias Aranguren”, en Isegoria. Revista de Filosofia Moral y Poli-
tica, num. 22, México, 2000, pp. 103-142.
% Ibid., p. 61.

(México 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

hasta Ecuador, Paraguay y Bolivia. Es la democracia real que subsiste al nivel de
las comunidades locales y que podria ampliarse al ambito de toda la nacién ... ]
La comunidad originaria se corrompe a veces por las ambiciones de poder liga-
das a las estructuras propias del Estado nacional; otras, se superponen a ellas.
Pero la comunidad permanece como un ideal de convivencia que orienta y da
sentido a los usos y costumbres locales aunque no se realice plenamente. Es ese
proyecto el que tratan de renovar los nuevos movimientos a favor de los derechos
indigenas en toda nuestra América.’!

El tipo de Estado que propone Villoro para coordinar politicas en vistas de
un bien comun, es un tipo de Estado con el cual no comulgarian las ideologias
de los estados liberal y social, a pesar de que este ultimo defienda los derechos
sociales como signo distintivo y que le distancia de aquél. El bien comun en el
pensamiento politico es un término que no tiene la misma tradicion que el de
la libertad de individuos iguales, pues a esta libertad la protege el Estado que no
se inmiscuye en sancionar los proyectos de felicidad y de bien, ya que no privi-
legia a unos ciudadanos sobre otros porque se mantiene “imparcial” frente a sus
elecciones de vida. Por el contrario, si el Estado plural no es indiferente a las
pertenencias culturales y persigue valores objetivos, es importante que se defi-
nan los alcances de su poder frente a las decisiones de sus ciudadanos para im-
pedir que se desarrollen pricticas autoritarias y totalitarias, pues de algin modo
el Estado plural, con valores comunes, ofrecerd a la autonomia individual cier-
tos valores que no son dados para atender intereses particulares sino en aten-
cion a las necesidades de la colectividad. Con esto quiero senalar los riesgos de
uno y otro perfil de Estado: por un lado, el plural democratico, que menciona
Villoro, se compromete con valores comunes mds que con los individuales y,
por otro, el nacional capitalista con la proteccion de la individualidad como de-
rechos a la libertad y que no cuenta con espacios juridicos y politicos para los
derechos de solidaridad o colectivos de los pueblos indigenas, y que puede in-
cluso decirse tolerante de las diferencias culturales como de hecho lo vemos en
el multiculturalismo estadounidense de cardcter liberal.

U Ibid., pp. 75y 76.

56 (Méaco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

Las ideas politicas a las que Villoro alude cuando delinea el Estado plural,
consideran una base ética que le dirige hacia el bien comun, siendo éste un tér-
mino con profundas implicaciones filosofico-politicas, porque el bien comin
proviene de teorfas organicistas en las que los derechos individuales no tienen
preeminencia, como lo muestra la tradicidn aristotélico-tomista. Por lo tanto,
¢como proponer un Estado plural que no sea la nueva version de politicas je-
rirquicas?

Villoro aborda la cuestién mediante el siguiente enfoque: “El bien de una
nacion no es compartible por todos, mientras haya otro pueblo para el cual sea
un mal. Solo en el caso de que no perjudique a la comunidad mundial, el pa-
triotismo, es decir, la busqueda del bien comun de la nacidn, es un valor obje-
tivo™.** De tal forma, el Estado plural estd relacionado con politicas cuyos
horizontes no reviven programas jerarquicos, fundamentalmente porque tiene
frente de si a las circunstancias contemporaneas de los pueblos indigenas que
desde siempre han sido tratados sin aprecio de su dignidad, y exigen respeto a
sus derechos a la autodeterminacion y autonomia, acudo a las palabras de Ge-
rardo Lopez y Rivas para describirlos sintéticamente:

Las demandas de autonomia implican que los pueblos indigenas puedan ser re-
conocidos como sujetos de derechos politicos colectivos e individuales, con ca-
pacidad para definir sus propios procesos econdmicos, sus formas comunitarias
y regionales de gobierno, su participacion en los 6rganos de jurisdiccion estatal y
representacion popular, el aprovechamiento de sus recursos naturales y la defi-
nicion de sus politicas culturales y educativas, respetando los usos y costumbres
que les dotan de identidad y les permiten resistir la hegemonia de un Estado y
un régimen politico que les ha mantenido olvidados y marginados durante si-
glos. La autonomia también actia como una politica de compensacion apoyada
por la voluntad politica de un Estado democrdtico. No se trata solamente de re-
conocer derechos sobre tierras o gobiernos locales, se trata también de estable-
cer fondos y politicas nacionales para desarrollar las etnorregiones con servicios
publicos, programas econdmicos, de salud, educacion, vivienda, etcétera.*’

32 Luis Villoro, El poder y el valor, México, ck, 2004, p. 236.
% En http://www.latautonomy.org/Documents/EstudioPolitico_Mexico.pdf, p. 31.

(México 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

Con estas delimitaciones circunstanciales, el Estado plural ideal obtiene
como medida politica su capacidad para transitar sobre practicas democraticas
que incluyen a las asociaciones pluriétnicas. Por ello, los ofrecimientos tedricos que
Villoro perfila son los siguientes: ética-politica concreta, justicia por via negativa
y un principio normativo o maxima que, en su obra El poder y el valor, enun-
cia asi: “Obra de manera que tu accion esté orientada en cada caso por la reali-
zacion en bienes sociales de valores objetivos”* De tal modo, el Estado plural
con bases democraticas estard en condiciones de resolver un bien comun para
todos los humanos.

Lo que observo en las ideas de Villoro es que a la vez que afirma los valo-
res comunitarios de los pueblos indigenas, no niega la importancia de la liber-
tad individual, es mds, ¢ésta es la base que permite la interrelacion de los distintos
tipos de derechos humanos, lo que le diferencia de no ser un filosofo que venga
a proponer teotfas jerdrquicas.

Ahora bien, para avanzar en este andlisis pregunto: écudles son sus res-
puestas para establecer puentes entre las culturas? Villoro se ocupa del contacto
entre culturas y de los procesos hermenéuticos que implica un entorno de di-
versidad cultural, cuando afirma: “La figura del mundo varfa de una cultura a
otra. Los criterios admitidos para conceder la existencia de algo, la idea de lo que
es ‘razonable’ o ‘irracional’, los valores supremos que dan sentido a la vida y por
lo que vale la pena morir, varfan en las distintas culturas”.*> El problema que Vi-
lloro se propone discutir consiste en detectar las funciones que en toda cultura
se cumplen o se realizan, porque a través de ellas logrard un modelo formal aun-
que no de contenidos, ya que en cada cultura los contenidos serdn distintos, no
obstante, con la deteccion de las funciones que se comparten se estableceran
puentes de comunicacién que propiciardn los procedimientos de mutuos re-
conocimientos de sistemas de valores, veamos como lo plantea:

La funcion que cumple admitir razones, promulgar normas y proyectar valores es,
en todas las culturas, la misma, aunque su contenido difiera. Esa funcion tiene

3 Villoro, El poder y el valor, p. 246.
 Ibid., p. 181.

56 (Mexico 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

condiciones que se pueden considerar, por lo tanto, universales. Pero son uni-
versales porque son puramente formales [...] Para que se dé este proceso es
condicion necesaria que los miembros de las distintas culturas puedan inter-
cambiar sus puntos de vista, en igualdad de condiciones de poder y en ausencia
de toda coaccion. Situacion ideal, ajena a la realidad historica.

Este proceso ideal de intercambio puede ser aplicado en el esclarecimiento
de la antinomia entre individualismo y colectivismo en cada cultura, lo que puede
significar la posibilidad de vincular practicas politicas correspondientes a diver-
sas culturas que conformen el Estado plural. Para Villoro la diversidad cultural es
valiosa, de aqui que no pretenda, como otros autores, terminar con ella.

De acuerdo con los planteamientos anteriores pensemos en la propuesta
que se obtendria desde la obra de Villoro respecto a la situacion politica para un
miembro perteneciente a una comunidad indigena, en tanto que ademds de
pertenecer a ella se reconozca como ciudadano del Estado-nacion, de esta forma
transita de uno a otro contexto politico, icomo se podria catalogar su condicion
de ciudadania, por medio de una ciudadania diferenciada o de un tipo distinto
alas caracterizadas como civil y politica? Y, écon ella se asegura y proteje su par-
ticipacion en ambos espacios politicos?®’

O bien este otro ejemplo, 1a situacion de un miembro de una comunidad
originaria que no se siente parte de la mayoria, que no sale de su comunidad para
ir a convivir con y como ciudadano, como el caso anterior, sino que invierte el
punto de partida, éste estarfa conformado desde las formas de ser de la diver-
sidad para, en todo caso, articularse a los derechos individuales. Por tanto: ¢los
derechos individuales aqui tendrfan una interpretacion desde su comunidad?
Buscando en la obra de Villoro, encuentro que es pertinente traer a mencion sus
palabras siguientes:

Los pueblos indigenas, en Indoamérica, plantean una doble exigencia: autonomia

para decidir respecto de sus formas de vida y participacion en la unidad del Es-
tado. La solucion deberd hacer a ambas pretensiones. No consistird, por lo tanto,

3 Luis Villoro, Estado plural, pluralidad de culturas, México, Paid6s /unam, 2002, pp. 146y 147.
7 ¢fr. Will Kymlicka, Ciudadania multicultural, Barcelona, Paidos, 1996, pp. 22, 46, 174-176.

(México 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

en la diferenciacion de la ciudadania, sino en la separacién entre ciudadania y na-
cionalidad dominante. Una ciudadania comun a todos los miembros de un Estado
multicultural garantiza su unidad y no tiene por qué ser incompatible con el es-
tablecimiento de autonomias, con tal de no incluir en la ciudadania ninguna ca-
racteristica inaceptable para cualquiera de los pueblos que deciden convivir en el
mismo Estado.®

Se puede interpretar que para Villoro su perspectiva de justicia, por via ne-
gativa, tiene repercusiones en el dmbito democratico y en el entendimiento del
didlogo intersubjetivo para que en ellos se incluyan a las comunidades indige-
nas o pueblos originarios puesto que como podemos ver en la cita anterior, la
participacion de las comunidades indigenas no las resuelve a través de la con-
cepcion de alguna ciudadania diferenciada. Respecto a la perspectiva de la jus-
ticia por via negativa, su propuesta democrdtica consiste basicamente en la
reflexion de las condiciones politicas desde el lugar donde las hacemos, donde
hay un reconocimiento del contexto que define los contenidos del habla, del
pensamiento y del acto, y que en nuestra region estan dados por las condicio-
nes antidemocrdticas, porque no hay didlogo respetuoso ni entre los sujetos o
ciudadanos intercambiables ni de éstos con los miembros que no pueden ser in-
tercambiables en cuanto que consideran que sus diferencias no tienen que ser
dejadas de lado como si fuesen cuestiones privadas e intimas que en el dmbito
publico no interfieran, ya que su pertenencia les dota de una complejidad que
condiciona las reglas del dialogo, y en las que las diferencias tendrian que reve-
larse.

Desde mi perspectiva, el didlogo que involucre a los pueblos indigenas so-
lamente podrd efectuarse si se reconocen las asimetrias de las culturas, pues las
culturas abiertas a los intercambios reconocerdn los lugares desde donde se
habla y aprenderan de ellas, si el didlogo se pospone hasta obtener igualdad ya
sea en el sentido abstracto o histdrico, para luego buscar su establecimiento sig-
nifica mds bien una postergacion y un pretexto para nunca realizarlo. El didlogo

3 Villoro, Estado plural, pluralidad. . ., p. 103.

56 (México 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

entre culturas tiene que ser fomentado hasta lograrlo sin perder de vista la con-
dicidn de opresion y de marginacion que han padecido los pueblos originarios,
y no ocultar el acoso que han padecido. Otro aspecto relevante es el que se re-
fiere a que el didlogo entre culturas solo cobra sentido si lo étnico no impide la
participacion en la cuestion publica, y al que Villoro considera cuando piensa que
una ciudadania diferenciada podria obstaculizarla puesto que ésta mds que per-
seguir la igualdad quiere la diferencia, pero también es cierto que una ciudada-
nia ciega o indiferente de las diferencias culturales no resuelve las demandas de
visibilidad politica como lo vienen exigiendo los pueblos originarios. Es asi que,
“el velo de la ignorancia” del que parte la teoria politica de Rawls, para asegurar
la equidad, no resolverfa las exigencias del sujeto colectivo como derecho a ser
culturalmente diverso ni tampoco sus demandas de inclusion; ya que la asime-
tria en la que se ha colocado a la diversidad cultural de los pueblos indigenas,
que es mds bien una condicion de inferiorizacion, implica por lo menos dos
cosas: que esa asimetria no les permita estar en condiciones de equidad para es-
tablecer el didlogo intercultural, y que si llegase el momento de ser convocados
se les pida asimilarse o renunciar al rezago, camino que vendria a justificar tarde
o temprano la aceptacion del olvido de las pertenencias culturales y su posible
desaparicion.

Yes que “el velo de la ignorancia” rawlsiano que permite un ejercicio en be-
neficio de los menos aventajados, es una importante salida para las sociedades
bien ordenadas, no es que Rawls esté o no equivocado, sino que desde la defensa
de los derechos humanos colectivos se requiere de otros esfuerzos, creaciones
y enfoques tedricos para resolver lo que el profesor de Harvard no se propuso:
el reconocimiento de los derechos colectivos y los pueblos originarios en un
Estado plural en América Latina, esto se tiene que buscar en otro lado, no en las
peleas de familia entre liberales moderados y conservadores, puesto que es un
velo que evita ser parcial, en ciertos contextos, es en otros un lente que impide
ver otras cosas. Pero estos aspectos v las diferencias que implican las asimetrias
culturales no los vemos suficientemente desarrollados en el pensamiento de Vi-
lloro, por lo que regresemos a sus posturas.

(México 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

Este autor nos permite la oportunidad de reflexionar la presencia de los su-
jetos colectivos a la hora de elaborar proyectos ético-politicos de la llamada “so-
ciedad por venir”. Por ejemplo, cabe destacar en sus propuestas la preocupacion
sobre la justicia de las personas y de los colectivos desde la indignacion y la so-
lidaridad, lo dice ast:

La indignacidn por la injusticia y la solidaridad con el explotado conduce a dar ra-
zones de una sociedad en la que todos sean libres e iguales. Entonces, porque
creemos, fundados en razones, que una sociedad en que todos los hombres son
considerados como fines es justa, podemos actuar de modo que la solidaridad y
la compasion se sobrepongan a nuestro natural egoismo |...] El punto de par-
tida tiene que ser la experiencia personal de una carencia, en uno mismo o en los
otros; porque la compasion por el sufrimiento ajeno puede ser un primer mévil,
tanto como la privacién propia.¥

El papel de la compasion descrita antes, como puente 0 medio para acer-
car a los miembros de distintas culturas, es la capacidad de experimentar el su-
frimiento que padece otro sujeto, entonces es un proceso subjetivo y, por ende,
no puede ser un puente bien asegurado para establecer politicas entre miem-
bros de diferentes culturas, ya que habrd sujetos que no tengan la disposicion
para experimentarla, pero tal indisposicion no les exime de respetar a sus con-
géneres como sus iguales a pesar de que pertenezcan a culturas distintas. Por lo
tanto, como propuesta ética la compasion tendria que ser cimentada en una
educacion civica cuyos contenidos se justifiquen con base en la solidaridad como
eje rector, * asi como también relacionarla a economias solidarias y al reconoci-
miento de normatividades juridicas plurales. Todos estos factores conformarfan
una estrategia mas fuerte que la propuesta de la compasion ética, y creo que la
respuesta la da Villoro en otra parte de su obra, en la que tiene que ver con sus
reflexiones mds bien politicas, en especifico cuando se refiere al Estado plural,
que es mas atinada para atender las antinomias entre solidaridad y tolerancia, o

¥ Villoro, El poder y el valor, pp. 234 y 235.
0" Para una perspectiva profunda de lo que es la compasion recomiendo el libro de Martha Nuss-
baum, Paisajes del pensamiento: la teoria de las emociones, Barcelona, Paidds, 2008.

56 (Méxco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

bien las relaciones entre individuo y colectividad, u otros valores antinomicos
que aparezcan en la convivencia entre culturas en tanto presenten tension con
los criterios de bien comun,*! puesto que permiten obtener una defensa del de-
recho a la diversidad cultural de los pueblos originarios frente a otros autores de
la regidn, como por ejemplo la expuesta por un colega suyo: Ernesto Garzon Val-
dés, quien en un articulo intitulado “El problema ético de las minorias étnicas”
ofrece la ocasion para observar la relacion intelectual de ambos asi como sus di-
ferencias. Para el autor argentino la diversidad cultural no es un elemento que
permita ni el desarrollo ni la democracia, sostiene:

La diversidad cultural y étnica que aqui nos interesa es una diversidad que estd
esencialmente caracterizada por la superioridad técnico-econdmica del entorno
nacional frente a las minorfas étnicas. La existencia de esta desigualdad facilita
una conducta de coaccién y de engafo por parte del entorno nacional, es decir,
un comportamiento que apunta justamente a la destruccion de la calidad de agen-
tes morales de los mas débiles y vulnerables.

Desde este punto de vista, asume una perspectiva “técnico-econdmica” que
es la que le da soporte a su definicion de diversidad cultural y que justifica su pos-
tura a favor de la universalidad de los derechos humanos, en tanto que consi-
dera injusto que algunos grupos humanos sean destinados a permanecer fuera
de los bienes basicos* y del desarrollo técnico, lo que segin él impide que par-
ticipen de los derechos humanos universales. Define a éstos como bienes mo-

4

Para analizar los significados del término reconocimiento en la historia de la filosofia es im-
portante la exploracion que presenta Paul Ricoeur en su libro Caminos del reconocimiento,
México, FCE, 2006.

Ernesto Garzon Valdés, “El problema ético de las minorias étnicas”, en Miguel Carbonel, Cruz
Parcero y Rodolfo Vazquez [comps.], Derechos sociales y derechos de las minorias, México,
Porrtia/unam, 2004, p. 230.

Bienes basicos son aquellos que son condicidon necesaria para la realizacion de cualquier plan
de vida, es decir, también para la actuacion del individuo como agente moral; por ello cabe su-
poner que todo individuo racional esta interesado en su satisfaccion y que, en el caso de que
los miembros de una comunidad no comprendan su importancia, pueden estar justificadas
medidas paternalistas. En efecto, la no aceptacion de la garantia de los propios bienes bdsicos
es una clara sefal de irracionalidad o de ignorancia de relaciones causales elementales”, en
ibid., p. 234.

43

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

rales y como si la exigencia de homogeneidad cultural en los paises de América
Latina fuese una condicion para superar las deficiencias de nuestras democra-
cias, es decir, las minorfas y la supervivencia de la diversidad cultural represen-
tada en los pueblos originarios son disvalores puesto que significan pobreza,
rezago y conllevan un relativismo cultural que harfa peligrar la universalidad de
los derechos humanos. El parimetro que emplea este autor para referirse a la
diversidad cultural proviene de la sobrevaloracion de la técnica cuya base teo-
rica es la concepcion del desarrollo como la adquisicion de bienes y sindnimo
de libertad y dinamicidad, lo que le dota de antemano de una orientacion ya de-
finida para significar lo que es la diferencia cultural respecto de este modelo.
Ademds, se puede observar que Garzon Valdés pasa de un nivel de andlisis a
otro, es decir, defiende un tipo de forma de vida sin hacer lo que él mismo pide,
un analisis critico de los fundamentos de esa técnica y de esa economia que son
indisociables de un contexto que promueve la libertad y la dinamicidad y como
si fuesen los elementos del desarrollo de la humanidad, a la que hay que per-
tenecer para, entre otras cosas, tener la posibilidad de pensar principios éticos
que hagan abstraccidn del entono e incluir a todos los humanos y ser légica-
mente universales. Como se puede observar, se pasa del estatus logico de los
principios universales a la justificacion y supuesto de que su Unica base social
es el estatus histdrico y real de la homogeneidad cultural, ademds supone que
si las comunidades holistas de las minorias (pueblos originarios) no pueden
dejar la pobreza es porque dentro de ellas mismas no pueden crear condiciones
economicas que aseguren la libertad de sus miembros, y de ahi pasa a sostener
que la diversidad cultural promueve necesariamente un relativismo cultural y
por tanto no es posible obtener principios universales, lo cual deja ver su per-
cepcion sesgada. El o plantea del siguiente modo:

No necesito exponer aqui mi posicion de rechazo pleno del escindalo ético que
constituye el tratamiento del indio en América Latina. Posiblemente nadie sufre
en este continente con mayor intensidad que el indio las degradantes conse-
cuencias de su vulnerabilidad econdémico-social. Lo que deseo es mas bien ex-

56 (Ménco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

presar mis dudas acerca de la estrategia habitualmente propuesta para superar
esta situacion, es decir, la que recurre exclusivamente a la afirmacion de la iden-
tidad cultural.

Las respuestas de este autor a tales planteamientos son insuficientes por-
que los derechos de los pueblos originarios son derechos humanos reconocidos
en el ambito internacional que estan adoptindose en los dmbitos nacionales,
de aqui que la respuesta de Garzon Valdés sostenida en que “la superacion de
la debilidad serd posible si se avanza por la via de la homogeneizacion vy el di-
namismo”, no nos da capacidad para entender el mundo de hoy ni los principios
ideales de justicia que supone una universalidad que no ha sido pensada desde
la diversidad.

Desde aqui partiremos para apreciar las virtudes de la perspectiva de Vi-
lloro en la defensa de la diversidad cultural frente a la postura de Garzon Valdés.
Villoro sefala que el problema de la diversidad cultural no estd en la pondera-
cion de la superioridad técnica de la cultura mayoritaria, sino en cémo enfren-
tar el deterioro de la biodivesidad y la destruccidn de los territorios a los que
conduce el desarrollo econdémico, a los que da por sentado Garzon Valdés y no
solo eso sino que afirma lo siguiente:

[...] dado que las comunidades indigenas no se encuentran por lo general, ais-
ladas del contexto nacional y éste presenta un grado de desarrollo técnico-eco-
nomico, la lista de las necesidades bdsicas derivadas tiene una tendencia a una
continua expansion. Su no satisfaccion viola el principio de homogeneidad y au-
menta el nimero de los “inferiores marginados”.

Villoro al comentar las concepciones de Garzon Valdés deja ver la necesi-
dad de distanciarse de posturas liberales, sin que por ello rompa del todo con
ellas, puesto que se percata de sus limitaciones y de su incapacidad para en-
tender a los pueblos indigenas en su lucha por conservar su diversidad, posee-
dores de otras formas de sabiduria y de relacion con el entorno, maneras

“ Ibid., p. 231.
 Loc. cit.

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

distintas de ser que requieren ser defendidas a través de derechos humanos que
son afines a la defensa y existencia del Estado plural, y que la homogeneidad
“forma parte de una ideologfa de unidad nacional, en detrimento del pluralismo
cultural” %

Una de las tesis de Garzdn Valdés que es relevante es la que postula un coto
vedado como derechos humanos indisponibles por la autoridad, la cuestion es
que lo concibe sobre el principio de homogeneizacion, lo que pediriamos los que
nos inclinamos hacia la interculturalidad es un nucleo abierto a toda la huma-
nidad pero también a la inclusion de la perspectiva del cuidado de la humani-
dad que los pueblos originarios tienen, y asi contribuir a llenar los vacios de
reconocimiento de su autonomia, su participacion y sus decisiones en el Estado
democritico, lo cual esta indicando una transformacion de este Estado en uno
pluriétnico y pluricultural, y por esta via es que Villoro sostiene: “Cualquier forma
de imposicidn de valores, atin en beneficio de las propias etnias, s6lo podra jus-
tificarse moralmente sobre la base de un convenio libre”.*” En esta afirmacion es
que encuentro la aplicacion de su “via negativa de justicia” para entender la di-
versidad cultural, pues son concepciones que le permiten a nuestro autor diri-
girse a completar y a manifestar las limitaciones de las tesis que apoyan la
homogeneizacion como requisito de un régimen democrdctico, y a cuestionar
la participacion democratica desde enfoques asimilacionistas como el nico des-
tino de la cultura civica. Y es que el no reconocimiento de las propias volunta-
des de los pueblos indigenas esta en oposicion de los principios que defiende
un liberal, como Garzon Valdés.

Por otro lado, cuando afirma este autor argentino que “en modo alguno, sig-
nifica fijar para todos los tiempos y lugares un modelo tnico de progreso, como
parecen temerlo los defensores del comunitarismo y las estructuras tradiciona-
les de cada etnia”, no tenemos noticia de que los pueblos originarios, al menos
no los zapatistas, teman porque s a la civilizacion universal, pues han experi-
mentado sus efectos nocivos, sino que también porque ellos no han declarado

% Luis Villoro, “Sobre relativismo cultural y universalismo ético. En torno a ideas de Ernesto Gar-
z6n Valdés”, en Carbonel, op. cit., p. 255.
7 Ibid., p. 257.

56 (Ménco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

nunca intencion de ser hegemonicos. Sin embargo, insistimos que la idea de
este autor sobre el coto vedado serfa su contribucion, aunque tendria que ser
transformado a un coto vedado intercultural que serfa congruente, segun mi in-
terpretacion, con la postulacion y persecucion de un Estado plural como el que
Villoro perfila en su obra.

CONCLUSIONES

Para finalizar, quiero destacar algunas de las aportaciones mas importantes en la
defensa de los derechos humanos de solidaridad que el pensamiento de Luis Vi-
lloro ofrece. Existen varios niveles de contribucion, uno de ellos es el que pro-
pone analizar las desventajas de los derechos colectivos frente a la cultura
dominante, a través de la aplicacion del método de la justicia por via negativa.
Este procedimiento contribuye a evidenciar la imposicion de un modelo de ex-
plicacion de las relaciones entre derechos individuales y colectivos que no se ha
extraido del conocimiento de las tensiones que se generan en las comunidades
indigenas, ya que los conflictos que se susciten alli no se explican cabalmente ni
desde el individualismo ni desde el colectivismo en sus distintas variables occi-
dentales.

Las reflexiones de Villoro enfilan el andlisis filosofico hacia la desconfianza
del rigor que puedan cobrar las afirmaciones que colocan a los colectivismos
de los pueblos indigenas como opuestos a los derechos individuales, es decir,
son propuestas acriticas y sin suficiente sustento, ademds, los planteamientos za-
patistas estan provocando serias dificultades a quienes elaboran visiones acaba-
das y unicas de todos los pueblos indigenas frente a los derechos individuales,
como opuestas o atentatorias de cualquier reivindicacion de lo humano como
individuo, ya que, ademas, la interpretacion tnica de los derechos humanos no
la tiene el Estado moderno capitalista ni con mucho, en tanto en €l se experi-
mentan las grandes desigualdades de sus ciudadanos.

Por lo tanto, se obtiene la necesidad de comprender las propuestas de los
derechos colectivos de los pueblos indigenas sin la intervencion del binomio
exclusivista individualismo-colectivismo, para dar pie al tratamiento de las ten-

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

siones propias entre el colectivo y sus miembros provenientes de las perspecti-
vas democrdticas de las comunidades indigenas. Este problema se implica de
las reflexiones de Villoro.

Otro de los grandes temas a los que contribuye es la consideracion de la par-
ticipacion de los pueblos indigenas desde la democracia comunitaria, que revi-
taliza cuestiones de filosoffa politica no resueltas hasta ahora, como son las
relaciones entre libertad e igualdad (a mayor libertad menor igualdad y vice-
versa). El equilibrio entre ambos valores se encuentra lejos de la experiencia la-
tinoamericana. Para resolver este problema es fundamental que se recurran a
planteamientos de relaciones econdmicas no predatorias de lo humano, de la na-
turaleza y del medio ambiente. Una fuente de informacion para estas proposi-
ciones son, también, las politicas de los pueblos zapatistas que persiguen
equilibrios y procedimientos que regulen una democracia para las comunidades
y no sélo para los individuos: “Para todos todo”. La cuestion es que mds alld de
interpretaciones romdnticas de las resistencias de los pueblos indigenas, es in-
negable que representan un recordatorio de que el pensamiento politico puede
convertir la cooperacion de todos en un valor superior. En este sentido, es que
el individuo no es un elemento mds de la comunidad de estos pueblos, sino a
quien se le deben ofrecer las condiciones para vivir una vida plena, que en el ca-
pitalismo no tiene lugar entre sus principios.

El reto que esta por venir en América Latina es que sus estados reconoci-
dos como pluriétnicos no reciclen politicas indigenistas con el objeto de en-
mascarar su oposicion a la diversidad cultural, ni tampoco revivan proyectos
jerdrquicos para atender las diversidades culturales. Es indispensable que se re-
cojan las propuestas que los pueblos indigenas estan creando para poder lla-
mar a esas politicas publicas libres, justas y democraticas. Villoro presenta pistas,
derroteros y categorias éticas para encauzar el desafio que implica la pluralidad
democrdtica. Nos deja problemas por resolver, por ejemplo, conocer las entra-
fas politicas de comunidades indigenas que resuelven sus tensiones sociales
desde otros principios, por ejemplo, los pertenecientes al buen vivir o sumak

 Villoro, De la Libertad a la. .., p. 37.

56 (Ménco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

kawsay de pueblos originarios andinos® sustentado en una concepcion de la na-
turaleza v las relaciones humanas distintas de la occidental, para hacer patente
la posibilidad de otras interpretaciones respetuosas de lo humano en /as socie-
dades por venir en las que se crearfan transformaciones politicas y juridicas para
un Estado plural. Sin duda el problema aqui es que los distintos tipos de dere-
chos humanos no se promuevan en un solo tipo de derechos, pues esto seria
como poner en el lugar de la dominacion occidental otra, y no es esto lo que se
persigue al hablar de derechos humanos, sino mas bien el entendimiento de
que lo humano es posible de muchas maneras y algunas no pretenden ser trans-
portadas a otros lugares pero no por ello significa que no cuiden de lo humano.

Recibido: 18 de octubre, 2012.
Aceptado: 19 de noviembre, 2012.

© Amberto Acosta, Buen vivir Sumak kawsay. Una oportunidad para imaginar otros mundos,
Quito, Ediciones Abya-Yala, 2012; Atawalpa M. Oviedo Freire, Qué es el sumakawsay 3¢ Via: vi-
talismo, alternativa al capitalismo y al socialismo, La Paz, Garza Azul, 2012.

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

BIBLIOGRAFIA

AviLa SANTAMARIA, Ramiro, El neoconstitucionalismo transformador. El Estado y
el derecho en la Constitucion de 2008, Quito, Alberto Acosta y Esperanza
Martinez Editores/Ediciones Abya-Yala, 2011.

BarIE, CLETUS GREGOR, Pueblos Indigenas y derechos constitucionales en Amé-
rica Latina: un panorama, 2* ed., La Paz, Banco Mundial Fideicomiso No-
ruego, 2003.

BARRY, BRIAN, La justicia como imparcialidad, Barcelona, Paidds, 1997.

BENHABIB, SEYLA, Las reivindicaciones de la cultura. Igualdad y diversidad en
la era global, Buenos Aires, Katz, 2000.

CARBONELL, MIGUEL [adap.], Constitucion Politica de los Estados Unidos Mexi-
canos, México, Porraa, 2010.

CARBONELL, MIGUEL, CRUZ PARCERO y RODOLFO VAZQUEZ [comps.], Derechos socia-
les y derechos de las minorias, México, Porria/unam, 2004.

CarriLLO TRUEBA, CESAR, Pluriverso. Un ensayo sobre el conocimiento indigena
contempordneo, México, Programa Universitario México Nacion Multicul-
tural-unam, 2006.

CLAVERO, BARTOLOME, Geografia juridica de América Latina. Pueblos indigenas
entre constituciones mestizas, México, Siglo xxi, 2008.

Comision de Asuntos Indigenas, Los derechos de los pueblos indigenas en el
marco de la reforma del Estado, México, IX Legislatura. Cimara de Dipu-
tados, 2008.

CorrEaS, Oscar [coord.], Derecho Indigena, t. 1, México, Conacyt/Ediciones Co-
yoacdn, 2007.

E7IN, La marcha del color de la tierra, México, Rizoma/Causa Ciudadana, 2001.

___, Documentos y comunicados, 4 vols., México, Era, 1994, 1995, 1997 y
2003.

Garcia COLORADO, GABRIEL € IRMA ERENDIRA SANDOVAL, Autonomia y derechos de los
pueblos indios, México, Camara de Diputados. LVII Legislatura-Instituto de
Investigaciones Legislativas, 2000.

GARZON VALDES, ERNESTO, Inistituciones suicidas. Estudios de ética y politica, Bar-
celona, Paidds/unam, 2000.

56 (Méxco 2013/1): 49-79



AN LuisA GUERRERO GUERRERO

GonzALEZ CasaNovA, PaLo, De la sociologia del poder a la sociologia de la ex-
plotacion. Pensar América Latina en el siglo xx1, antologfa e introd. de Mar-
cos Roitmann, Bogota, Cracso Coediciones/Siglo del Hombre Editores, 2009.

HERNANDEZ NavaRRO, LIS y RAMON VERA HERRERA [comps. |, Acuerdos de San An-
drés, México, Era, 2004.

JENKINS, KEITH, ¢Por qué la Historia?, México, FCE, 2006.

Kymricka, Wi, Ciudadania multicultural, Barcelona, Paidos, 1996.

LENKERSDORF, CARLOS, Filosofar en clave tojolabal, México, Miguel Angel Porria,
2005.

, Hombres verdaderos, México, FCg, 2005.

LENKERSDORF, GUDRUN, Repuiblicas de indios. Pueblos mayas en Chiapas del siglo
xvi, México, Plaza y Valdés, 2010.

LopEz BARCENAS, FRANCISCO, La diversidad mutilada. Los derechos de los pueblos
indigenas en el estado de Oaxaca, México, UNam, 2009.

MarTiNEZ ESPINOZA, MANUEL IGNACIO, “Las juntas de buen gobierno y los caracoles
del movimiento zapatista: fundamentos analiticos para entender el feno-
meno”, en Revista de Investigacion Politica y Sociologica, vol. 5, nim. 1,
Santiago de Compostela, Universidad de Santiago de Compostela, 2006, pp.
215-233.

MILLER, DAVID [comp.], Popper: escritos selectos, México, FcE, 2000.

Nast Tojas, CLAUDIO, La concepcion de derechos fundamentales en Latinoa-
mérica, México, Fontamara, 2012,

NUNEZ RODRIGUEZ, CARLOS JUAN, La marcha de la dignidad como buisqueda de la
autonomia, México, Plaza y Valdés, 2008.

NussBaUM, MARTHA, Paisajes del pensamiento: la teoria de las emociones, Bar-
celona, Paidds, 2008.

RICOEUR, PauL, Caminos del reconocimiento, México, Fcg, 20006.

Sapato Hipa [coord.], Ciudadania politica y formacion de las naciones. Pers-
pectivas historicas de América Latina, México, Fideicomiso Historia de las
Amércias/FcE, 2003.

SUBCOMANDANTE INSURGENTE MARCOS, En algtin lugar de la selva lacandona. Aven-
turas y desventuras de don Durito, prol. de José Saramago, México, Edn,

(Méxco 2013/1): 49-79 56



ASOCIACIONES PLURIETNICAS Y DERECHOS HUMANOS: UNA REFLEXION FILOSGFICA DE Luis VILLORO

2008.
Truesa, CEsAR CARRILLO, Pluriverso. Un ensayo sobre el conocimiento indigena
contemporaneo, México, uNaM, 2006.
ViLoro, Lus, De la libertad a la comunidad, México, Ariel/Tecnoldgico de Mon-
terrey, 2001.
, Tres retos de la sociedad por venir, México, Siglo xx1, 2009.
, El poder y el valor, México, rcE, 2004.
, Estado plural, pluralidad de culturas, México, Paidos/uNam, 2002.
, Los retos de la sociedad por venir, México, ck, 2007.
, “Democracia comunitaria”, Conferencia dictada el 21 de noviembre,
2006, en el Auditorio Raul Bailleres del 1tam.
WOMACK JR., JORN, Rebelion en Chiapas. Una antologia bisiorica, México, De-
bate, 2009.

BIBLIOGRAFIA ELECTRONICA

LOPEZ Y Rvas, GULBERTO, “México: las autonomias de los pueblos indios en el 4m-
bito nacional”. En www.latautonomy.org/Documents/EstudioPoliticoMe-
xico.pdf.

UpriMNY, RODRIGO, “Las transformaciones constitucionales recientes en América
Latina: Tendencias y desafios”. En www.juridicas.unam.mx/wccl/ponen-
cias/13/242.pdf (fecha de consulta: diciembre de 2012).

En http://palabra.ezln.org. mx/comunicados/2003/2003_07_e.htm (fecha de con-
sulta: 2011).

En http://palabra.ezln.org.mx/ (fecha de consulta: julio de 2003).

56 (Ménco 2013/1): 49-79



