
111

ELPRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDADYLASATISFACCIÓN
DE LAS NECESIDADES EN FRANZ HINKELAMMERT

José Manuel Arellano Lázaro*

El hambre es el primero de los conocimientos.
Tener hambre es lo primero que se aprende

y la ferocidad de nuestras entrañas se enciende,
allá donde el estómago se inicia.

Miguel Hernández

RESUMEN: Para Hinkelammert la acción humana está limitada por varios ám-
bitos, el económico, el político, el tecnológico, etc., pero en última instancia
está limitada por la satisfacción de las necesidades. Ya que aun si el ser hu-
mano no reproduce su vida se muere, por ello la satisfacción de las necesi-
dades es el límite más allá del cual no podemos ir. Así, el autor nos propone
un principio para juzgar la factibilidad de todas nuestras acciones y proyec-
tos de vida (el principio empírico de imposibilidad). Si un proyecto de vida o
una institución contradice o impide la reproducción y crecimiento de la vida
será perverso. Por ello la ética comienza cuando afirmamos la vida y nega-
mos la muerte.

PALABRAS CLAVE: Ética, Principio de imposibilidad, Factibilidad.

ABSTRACT: The one stops Hinkelammert the human action this limited one
for several environments, the economic one, the politician, the technological
one, etc., but ultimately this limited one for the satisfaction of the necessities.
Since an if the human being doesn’t reproduce his life he dies, for it the satis-
faction of the necessities the limit beyond which we cannot go. This way, the
author proposes us a principle to judge the feasibility of all our actions and
projects of life (the empiric principle of impossibility). If a project of life or an
institution contradicts or it impedes the reproduction and growth of the life will
be perverse. For it the ethics begins I go a long way we affirm the life and we
deny the death.

KEY WORDS: Ethics, Principle of impossibility, Feasibility.

* Facultad de Filosofía y Letras-UNAM (diogenesal@hotmail.com).

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 111



112 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

I. INTRODUCCIÓN

Presupuestos éticos y metodológicos

Franz Hinkelammert tiene un extenso trabajo en el que los temas de eco-
nomía, filosofía y teología son los más recurrentes; ha participado en
publicaciones conjuntas sobre América Latina, la teoría de la dependencia
y la globalización. No obstante, de todos los trabajos del autor destaca uno
de ellos: Crítica a la razón utópica. Este libro aparece en 1984 publicado
por el Departamento Ecuménico de Investigaciones de San José Costa
Rica. El texto tiene la virtud de exponer lo que podemos considerar los pre-
supuestos metodológicos de Franz Hinkelammert. En él recoge artículos y
reflexiones hechas durante su estancia en la URSS allá por los años cin-
cuenta del siglo XX y que debido a las circunstancias sociales y políticas
sólo hasta este momento se dan a conocer en Latinoamérica,1 acompañan
a este texto reflexiones más recientes sobre Economía política, Filosofía
y Teología. Crítica a la razón utópica es un texto que se viene constru-
yendo en un proceso complejo a lo largo de los años y da cuenta de la
madurez del pensamiento de Hinkelammert.

Es un trabajo que alcanza un alto grado de abstracción y de sistema-
tización, rigurosamente elaborado que no deja cabos sueltos y que
aborda temas muy complejos. Expone uno de los temas más importantes
y más difíciles de la filosofía política contemporánea: el tema de las uto-
pías, que sobra decirlo es uno de los principales temas que hoy en día
tiene una urgencia y necesidad primordial.

Hinkelammert realiza una crítica a todo el pensamiento utópico oc-
cidental y en particular a sus corrientes contemporáneas más importan-
tes, es una crítica trascendental a la manera kantiana, que busca revelar

1 Al respecto puede consultarse el capítulo “el marco categorial del pensamiento soviético
contemporáneo”. Cuenta Hinkelammert que en su momento no pudo dar a conocer en
su totalidad este trabajo, ya que se publicó sólo una parte del mismo, pues la misma ins-
titución que financiaba el proyecto le censuró la parte fundamental en que hacía críticas
al modelo soviético. El texto tuvo que esperar cerca de 30 años para su publicación.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 112



113LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

los marcos categoriales últimos desde los cuales se construyen tales uto-
pías. De hecho en este trabajo se incluye el texto sobre “el marco cate-
gorial del pensamiento soviético“, en el que literalmente se adelanta a su
tiempo, ya que plantea una crítica al “socialismo real” que más tarde la
encontraremos en la crítica hecha por la Perestroika.2

Hinkelammert como los buenos teóricos desarrolla una visión del
mundo contemporáneo que le permite prever y detectar los problemas
fundamentales de los seres humanos. Es un autor que indudablemente se
adelanta a su tiempo y nos plantea una radiografía del mundo actual,
pero es ignorado por las grandes instituciones filosóficas del primer
mundo, claro como vive en el Tercer Mundo y escribe en español queda
fuera de las grandes discusiones.3 Es sólo diez años después cuando su
trabajo comienza a difundirse.

La crítica que propone Hinkelammert es de carácter marxista y está
dirigida a los principales pensamientos contemporáneos y a sus modelos
utópicos, lo que lo llevará a proponer una interpretación novedosa de la
filosofía misma.4

Analiza el neoconservadurismo, el anarquismo, el neoliberalismo, el
socialismo real y termina el texto con un apartado sobre Teología de la Li-
beración a la luz del pensamiento crítico; en general realiza la crítica del
anti utopismo y la falsa utopía.5 El objetivo del autor es mostrar las incon-

2 El autor hace notar que el proyecto socialista se desvió de sus objetivos e hizo del pro-
yecto de liberación una forma más de dominio sobre el ser humano al convertir la tasa
de crecimiento en el único criterio olvidándose de las necesidades humanas.

3 En la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM es Enrique Dussel, quien se encarga
de difundir su pensamiento cuando en 1992 propone en su seminario de Filosofía po-
lítica la lectura de Crítica a la razón utópica. A invitación de Enrique Dussel se in-
corpora a las discusiones con los filósofos franckfurtianos K. Apel y J. Habermas. A
partir de entonces la misma Europa comienza a abrirse al diálogo con el Tercer Mundo.

4 De hecho lo que realmente hace Hinkelammert es retomar la propuesta de Marx modifi-
cando algunos aspectos pero manteniendo el núcleo de su reflexión en el ser humano.

5 En otros libros Hinkelammert se encarga de la crítica a la llamada postmodernidad, así
como al pensamiento de Max Weber. Al respecto pueden consultarse los libros Cultura
de la esperanza y sociedad sin exclusión, El mapa del emperador, El grito del sujeto,
Totalitarismo y democracia, así como El huracán de la globalización, editados por el
Departamento Ecuménico de Investigaciones de San José, Costa Rica.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 113



114 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

sistencias no sólo lógicas, sino principalmente empíricas en las que caen
dichas propuestas. Destruye los presupuestos sobre los que se estructuran
y hace notar las contradicciones de las propuestas. Nos advierte que los
autores de dichos modelos han caído en la ilusión trascendental —que
es intentar como posible de alcanzar a largo tiempo el modelo ideali-
zado—. Es el caso del neoliberalismo que intenta lograr el equilibrio
perfecto del mercado por medio de la competencia, y en la búsqueda de
esa ilusión sacrifica a los seres humanos. Nos dice Hinkelammert que in-
tentar lo imposible como si fuera posible es rebasar el marco de la rea-
lidad. El objetivo es delimitar el campo de lo posible para la acción
humana del campo de lo imposible.

Ese trabajo podría haberse titulado también “sobre lo imposible y lo
posible”, ya que es a partir de la imposibilidad como principio, que el
autor realiza el análisis de los modelos de imposibilidad de las ciencias
sociales. Nos dice Hinkelammert que lo imposible tiene un papel im-
portante en el nivel epistemológico y práctico, ya que es a partir de la
conceptualización de lo imposible como aparece el marco de lo posible.
Por ello uno de los aportes fundamentales de nuestro autor es el principio
general empírico de imposibilidad.

II. EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD

La crítica a Popper desde Popper

En el capítulo V de Crítica a la razón utópica, Hinkelammert presenta
la crítica de Karl Popper a los modelos de planificación perfecta, com-
petencia perfecta institucionalización y a sus respectivas teorías, luego
analiza la metodología de Popper. Estos modelos son imposibles, porque,
señala Hinkelammert suponen ciertas imposibilidades para su realiza-
ción, como es el caso del modelo conservador de Peter Berger que nos
lleva a un control perfecto sobre la sociedad, el neoliberalismo porque
presupone la competencia perfecta etc. Estas imposibilidades Popper las

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 114



115LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

caracteriza como Principios de Imposibilidad que Hinkelammert va a
desarrollar hasta sus últimas consecuencias, como veremos enseguida.

Popper nos dice que estos Principios de Imposibilidad son de carác-
ter lógico. Por ejemplo es lógicamente imposible el control total de una
sociedad, porque cada nueva relación de control es una nueva relación
a controlar, y así sucesivamente hasta el infinito. Veamos otro ejemplo:
es imposible el anti-intervencionismo total (en economía por ejemplo)
porque toda nueva acción de desintervención es de suyo una interven-
ción y así sucesivamente. Por lo tanto es imposible lógicamente concebir
el anti-intervencionismo total (como pretende el neoliberalismo o la pla-
nificación total del socialismo real).6

Nos dice Popper que los Principios de Imposibilidad son los que deli-
mitan la esfera de la ciencia y la metafísica. La esfera de la ciencia de-
limitada por los Principios de Imposibilidad (PI), es la esfera de las leyes
y las teorías que se someten a la teoría de la falsabilidad,7 y la esfera de
la metafísica es la esfera de las pseudo-teorías, de los sueños y de las
utopías. Para Hinkelammert este descubrimiento de los Principios de
Imposibilidad es fundamental. Señalan los límites de toda acción hu-
mana posible y permite destruir la ilusión trascendental. Pero a diferen-
cia de Popper, para Franz estos PI no son de imposibilidad lógica, sino
de imposibilidad empírica, por ello los PI que Popper llamaría Principios
Generales Lógicos de Imposibilidad, Franz Hinkelammert los llama
Principios Generales Empíricos de Imposibilidad o Principios Empíricos
Generales de Imposibilidad (PEGI-PI).

6 Cfr. Franz Hinkelammert, Crítica a la razón utópica, San José, Departamento Ecumé-
nico de Investigaciones (DEI), 1984, pp. 275.

7 Para Popper la falsabilidad designa la posibilidad que tiene una teoría de ser desmentida,
falseada o “falsada” por un hecho determinado o por algún enunciado que pueda deducirse
de esa teoría y no pueda ser verificable empleando dicha teoría. Toda verdadera teoría
científica tiene que ser sometida a este proceso de verificación. “La Validez de las teo-
rías científicas descansa sobre enunciados falsables y que solamente éstos pueden garan-
tizar el status científico de tales teorías”. Enunciados seguros supondrían conocimientos
totales. Ibid., p. 159.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 115



116 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

Es importante aclarar esta distinción ya que contiene implicaciones
fundamentales para nuestro autor. Los PEGI son juicios empíricos, cate-
góricos, apodípticos, no falsables, de validez científica, lógicamente po-
sibles, fácticamente imposibles, contrastables y evaluables. El hecho de
que los PEGI no sean falsables empíricamente es de una gran importancia
metodológica, ya que permite a Hinkelammert poner en duda la teoría
de la falsación de K. Popper, asunto que no puede resolver el mismo
Popper. El problema es: los PI tienen validez científica y por lo tanto la
teoría de la falsabilidad queda cuestionada como teoría general, o se
mantiene la teoría y los PI no tienen validez científica perdiéndose todo
criterio de demarcación y cuestionándose toda la teoría de la ciencia de
Popper, lo que va a cuestionar a su vez la teoría de la falsabilidad.

Para resolver este problema Hinkelammert estudia los posibles fal-
sadores de los PI, descubriendo que son imposibles empíricamente, pero
que lógicamente son posibles. Son los mismos Principios de Imposibi-
lidad (PI) pero expresados positivamente.

□□ PI. Es imposible que un hombre construya un perpetuum mobile.
Falseador: éste es un perpetuum mobile.

□□ PI. Es imposible un hombre inmortal.
F: Éste es un hombre inmortal.

□□ PI. Es imposible que un hombre viva sin alimentos.
F: Este hombre vive sin alimentos.

□□ PI. Es imposible que un hombre tenga conocimientos ilimitados.
F: Este hombre tiene conocimientos ilimitados.

□□ PI. Es imposible un hombre para el que no valga la discursividad en
el tiempo.
F: Este hombre se mueve en el tiempo según su voluntad.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 116



117LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

□□ PI. Es imposible un hombre para el que no valga la discrecionalidad
en el espacio.
F: Este hombre se mueve según su voluntad instantáneamente en el
espacio y puede estar en varios lugares a la vez.8

Estos falsadores son imposibles empíricamente. Pero son posibles
lógicos, describen el conjunto de los mundos metafísicos, y bien señala
Hinkelammert fundan todo mundo trascendental posible. Son los mis-
mos PI pero presentados positivamente, lo cual les da su carácter trascen-
dental. Hinkelammert los llama falsadores trascendentales.

De hecho, estos falsadores trascendentales trascienden el marco de
la teoría de Popper, para quien los falsadores o enunciados básicos son
hechos observables en el tiempo y el espacio que falsean una teoría o ley.

Por ello la teoría de la falsabilidad de Popper no puede dar cuenta de
los PEGI y sus falsadores trascendentales, ni de las leyes empíricas gene-
rales. Habría entonces dos tipo de inducción, dos tipos de falsadores y
dos tipos de leyes de la ciencia. Al declarar Popper todos los enunciados
científicos como falsables no puede ya admitir la existencia de imposi-
bilidades apodícticas,9 a no ser como contradicción de la lógica formal.
Por ejemplo el enunciado los seres humanos no pueden vivir sin alimento
es un hecho demostrativo que no admite contradicciones. Popper no
puede ver eso ya que no acepta los enunciados no falsables por ello cae
en contradicción.

Pero Hinkelammert continúa con su crítica a Popper, los PI delimitan
dos mundos: el de la ciencia y el de la metafísica. Pero Hinkelammert ya
ha mostrado cómo el mundo de la ciencia tiene tanto un componente em-
pírico como uno trascendental delimitado por los PI. Lo que realmente
demarcan los PEGI son el mundo de lo trascendental del mundo de lo empí-
rico, o dicho en otros términos: el mundo de lo posible y de lo imposible.
Si Popper ha caracterizado el primero como metafísica, pues la ciencia
tiene su componente metafísico ineludible. Popper ha quedado en el

8 Cfr. Hinkelammert, op. cit., p. 275.
9 Cfr. Ibid., capítulo IV.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 117



118 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

segundo nivel en su teoría particular, que de paso ha dado los propios
elementos para trascenderla.

Después de esta explicación un tanto apresurada de la crítica a Popper,
Hinkelammert aborda el tema de las utopías pero retomando los PEGI del
tema anterior. Nos dice que el mundo de las utopías es también el mundo
de lo imposible, de los modelos ideales de la ciencia e incluso el mundo de
la trascendencia teológica, aunque todas esas determinaciones presentan
sus necesarias diferencias categoriales. El mundo de lo trascendental no es
entonces estigmatizable; es algo necesario e inevitable para el ser humano.

El ser humano tiene una tendencia ontológica a trascender su en-
torno. Esto es, a transformar la naturaleza o la sociedad, no sólo porque
tenga objetivos que realizar sino, principalmente, porque él es un sujeto
con necesidades qué satisfacer. Y es por medio de esa transformación
que puede satisfacerlas. Es un ser de la praxis, pero su actuar no es una
acción libre de condicionamientos, es más bien acción limitada, aunque no
absolutamente limitada. En su accionar el ser humano busca trascender su
realidad,10 pero se da cuenta de que está sometido a ella, así su accionar
está limitado por el marco de lo posible. Dicho marco nos muestra lo que
se puede y lo que no se puede hacer, de no existir este marco de lo posible,
no cabría hablar de un límite para la acción humana y ésta no estaría so-
metida a la realidad. Entonces, estaríamos hablando del sujeto absoluta-
mente libre de Descartes. Pero por otra parte, si no existiera la posibilidad
de trascender lo dado, no sería posible pensar en una transformación de
lo existente, que socialmente es opresor la mayoría de las ocasiones.
Esto es, no podríamos pensar en cambios sociales y tendríamos que aco-
plarnos y conformarnos con un sistema injusto.

[...] el trascender lo posible (la realidad) es condición para conocer lo posible
y, a su vez, conocer lo posible es condición para trascender la realidad en el
marco de lo posible.11

10 El hombre moderno así como la ciencia durante mucho tiempo se han comportado
como si fueran “los dueños del mundo” y han expoliado destruyendo el entorno sin
ninguna restricción.

11 Hinkelammert, op. cit., p. 232.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 118



119LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

El problema es, pues, buscar los marcos o límites a partir de los cuales
el sujeto puede actuar, sin tratar de realizar algo que está más allá de sus po-
sibilidades reales. Así, el sujeto reconoce a) una realidad que existe inde-
pendientemente de él y b) que le marca límites en su accionar. Es este
reconocimiento de la realidad que va más allá del sujeto lo que le permite a
Franz Hinkelammert superar posturas idealistas tan presentes en la ciencia
moderna. Esto hace que la propuesta del autor esté siempre en tierra firme.

Pero como el sujeto12 tiene una tendencia natural al conocimiento,
está en busca constante de nuevos conocimientos que le permitan trans-
formar su entorno.

Así, el sujeto formula proyectos que trata de realizar, pero el realizar
dichos proyectos implica trascender lo dado. El interés por trascender lo
dado lo lleva a aspirar a conocer la totalidad, lo cual es imposible, por
ello recurre a la elaboración de conceptos o categorías universales que
le permiten trascender la empíria y “superar” las limitaciones propias
del ser humano.13 De hecho así es como se elaboran las teorías científi-
cas, pero son de carácter hipotético, ya que no son más que una construc-
ción del sujeto y muchas veces no son consistentes. Lo que sucede es que
el sujeto nunca logrará conocer la totalidad de lo real, por el principio de
imposibilidad: “es imposible una persona con conocimiento perfecto o
ilimitado”. Los Principios de Imposibilidad nuevamente actúan para
delimitar el campo de lo posible. Los conceptos universales trascienden
toda experiencia posible, pero a su vez son trascendidos por la realidad.14

12 Para Hinkelammert la categoría sujeto tiene una connotación más específica que está li-
gada a la lucha por la vida. Desarrolla esta idea en uno de sus trabajos más recientes El
grito del sujeto. Nos dice Hinkelammert que sólo es sujeto el que puede afirmarse como
tal al negar el sistema, al respecto puede consultarse el apartado final de este trabajo.

13 El interés que mueve al ser humano a conocer y transformar la realidad, no es un mero
interés cognoscitivo, sino más bien es un interés vital. Marx decía que el ser humano al
transformar la naturaleza se transforma a sí mismo por medio del trabajo, es decir desa-
rrollaba sus capacidades tanto físicas como intelectuales, en una palabra se constituía a
sí mismo como ser humano, se humanizaba. Hinkelammert sigue a Marx en este punto.

14 Cfr. Hinkelammert, op. cit., capítulo IV.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 119



120 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

De lo contrario estaríamos diciendo que la parte es igual al todo. Es decir,
el ser humano sólo puede tener acceso a un número determinado de casos
y a partir de las observaciones realizadas construye conceptos de alcance
universal que “den cuenta de todos los casos posibles”, pero a su vez estos
conceptos universales son (superados) trascendidos por la realidad.

Al igual que los conceptos universales, las teorías científicas son
igualmente hipotéticas15 y trascendidas por la realidad. Pero si seguimos
la regla de que “toda teoría científica es hipotética”, tendríamos que el
enunciado “la realidad trasciende a las ciencias” es también hipotético,
con lo cual caeríamos en un círculo vicioso. Como aquella vieja discu-
sión de los filósofos acerca de la existencia de términos absolutos —si
afirmas que no existen términos absolutos entonces tu misma afirmación
es de hecho un absoluto—. Hinkelammert resuelve este problema al
hacer la distinción entre dos tipos de hechos: aquellos que pueden ser fal-
sables y los hechos fundantes.

Hechos fundantes (o meta hechos) cuya afirmación no es falsable, y hechos
cuya afirmación es falsable y por tanto, hipotética.

Los hechos fundantes, son afirmados por Principios de Imposibilidad;
constituyen el ámbito de los hechos hipotéticamente afirmados. Pero como
tales los hechos fundantes constituyen el punto de partida de la deducción
de leyes generales de las ciencias empíricas.16

Por ello, el enunciado “la realidad trasciende las teorías científicas
y al sujeto” es un hecho categórico no falsable, de lo contrario sería po-
sible la existencia del sujeto fuera de la realidad, es decir, trascendente.
El principio de imposibilidad “es imposible que un sujeto viva por fuera
de la historia y de la realidad” sería falsable empíricamente.

15 Ibid., p. 234. Hinkelammert nos dice que “el pensamiento teórico aborda la realidad
por medio de teorías. “Siendo estas teorías necesariamente inseguras, teorías seguras
suponen el conocimiento de todos los hechos “lo cual es imposible empíricamente”.

16 Ibid., p. 236.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 120



121LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

III. LOS PRINCIPIOS DE IMPOSIBILIDAD: ÉTICA Y SUJETO

Tenemos un primer hecho fundante “la realidad trasciende al sujeto y le
marca límites para su acción”. Pero también existe otro hecho fundante,
que es “la subjetividad del ser humano trasciende las determinaciones del
sujeto”, lo que Hinkelammert quiere señalar es que el ser humano no se
agota en las determinaciones del sujeto, sino que es una plenitud que está
más allá de las determinaciones que le impone la institucionalidad al sujeto,
tiene un carácter simbólico.

El mundo moderno hace del sujeto uno de sus conceptos centrales, pero
no capta lo fundamental del problema. La ciencia y ciertas filosofías mo-
dernas17 tienen una idea de sujeto que está atravesada por un enfoque forma-
lista que empobrece la noción de sujeto. Veamos un ejemplo breve: para las
grandes compañías transnacionales no somos más que potenciales consu-
midores, trabajadores mal preparados, mano de obra barata o en el peor de
los casos somos estorbos o deshechos de la sociedad que se deben eliminar.

En esta misma línea, Hinkelammert nos dice que la persona —el su-
jeto vivo— trasciende todas las determinaciones (reducciones) que el
sistema, la ciencia o las teorías científicas hacen de él, el lenguaje, los
medios de difusión, los políticos, etc., distorsionan la noción de sujeto.
El ser humano es tematizado como un sujeto cognoscente dentro de un
paradigma de la conciencia que no es más que una visión del sujeto
como un no-vivo. Como dice Germán Gutiérrez

El ser humano es interpretado (como) un sujeto trascendental de todo cono-
cimiento y enunciado, que prescinde de toda corporalidad y concretud his-
tórica, y se sitúa ante el mundo en condición de observador imparcial y no
involucrado.18

17 Pienso en una filosofía como la de Emmanuel Kant, el Racionalismo de Descartes y el
Empirismo de Hume por una parte y por otra en los economistas clásicos como Adam
Smith, David Ricardo que perfilaban al ser humano de manera formal-abstracto.

18 Germán Gutiérrez, Ética y economía en Adam Smiht y Friederich Hayek, México,
Universidad Iberoamericana, 1996 (Tesis de Maestría publicada por el Departamento
Ecuménico de Investigaciones, San José, 1998). p. 29.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 121



122 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

Hinkelammert va a demostrar que la persona —el sujeto vivo— es la
condición de posibilidad (condición necesaria) para la existencia de cual-
quier tipo de manifestación posterior del sujeto. Es decir, detrás del su-
jeto cognoscente de las ciencias está el sujeto vivo con necesidades.

Como se trata de un sujeto con necesidades debe actuar con la inten-
ción de transformar su entorno (la realidad) para obtener los bienes que
satisfagan sus necesidades. Por ello el ser humano se transforma en un
sujeto actuante y reflexivo. Este sujeto actuante y reflexivo sólo puede
actuar a partir de los límites que le marca la realidad. Por ello la actua-
ción del sujeto está sometida al marco que le impone la realidad, de esta
manera el sujeto construye fines de acción, que a su vez se inscriben en
proyectos de alcance mayor.

Sin embargo nos advierte Hinkelammert, del conjunto de todos los
fines posibles el ser humano sólo tiene acceso a un número determinado
de ellos, no a todos los fines. Y a su vez de ese número determinado de
fines el sujeto sólo puede elegir un subconjunto de los fines posibles, ya
que se enfrenta a un nuevo límite que le marca la realidad, el límite de la
escasez de medios para la realización como condicionante material de toda
elección. Ilustremos este caso por medio de un ejemplo: supongamos que
nuestro fin es difundir el conocimiento y enseñar a leer a todos los niños
y jóvenes del país; nuestro fin choca con límites que le marcan las con-
diciones materiales, ya que no existen medios materiales (y económicos)
para fabricar todos los libros y cuadernos necesarios para lograr dicho
fin. Por otra parte harían falta también las instalaciones en las cuales se
pueda realizar dicho proyecto, salvó algunas excepciones es difícil ense-
ñar a leer si no tenemos instalaciones adecuadas, aún más necesitaríamos
de un inmenso número de voluntarios y voluntarias que nos ayuden en
nuestra campaña.

Para trascender lo dado, habíamos dicho, el sujeto recurre a la ciencia,
éste abstrae una parte de la realidad que la convierte en empíria, la cien-
cia se vuelve tecnología para hacer posibles dichos proyectos. Pero ahí
se da cuenta que de los proyectos tecnológicamente posibles no todos se
pueden realizar, ya que están delimitados a su vez por el ámbito de lo eco-

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 122



123LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

nómico. Es decir, cualquier proyecto que se pretenda realizar sea o no
tecnológico, necesita de condiciones materiales —y económicas— para
su realización. Así, los proyectos tecnológicamente posibles se vuelven
a su vez económicamente posibles, en cuanto pueden ser realizados en este
nuevo ámbito.

Ningún proyecto puede realizarse si no es materialmente posible, y la volun-
tad no puede sustituir jamás las condiciones materiales de posibilidad.19

El marco de los proyectos económicamente posibles es menor que
el de los proyectos tecnológicamente posibles. Así este marco impone un
límite al de los proyectos tecnológicamente posibles. Se puede dar el
caso que un proyecto sea tecnológicamente posible pero a su vez no ser
factible económicamente, ejemplo el transplante de hígado es tecnológi-
camente posible, sin embargo en los países del Tercer Mundo para la
gran mayoría de su población es económicamente imposible.

Hinkelammert va más allá y nos dice que el marco de los proyectos
económicamente posibles choca a su vez con un nuevo límite, el límite
que impone la política. Aunque dicho límite no es desarrollado por
Franz, si nos da material suficiente para presuponerlo. Ese límite no debe
ser entendido como límite que nos marca el Estado o la institucionalidad,
sino como el derecho que tiene(n) la(s) persona(s), los grupos o las
etnias, es una forma de reconocimiento de la dignidad de las personas y
podríamos decir que es una forma de la razón ética originaria de la filo-
sofía de la liberación de Dussel.

Lo ético-político tiene a su vez otro límite; el que impone la natura-
leza. Tampoco este límite es considerado en este escrito (Crítica a la
razón utópica), pero lo va a desarrollar en otros de sus escritos.20 Los

19 Hinkelammert, op. cit., p. 238.
20 Nos dice Hinkelammert en el Mapa del emperador que el ser humano se ha olvidado

que entre él y la naturaleza existe una relación de dependencia y lo que el ser humano
haga a la naturaleza se lo hace a sí mismo, de tal forma que al destruir el entorno na-
tural se está destruyendo a sí mismo. No existe la naturaleza por un lado y el hombre

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 123



124 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

proyectos que son factibles ético-políticamente no son realizables del
todo si entran en contradicción con el nuevo límite que impone la natu-
raleza. Es imposible empíricamente trascender la naturaleza, por el Prin-
cipio de Imposibilidad (PI) “es imposible la existencia de una persona por
encima de la naturaleza”. Hinkelammert nos recuerda las palabras del
jefe indio Seattle pronunciadas en 1855 frente a representantes del go-
bierno de Estados Unidos, cuando el genocidio de los habitantes origi-
narios del norte de América era previsible.

Nosotros sabemos esto: la tierra no pertenece al hombre. El hombre pertenece
a la tierra. Nosotros sabemos, esto: todas las cosas están relacionadas, como
la sangre que une a una familia. Todas las cosas están interrelacionadas entre
sí. Todo lo que sucede a la tierra, sucede a los hijos de la tierra, sucede a los
hijos de ella. El hombre no trama el tejido de la vida. Él es, sencillamente, una
pausa en ella. Lo que él hace a ese tejido, lo hace a sí mismo.21

Cualquier proyecto posible está planeado sobre el ámbito de la natura-
leza, y por tanto, el ser humano debe respetar y tomar en cuenta este ám-
bito para cualquier proyecto posible. La sociedad moderna al guiarse
por la racionalidad medio-fin no respeta dicho límite y termina talando
el árbol sobre el que está subida la humanidad, con el consiguiente pe-
ligro de acabar con la humanidad entera. Es, pues, este límite ecológico
el que impone y reduce el actuar del ser humano una vez más.

Una vez más la acción humana se enfrenta a un nuevo límite: el de
“los proyectos”. El ser humano no sólo tiene fines en sí, porque se ocu-
rren, todo fin está inscrito de una manera o de otra en un proyecto, cual-
quiera que éste sea. Hinkelammert reflexiona sobre los fines y los

por el otro, ambos se implican y se necesitan. Hinkelammert siguiendo a Marx dice
que las dos fuentes de la riqueza son: por un lado la naturaleza y por el otro el ser hu-
mano, pero la sociedad moderna capitalista las ha puesto en peligro.

21 Véase Diálogo Social, núm. 154, Panamá, 1983. Citado en “El cálculo de utilidad y
la creación del infierno en la Tierra” de Franz J. Hinkelammert en La filosofía crítica
de Franz Hinkelammert. Antología, vol. I preparada por José Manuel Arellano sin pu-
blicar, 2001 p. 209. El artículo también aparece en la revista Ambientico, núm. 99,
San José, diciembre, 2001.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 124



125LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

medios, se suele decir que “el fin justifica los medios”. Se pregunta el
autor y ¿quién va a justificar los fines? Entonces tenemos que los mis-
mos fines están supeditados a ser compatibles con algún proyecto de
vida posible, y los fines que no permiten realizar dicho proyecto de vida
no deben realizarse.

En efecto, dado que únicamente un sujeto vivo puede proyectar y realizar
fines, la elección de éstos necesariamente está subordinada a la vida del su-
jeto. En consecuencia, no todos los fines concebibles técnicamente y reali-
zables materialmente según un cálculo medio-fin, son también factibles;
sólo lo es aquel subconjunto de fines que se integran en algún proyecto de
vida. Es decir, fines que no son compatibles con el mantenimiento de la vida
del sujeto mismo caen fuera de la factibilidad. Cuando se realizan acaban
con la vida de aquel que los realiza con el resultado de que ya no se pueden
realizar más fines.22

Cuando se conciben los fines únicamente desde el ámbito medio-fin
y se olvida la interconexión que existe con otros ámbitos de la sociedad,
se termina por verlo como un asunto meramente práctico. Por el contra-
rio todo fin, nos dice Hinkelammert, está inscrito en algún subconjunto
de fines y medios más amplios y a su vez, todos ellos forman parte de
un proyecto de vida (el proyecto de vida tiene como medio para su rea-
lización estos fines parciales).

En la época moderna existe la tendencia dominante a considerar las
cosas desde una perspectiva medio-fin en la que lo único que guía al
actor es lograr la meta o el fin deseado con el menor esfuerzo y la má-
xima ganancia. Esta actitud da lugar a la formación de la idea de una
aparente neutralidad valorativa en la que el autor puede escoger cual-
quier medio que desee para lograr su objetivo. Pensemos en un ejemplo
sencillo: el fabricante de muebles calcula su acción a partir del número
de árboles talados por día, de tal manera que si su objetivo es incremen-
tar sus ganancias, debe incorporar nuevas herramientas con las cuales
se eleve el número de árboles talados por día. El fin propuesto se logró,

22 Hinkelammert, Crítica a la razón utópica…, pp. 239-240.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 125



126 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

por lo tanto la acción —de acuerdo con la racionalidad instrumental—
fue correcta. Sin embargo, como resultado de ello aumentó el nivel de
desertificación en los bosques, pero eso no lo puede ver.

Hinkelammert nos dice que todos estos fines sólo tienen sentido
cuando los vemos desde la perspectiva de algún proyecto de vida. El su-
jeto no actúa separado del mundo, de la realidad, sino que está actuando
desde un proyecto de vida determinado. En el caso del fabricante de
muebles, si su proyecto de vida es vivir de su trabajo, entonces deberá
reconsiderar y no talar todos los árboles indiscriminadamente, pues des-
truye el medio de vida de otras personas y el suyo propio.

Al final de la cita anterior Hinkelammert indica que “sólo es factible
aquel subconjunto de fines que están integrados a algún proyecto de
vida”. Todo sujeto que pretenda vivir constituye de una manera o de otra
algún proyecto de vida,23 pues sólo de esa manera es posible vivir. A
menos que el sujeto decida morir entonces estará en condiciones de ele-
gir libremente cualquier fin. Pero...

Renunciando al suicidio, aparece un marco de factibilidad de fines que está
dado por algún proyecto de vida que enjuicia todos los fines en relación a
su factibilidad. La decisión de vivir según algún proyecto de vida y que se
concreta a través de los fines hacia los cuales el sujeto se encamina, enjuicia
los fines y los somete a una racionalidad de vida 24 que no permite una sim-
plista neutralidad valórica. Luego, los fines no son neutrales sino que son
los vehículos de la vida del sujeto, el cual ni siquiera puede perseguir fines
sin la realización de su proyecto de vida.25

Pero no cualquier combinación de fines puede ser realizable, pues
deben permitir la realización de algún proyecto de vida. Siendo el sujeto

23 Desde el punto de vista de la ética se dice que una persona se constituye como tal en
el momento en que es capaz de dar forma a un proyecto de vida y deja atrás su natu-
raleza puramente instintiva. La vida humana aparece como vida que tiene un sentido,
y ese sentido de la vida lo obtiene del proyecto de vida.

24 Para Hinkelammert la vida debe tener un sentido racional, no se trata de la simple
vida animal, sino de una vida orientada por la razón, que abarca un momento material
y también un momento espiritual. Como dice Marx se trata de vivir humanamente.

25 Hinkelammert, Crítica a la razón utópica…, p. 240. Las cursivas son mías.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 126



127LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

un ser natural, cualquier elección de fines debe preguntarse y ajustarse
a las condiciones naturales de cualquier proyecto de vida. Siendo el ser
humano un ser vivo está enfrentado a este marco de factibilidad en el
cual construye proyectos de vida.

Los fines no son del todo elegibles de acuerdo al gusto del ser humano.
Pensemos un momento en algunos proyectos de vida con la intención de
analizar las implicaciones sociales que dichos proyectos presuponen.

Pensemos en primer lugar en el proyecto de vida de un piloto de la
fuerza aérea de Estados Unidos, esta persona sueña que llegado el mo-
mento de una guerra matará a muchos soldados enemigos, ganará un
ascenso y una recompensa monetaria.

Por otra parte podemos pensar en el proyecto de vida de un empresario
que se dedica a fabricar muebles de madera. Esta persona espera obtener
maquinaria cada vez más moderna que le permita talar más rápido el
bosque con lo cual disminuirían sus costos de fabricación para incrementar
sus ganancias.

El proyecto de vida de un profesor universitario especialista en las
Humanidades.

Finalmente podemos mencionar el proyecto de vida de la madre Te-
resa de Calcuta que buscaba ayudar a los necesitados y a los enfermos.

Nuestro ejercicio consiste en reflexionar sobre la pertinencia de estos
diversos proyectos de vida, los cuales nos van a permitir avanzar en
nuestra argumentación.

Es claro que los dos últimos ejemplos tienen un mayor compromiso
social con la comunidad, pues son de carácter colectivo mientras los dos
primeros casos son contrapuestos al bienestar social. De hecho los dos pri-
meros casos se inscriben en lo que podemos llamar la política del verdugo,
el cual sólo puede ver realizado su proyecto de vida cuando eliminan otro.
Cuando el actor realiza un buen trabajo aparecen víctimas de su acción. En
el primer caso el que sufre es el otro pueblo,26 su proyecto de vida es, pa-

26 Utilizo la palabra pueblo en lugar de país porque en las guerras los que sufren son las
personas de carne y hueso, y no un país. En términos de la ética de Hinkelammert, la

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 127



128 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

radójicamente, proyecto de muerte. En el segundo caso es algo similar,
porque quien sufre en este caso es la naturaleza, y en segundo momento
las personas de la comunidad que ven dañado su medio ambiente.

Descubrimos entonces que existe una gran variedad de proyectos de
vida de diversos tipos y géneros, aún más, existen proyectos de vida que
se contradicen unos a otros, que se excluyen. Pero el asunto tiene más telas
que una cebolla, y así, encontramos que dichos proyectos de vida tienen
un límite más, pues no son del todo elegibles, sino que siendo el ser hu-
mano un ser vivo con necesidades qué satisfacer, todo proyecto de vida
debe basarse en la satisfacción de las necesidades del sujeto, Hinkelam-
mert tiene presente este límite, de tal forma que nos advierte que los pro-
yectos de vida deben tomar en cuenta la satisfacción de las necesidades
del ser humano. Este ser vivo que actúa en este marco de factibilidad debe
cumplir con una exigencia básica: la satisfacción de las necesidades.

En efecto para vivir hay que poder vivir, y para ello hay que aplicar un cri-
terio de satisfacción de las necesidades a la elección de los fines, siendo el
sujeto un ser natural esta satisfacción de necesidades tiene una raíz insusti-
tuible basada en la propia naturaleza humana. Sea cual sea el proyecto de
vida, éste no puede realizarse si no se asegura los alimentos para vivir, ves-
tido, casa, etc. Pueden darse enormes variaciones en relación a estos ele-
mentos, pero no pueden faltar.27

referencia última son las personas, por ello la guerra está dirigida contra el pueblo no
contra las instituciones, cuando yo digo por ejemplo “el país está sufriendo la falta de
comida” —estoy haciendo una abstracción, hablo en lenguaje figurado— los que su-
fren son las personas no las instituciones que como tal no tienen vida. En estos años
hemos sido testigos de la masacre al pueblo de Irak por parte de Estados Unidos y
Gran Bretaña, poder que destruye a inocentes en nombre del mercado y los intereses
petroleros.

27 Hinkelammert, Crítica a la razón utópica..., p. 240.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 128



129LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

De nuevo Hinkelammert utiliza el principio de imposibilidad para de-
terminar si una acción es posible o no. De esta manera nos señala el enun-
ciado “es imposible la existencia de una persona que viva sin alimentos”,
no sólo es lógicamente imposible sino principalmente empíricamente
imposible. Por ello surge ahora un criterio superior sobre los otros cri-
terios anteriores: la satisfacción de las necesidades humanas. De esta
manera el ser humano actúa con el objetivo de satisfacer sus necesidades.
Pero debemos tener cuidado cuando hablamos de la satisfacción de ne-
cesidades, pues podría interpretarse desde un ámbito meramente bioló-
gico, no. Hinkelammert no lo piensa en ese sentido, esta satisfacción de
necesidades se realiza desde una cultura determinada de acuerdo con las
reglas de la cultura y con gusto culinario y estético, en una palabra como
lo dice Marx, comer tiene un sentido espiritual. En un ámbito sociocul-
tural, no es el mero comer animal.

Por medio de un esquema podríamos ejemplificar la propuesta del
autor, veamos como podríamos presentarlo:

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 129



130 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

Como podemos ver cada uno de estos límites nos marcan el ámbito
posible para la acción humana, pero cada uno de estos límites se encuentra
a su vez con una nueva restricción que debemos tomar en cuenta. De tal
manera que el límite que se debe respetar en última instancia es el de la
satisfacción de las necesidades del ser humano. Toda acción del ser hu-
mano debe por lo tanto considerar este límite de la satisfacción de las ne-
cesidades, de lo contrario se corre el riesgo de hacer del ser humano una
abstracción y perder el sentido de la vida. Para Hinkelammert, la realidad
misma tiene este criterio de satisfacción de necesidades, pero veamos
con detalle este problema en el siguiente apartado.

IV. LA ÉTICA Y EL CRITERIO VIDA-MUERTE

La ética para Franz J. Hinkelammert

Frente a las éticas principialistas, Hinkelammert retoma a Carlos Marx
y nos plantea una ética que se preocupa por los contenidos concretos
más que por principios abstractos. Para nuestro autor la ética se inicia
cuando hemos decidido afirmar la vida. Es decir, la ética se constituye
en el momento en que nos decidimos a vivir. De tal manera que la ética
está constituida desde un determinado horizonte. Este horizonte es la
vida. Por lo tanto Hinkelammert apuesta por una ética de la vida.28 A
partir del análisis de los trabajos de Carlos Marx, el autor recupera como
principio central de la ética la vida del ser humano. Como sólo un ser
vivo puede tomar decisiones, la condición de posibilidad para la existen-
cia de la ética es la conservación de la vida.

Anteriormente se decía que el principal pecado era atentar contra
Dios, pero si Dios ha muerto ya no hay pecado, entonces todo está per-

28 Para Hinkelammert al igual que para Marx, el sistema capitalista actual tiene detrás de
sí una ética de la muerte, ya que si yo obedezco a sus reglas llego a la muerte del su-
jeto.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 130



131LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

mitido. Hinkelammert nos advierte, hoy el pecado es atentar contra la
vida. Existe un pecado fundamental y ése es el suicidio, porque con él
se acaba la ética y se acaba la vida.

“El no suicidio es condición de posibilidad de la ética”. Admitiendo el sui-
cidio no hay manera de constituir una ética.29

Podríamos creer de acuerdo con Hinkelammert, que la vida es ahora el
máximo valor que debemos preservar. Pero no es exactamente así. Veamos,
la vida no es un valor en sí, sino más bien todo posible valor tiene como
marco de referencia último a la vida. Debemos poner atención al hecho de
no reducir la vida a una cuestión de valores, porque de lo contrario perde-
ríamos el sentido de la crítica, pues es cuestión de valores nos dicen y como
la valoración es subjetiva nunca nos vamos a poner de acuerdo.

Por el contrario veamos en qué consiste el argumento que nos dice
Germán Gutiérrez discípulo de Hinkelammert:

Cuando consideramos a la vida como un valor o un derecho, ya de algún
modo la estamos negando, o rebajando. La vida no tiene valor en el sentido
de que no es medible, calculable, comprable o negociable. Está más allá de
esa esfera de los valores morales. Es muy superior a todo valor, ni siquiera
comparable con ningún valor. Es la fuente de todo valor.30

El marco de valoración nos aparece justamente desde la vida, nos es
dado desde la afirmación de la vida y negación del suicidio. Al afirmar
la vida me aparece todo un horizonte desde el cual puedo tomar decisio-
nes, y con él una serie de posibilidades de acción, aunque también me
aparece el marco de las imposibilidades. La afirmación de la vida apa-
rece como el fundamento de la ética, ya que sólo si estamos decididos a

29 Cfr. Diálogo con Franz Hinkelammert en la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM,
23 de noviembre, 1995 (versión grabada).

30 Germán Gutiérrez, “Neoliberalismo y ética”, en Neoliberalismo y sujeto rebelde: entre
la lucha y la desesperanza, vol. I, Antología preparada por José Manuel Arellano sin
editar, 2001, y en Revista Logos, núm. 79, ANUIES.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 131



132 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

renunciar al suicidio tiene sentido hablar de una ética. Para nuestro autor
el ser humano debe reconocer que se encuentra enfrentado al problema
de la vida-muerte. Esto es que sus acciones están enmarcadas en este
horizonte de la vida-muerte a partir del cual debe relacionarse con el
mundo, veamos con más detalle.

Este reconocimiento mutuo entre sujetos naturales y necesitados31 trasciende
la relación mercantil para juzgarla. Trasciende igualmente el lenguaje. Este
trascender ocurre desde el interior de las relaciones mercantiles como len-
guaje. Sin embargo se enfrenta a ellos para darles su contenido real. Este
contenido real, que enjuicia los esquemas formales del lenguaje y del mer-
cado es a la vez subjetivo. Es el hecho de que el sujeto está enfrentado a la
encrucijada de la vida y muerte, constituye esta realidad del mundo que se
enfrenta al lenguaje y al mercado. Pero se trata de una subjetividad de validez
objetiva, forzosa. El actor por fuerza tiene que entenderse como sujeto para
poder vivir. Por eso los juicios de hecho, cuyo criterio de verdad es de vida
y muerte, son a la vez los juicios constituyentes de la realidad objetiva.32

De la cita anterior podemos rescatar varias cosas primero: esta relación
pasa por el reconocimiento del otro como persona igual a mí, —Hinkelam-
mert está en contra de los falsos reconocimientos de las personas— se
debe respetar al otro porque es condición de posibilidad para que yo viva.
Segundo: el ser humano se enfrenta al problema de vida y muerte, este
problema no puede evadirlo ya que forma parte de su propia naturaleza hu-
mana. Tercero: este argumento pone al ser humano como el centro de toda
la relación. Cuarto: el ser humano es el punto central y continua referencia
de la realidad. Es decir existe una estrecha relación entre la vida del ser hu-
mano y la constitución de la realidad objetiva. Para nuestro autor la reali-

31 El problema del reconocimiento entre sujetos es un tema central en la propuesta del
autor, sin embargo por motivos de claridad en la exposición lo desarrollo en otro trabajo.
Podemos adelantar un poco el tema, Hinkelammert dice que toda relación ética está
constituida a partir del reconocimiento del otro sujeto, que al salvar al otro nos salvamos
a nosotros mismos mejor, que lo que hacemos al otro lo hacemos a nosotros mismos. El
otro es el criterio y el referente principal para Hinkelammert.

32 Hinkelammert, El mapa del emperador..., p. 42.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 132



133LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

dad se constituye desde la vida del sujeto que está afirmando la vida. Por
ello no es que la realidad y la vida del sujeto vayan por caminos separados,
sino que entre ambos existe un estrecho vínculo, de tal manera que no se
puede hablar de la realidad objetiva si no estoy afirmando o hablando de
la vida del sujeto.

La objetividad de la realidad no antecede a la vida humana, sino que es tanto
su producto como su presupuesto [...]. Los juicios de hecho, cuyo criterio de
verdad es de vida y muerte, son constituyentes de la objetividad de la reali-
dad en el mismo acto en el cual juzgan sobre ella. Por consiguiente, la ob-
jetividad es subjetiva, si bien el carácter subjetivo del actor es un hecho
objetivo. La negación del sujeto, por ende, contradice a los hechos y hace
imposible dar cuenta de la objetividad de la realidad a la vez.33

No tendría sentido hablar de una realidad o de un mundo sin seres hu-
manos, pues caeríamos en abstracciones que escapan a esta postura realista
para aproximarnos a una visión de corte metafísico. Pretender situarse en
un horizonte tal es reducir todo a la res extensa de Descartes. Por ello
insiste el autor en que toda la realidad gira entorno a la vida del ser hu-
mano. Esto podría parecernos como una especie de antropocentrismo; y
sí en efecto, se trata de un verdadero antropocentrismo en el que el sujeto
está en el centro, pero a diferencia del antropocentrismo de la moderni-
dad34 esta visión plantea como condición la existencia y crecimiento de
la vida del sujeto. No habla de un sujeto en abstracto sino de un sujeto
real con necesidades y enfrentado al problema de la vida y muerte.

El ser humano establece una relación con su entorno a partir del cri-
terio vida-muerte, todo acto está atravesado por esta reflexión inicial. Juz-
gamos a los objetos y los fines a partir de la relación de la vida-muerte.
Siendo el ser humano un ser vivo enfoca sus acciones siempre en el ho-
rizonte de la vida-muerte. De hecho experimentamos (vivimos) la reali-
dad a partir de la dicotomía vida-muerte. Veamos algunos ejemplos:

33 Loc. cit.
34 El antropocentrismo de la modernidad que terminó por olvidarse del ser humano e hizo

una abstracción de él, y en su lugar puso un capitalcentrismo o un mercadocentrismo.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 133



134 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

La ley de la gravedad puede verse de dos formas a partir de una ra-
cionalidad instrumental medio fin y a partir de la óptica vida-muerte del
sujeto. Como dice Hinkelammert, si me encuentro en el tercer piso de un
edificio y deseó ir a la planta baja el que yo tome la decisión de bajar por
las escaleras y no arrojarme por la ventana es indicativo de que me com-
portó a partir del enfoque vida-muerte. Si yo decido arrojarme por la
ventana indudablemente llegaré más rápido a la planta baja, pero mi vida
está en riesgo, pero como yo decido bajar por las escaleras es significa-
tivo de que guío mis actos a partir del problema vida-muerte.

Segundo ejemplo: el sol bajo la óptica vida-muerte no es esa esfera
compuesta de hidrógeno, nitrógeno, helio etc., que alcanza grandes tempe-
raturas, que expande sus rayos a la tierra y alrededor de la cual gira nuestro
planeta. Por el contrario, ese sol es otro sol, es aquello que yo necesito para
vivir pues si no tengo acceso al sol me pongo pálido, me enfermo etc.,
es decir estamos de nueva cuenta bajo la óptica vida-muerte del sujeto.

Tercer ejemplo: cuando nosotros pedimos agua limpia para calmar
nuestra sed, no estamos pidiendo H20. Si yo tomo H20 me muero —es
veneno para mí—. Cuando yo digo agua limpia tengo otra noción comple-
tamente diferente de la que tiene el científico cuando trabaja. En realidad
estoy pidiendo agua sucia porque el agua potable tiene sales minerales,
magnesio etc., entonces está en otra noción completamente diferente de
agua limpia.35

CONCLUSIONES

Debemos recobrar la realidad en toda su dimensión, la realidad más real,
según Hinkelammert, es la realidad vida-muerte. Sin embargo no siempre
el ser humano y las ciencias en particular han sido conscientes de este
principio de la vida-muerte, pues en muchas ocasiones se han olvidado

35 Cfr. Diálogo con Franz Hinkelammert en la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM
a invitación de Enrique Dussel. Realizado el 23 de noviembre, 1995.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 134



135LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

EL PRINCIPIO EMPÍRICO DE IMPOSIBILIDAD Y LA SATISFACCIÓN DE LAS NECESIDADES...

que están enfrentados al problema de la vida-muerte y se toman decisio-
nes que como producto de su aplicación repercuten negativamente en la
vida del ser humano. Hinkelammert recupera una noción de ética de la vida
a partir de la cual es posible realizar la crítica a nociones tradicionalistas
de la ética, a posturas reduccionistas de la ética, así como a la llamada
ética del discurso de Haberlas y Apel. Estamos ante una ética verdade-
ramente humanista porque pone en el centro al ser humano concreto,
real y no a un falso humanismo como la modernidad capitalista.

Hinkelammert argumenta que existe un criterio que se debe respetar
por encima de todos los demás. Este criterio debe someter a los otros para
juzgar su factibilidad, que sea posible la vida del ser humano. Con el prin-
cipio de factibilidad Hinkelammert está en condiciones para evaluar los
alcances de la acción humana. Es oportuno señalar que para Hinkelammert
estos límites no están predeterminados, sino que se descubren histórica-
mente, cuando el sujeto es consciente de los principios de imposibilidad.

Recibido: 24 de marzo, 2008.
Aceptado: 26 de septiembre, 2008.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 135



136 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 111-136

JOSÉ MANUEL ARELLANO LÁZARO

BIBLIOGRAFÍA

GUTIÉRREZ, GERMÁN, Ética y economía en Adam Smiht y Friederich
Hayek, México, Universidad Iberoamericana, 1996 (Tesis de Maes-
tría publicada por el Departamento Ecuménico de Investigaciones,
San José, 1998).

_______________, “Neoliberalismo y ética”, en Neoliberalismo y sujeto
rebelde: entre la lucha y la desesperanza, vol. I (Antología preparada
por José Manuel Arellano, sin editar, 2001) y en Revista Logos, núm.
79, ANUIES.

HINKELAMMERT, FRANZ J., Crítica a la razón utópica, San José, Costa
Rica, Departamento Ecuménico de Investigaciones (DEI), 1984, p.
240.

_____________, El mapa del emperador, San José, Costa Rica, Depar-
tamento Ecuménico de Investigaciones (DEI), 1996.

OTROS

Diálogo en la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM con Franz Hin-
kelammert, a invitación de Enrique Dussel. Realizado el 23 de no-
viembre, 1995.

arellano:revista latinoamerica  27/5/09  16:28  Página 136


