
87

� Pensamiento latinoamericano

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMOYNUESTRAAMÉRICA

Marcos Cueva Perus*

RESUMEN: A partir de distintos textos deAntonio Caso, esta investigación de-
muestra que la Conquista deAmérica y la Colonia dejaron una herencia his-
tórica y psicológica que ha vuelto imposible el reconocimiento de la persona
humana. Al mismo tiempo, este texto recalca la importancia que Caso le
otorgó al moralismo francés en la búsqueda del personalismo. Dicho mora-
lismo, al igual que la Ilustración, no cuajó en la América Latina previa a la In-
dependencia, ya que los pensadores nativos no consiguieron desprenderse
de la impronta oscurantista del catolicismo. Para concluir, se argumenta que
una auténtica conciencia moral está por forjarse en nuestro subcontinente.

PALABRAS CLAVE: Antonio Caso, Moralismo, América Latina.

ABSTRACTS: Using different texts of Antonio Caso, this research intends to
show that the legacy of the Conquest and the Colony in Latin America has
been unable, because of historical and psychological reasons, to recognize
the “human person”. At the same time, this texts show how important was for
Caso the French moralism in search for personalism. This moralism wasn’t
important to the pre-Independent thought in Latin America, because of the
big influence of the Catholic Church. Finally, a real moral conciousness is
still to construct in Latin America.

KEY WORDS: Antonio Caso, Moralism, Latin America.

No es el propósito de este texto abundar en la trayectoria personal y pú-
blica deAntonio Caso, de sobra conocida, al igual que su obra. Con fre-
cuencia se ha puesto de relieve el interés que tuvo Caso por la
fenomenología alemana. Sin embargo, son otros los aspectos que busca-
mos destacar en dicho autor. Caso mostró admiración por la Ilustración
francesa, algo no muy frecuente en el pensamiento latinoamericano y

* Instituto de Investigaciones Sociales-UNAM (cuevaperus@yahoo.com.mx).

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 87



88 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

caribeño, ni siquiera en los años previos a la Independencia. Por otra
parte, trabajó sobre el personalismo, cuyo representante más conocido en
Francia fuera Emmanuel Mounier, en la segunda posguerra del siglo XX.
El personalismo consideraba que la persona es un fin en sí mismo y no
un objeto.1 En el ámbito intelectual internacional se ha puesto de moda
denostar a la Ilustración, a la supuesta Razón (con mayúscula) que se
habría querido entronizar y al eurocentrismo implícito. Estos embates
han enfilado de manera reciente contra cualquier pretensión de univer-
salismo y, por ende, contra la posibilidad de abstraerse de las particula-
ridades culturales (en las cuales las personas son objetos con identidad)
para postular la existencia de una condición humana válida para todos y
en las más distintas latitudes. Este mismo procedimiento puede otorgar
carta de naturalización a prácticas culturales localistas que, dicho sea
con toda claridad, no están exentas de defectos, ya que suponen la sepa-
ración (e incluso el antagonismo) entre la razón y la emoción. Es algo a
lo que Caso se oponía.

Este texto busca abundar en el modo en que Caso se aproximó al per-
sonalismo y al cristianismo en general. Se trata de explicar la imposibili-
dad de darle forma al cristianismo (distinto del catolicismo) en el contexto
latinoamericano y caribeño. Es una tarea que ni siquiera logró llevar a
cabo la Teología de la Liberación, que en los años setenta del siglo pasado
se estancó en la “opción preferencial por los pobres” (Gustavo Gutiérrez,
Helder Cámara). Este texto quiere demostrar cómo las condiciones histó-
ricas del subcontinente americano, heredadas de la Conquista y de varios
siglos de Colonia, no pudieron desembocar en el reconocimiento de la
persona humana ni en su emancipación. Esta negación de la persona no es
algo exclusivo deAmérica Latina y el Caribe. Es probable que cada socie-
dad tenga su propia forma de proceder a deshumanizar. Con todo, la Con-

1 Véase Emmanuel Mounier, Manifiesto al servicio del personalismo: personalismo y
cristianismo, Madrid, Taurus, 1976. Cuando habla de “objeto”, el personalismo tiene
en mente el hecho de que, en el capitalismo, el hombre es tratado como una mercancía.
Sin embargo, el hombre ha sido tratado como objeto desde antes, como se verá en
nuestra argumentación.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 88



89LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

quista y la Colonia establecieron enAmérica Latina y el Caribe sus propias
modalidades de negación de la condición humana.

En las conclusiones, buscaremos preguntarnos si, a partir de obras
como la de Caso, es posible interpretar en retrospectiva la herencia sico-
lógica que dejó el pasado colonial en las mentalidades latinoamericanas
y caribeñas. Si Caso sigue vigente, es en la medida en que una auténtica
conciencia moral y autorreflexiva —razonable— no ha podido abrirse
paso en América Latina y el Caribe.

Hay un hecho que no debiera soslayarse. De todos los imperios que
aparecieron en la Modernidad, si se excluyen el británico y el francés, el
español, de casi tres siglos de duración en el subcontinente americano, fue
uno de los más duraderos, mucho más que el alemán, el japonés, el aus-
tro-húngaro, el británico de India, el holandés, el portugués (incluido el de
Brasil) y el ruso, pero también mucho más (antes de la Modernidad) que
el inca y el azteca. Es sólo hasta 1898, con la guerra hispanoamericana,
que España abandonó sus últimas colonias en el subcontinente, Cuba y
Puerto Rico, por lo que el Imperio español deAmérica se prolongó incluso
por casi cuatro siglos. En perspectiva, han transcurrido apenas dos siglos
de Independencia formal, menos de lo que duró la Colonia, y falta todavía
una distancia suficiente para evaluar qué fue del siglo XX, en el que tantas
ilusiones emancipatorias se quebraron. Los tiempos mencionados permi-
ten sostener que, pese a lo vertiginoso de los cambios en el siglo pasado,
la principal herencia de la Conquista no ha desaparecido del todo en las
mentalidades latinoamericanas: es la herencia de la violencia.

I. EL PROBLEMA DE LA VIOLENCIA

En un estudio muy detallado sobre la visión de los vencidos en el Perú
a raíz de la Conquista, Nathan Wachtel plantea un problema crucial: no
se dispone hasta ahora de una traducción sicológica adecuada de lo que
aconteció a partir de la Conquista. No es una tarea fácil, si se piensa en
que la primera reacción ante el encuentro de españoles e indígenas fue

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 89



90 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

de estupefacción.2 Para el autor, el traumatismo que sufrieron los indí-
genas podría ser definido en términos más rigurosamente psicoanalíticos,
pero la investigación en este terreno se encuentra en estado embrionario
y los resultados han sido poco seguros.3 Es en este terreno que queremos
avanzar aquí, hasta donde es posible hacerlo.

La violencia fue un hecho crucial, aunque no sea un patrimonio ex-
clusivo del Descubrimiento de América. Las investigaciones compara-
tivas entre distintas latitudes han avanzado muy poco, por no decir que
casi nada, en buena medida porque se ha dado la violencia por instinto
natural del Hombre, con frecuencia ajeno a contextos culturales precisos.
Sin embargo, hay un hecho que llama poderosamente la atención en la
Conquista de América. Salvo excepciones, la violencia no fue la de las
grandes batallas (al modo de las que llenan la Historia de Europa o de
Eurasia), sino que resultó del encuentro entre dos mundos desconocidos
el uno para el otro, y adquirió entonces un fuerte cariz psicológico.

En la historia oficial (e incluso en la que no lo es) se ha puesto de-
masiado énfasis en el hecho de que aztecas e incas confundieron la lle-
gada de los españoles con la de los dioses (Quetzalcóatl por ejemplo). En
realidad, Wachtel aporta más allá de cualquier opinión meramente sub-
jetiva datos que demuestran que los indígenas se percataron pronto de
que se encontraban ante bárbaros, lo que los aztecas llamaron “popolo-
cas” después de lo ocurrido en la fiesta de Toaxcatl y la masacre del tem-
plo.4 Los españoles no se interesaban por nada que no fuera metal
precioso y según los informantes de Sahagún, los aztecas los llamaron
“puercos que sólo ansiaban el oro”.5 No se quedó atrás elChilam Balam de
los mayas de la actual Guatemala, donde la supuesta cualidad divina
de los españoles fue menos admitida.6 Los tiempos de la Conquista se

2 Nathan Wachtel, Los vencidos. Los indios del Perú frente a la Conquista española
(1530-1570), Madrid, Alianza Editorial, 1976, p. 24.

3 Ibid., p. 61.
4 Ibid., p. 45.
5 Beatriz Pastor, Discurso narrativo de la Conquista de América, La Habana, Casa de
las Américas, 1983, p. 289.

6 Wachtel, op. cit., p. 46.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 90



91LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

convirtieron textualmente en “tiempo loco”,7 el del caos absoluto,8 tema
que se encuentra también entre los incas. Lo que sorprende en el Chilam
Balam es el contraste entre una Edad de Oro maya que habría sido sana
(contra lo que sugieren interpretaciones tan artificiales como la del re-
ciente filme de Mel Gibson, Apocalypto9) y una presencia española que
ya no lo fue, al no traer más que desgracias. Se ha elaborado con frecuencia
el argumento contrario, pero pareciera ser cierto que, pasadas la estupe-
facción y la incredulidad, algunos grupos indígenas llegaron a la conclu-
sión de que los “popolocas” no podían ser dioses y menos aún personas.

En esta perspectiva, no hay razón lo suficientemente sólida para sos-
tener que la irrupción de los españoles enAmérica marcó el triunfo de la
civilización sobre la barbarie, y por lo mismo el comienzo de unaModer-
nidad rectilínea. José Martí llegó a formular la interrogante de este modo:
“¿valía más lo que había enAmérica cuando expulsamos a los conquis-
tadores, que lo que había cuando vinieron?”.10 Los españoles, con ocho si-
glos de lucha contra los musulmanes y de interminables pugnas intestinas,
solían ser en algunos aspectos más bárbaros que las civilizaciones pre-
colombinas (la azteca y la inca, para no mencionar a la maya previa-
mente desaparecida), si se deja de lado cualquier evaluación sobre
diversas comunidades primitivas (entre las cuales podía llegar a existir
la antropofagia), distintas de las despótico-tributarias de Mesoamérica y
los Andes. Aunque Francisco de Vitoria tuviera razón en condenar dis-
tintas prácticas, sin duda inhumanas de los indios, las guerras floridas y
los sacrificios humanos de los aztecas, por ejemplo, no eran forzosa-
mente peores que las atrocidades que cometieron los conquistadores, o que
las prácticas de la Inquisición española, que quemaba a las personas en una
plaza pública mientras las felices damas madrileñas asistían desde sus bal-

7 Ibid., p. 61.
8 Ibid., p. 60.
9 El filme se estrenó en 2006, con conocimientos históricos contradictorios, y desató
una fuerte polémica, por lo menos en Guatemala.

10 José Martí, El indio de Nuestra América, selec. y pról. de Leonardo Acosta, La Ha-
bana, Casa de las Américas, 1985, p. 207.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 91



92 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

cones al supuesto festín. Fue más bien la barbarie de unos cuantos la que
se impuso al refinamiento de aztecas e incas, aunque no quepa en modo
alguno idealizarlos. De otro modo no podría entenderse que esas prácticas
bárbaras hayan sobrevivido por lo menos hasta las pugnas intestinas del
siglo XIX americano. Martí describió a la perfección a quienes llegaron
a América y que no podían traer civilización alguna: “llenos venían los
barcos de caballeros de media loriga, de segundones desheredados, de al-
féreces rebeldes, de licenciados y clérigos hambrones”.11 En esta pers-
pectiva se situó también en su época Vitoria, al negar que a los indios, a
quienes de todos modos llamaba “bárbaros”, les faltase razón y fueran
por ello “amentes”: “[…] creo—afirmó— que el que nos parezcan idio-
tas y romos proviene en su mayor parte de la mala y bárbara educación,
pues tampoco entre nosotros escasean rústicos poco desemejantes de los
animales”.12 En una perspectiva histórica de muy larga duración, no es tan
fácil demostrar que la Conquista deAmérica no haya significado en rea-
lidad el comienzo de una larga descomposición. Habían llegado indivi-
duos, en el sentido peyorativo de la palabra (“fulanos”), pero no personas.

Por lo menos entre los aztecas se estaba lejos de la barbarie primi-
tiva que se les ha querido atribuir, siempre tomando en cuenta que los
grupos indígenas eran en extremo diversos en el continente americano
(diversos, incluso, en el norte americano nómada). Aunque de origen
bárbaro (en Aztlán), los aztecas se encontraban en la Edad de Oro y se
caracterizaban a la llegada de los españoles por un alto grado de civili-
zación y de refinamiento de las costumbres, entre las cuales, como lo ha
demostrado Jacques Soustelle, contaban mucho el dominio de sí mismo
y las buenas maneras,13 pese a la resignación que puede encontrarse por

11 Ibid., p. 36.
12 Francisco de Vitoria. Relecciones. Del Estado, de los indios y del derecho de guerra,
introd. de Antonio Gómez Robledo, México, Porrúa, 1985 (“Sepan Cuántos”, 164),
p. 36.

13 Jacques Soustelle, Les Aztèques à la veille de la conquête espagnole, París, Hachette,
1995, pp. 258-266.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 92



93LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

ejemplo en la poesía náhuatl. Lo que hicieron los españoles fue truncar
una trayectoria, y este “truncar” (cuando despunta la existencia de la
persona, que no del individuo) se convirtió en un elemento importante
de la psicología social latinoamericana y caribeña. Es una práctica (poco
importa si consciente o no) que explica desde los orígenes la falta de
continuidad en muchos de los proyectos que tratan de emprenderse en
América Latina y el Caribe, con la sola excepción (hasta el momento de
escribir estas líneas) de la Revolución cubana. Antonio Caso se encuen-
tra entre quienes detectaron en la discontinuidad uno de los principales
problemas de México. “Los problemas nacionales —afirmaba Caso en
1943— jamás se han resuelto sucesivamente. Como nuestras necesida-
des, a medida que pasa el tiempo, se acumulan y quedan sin satisfacción
adecuada […]”.14 No hubo una lenta evolución, de “gestación pausada,
acompasada”, en palabras de Caso, aunque ninguna nación se guíe por
la pura razón y una trayectoria uniformemente acelerada.Abundaron en
cambio los bovarismos y quijotismos.15

En medio del caos, la violencia primigenia se caracterizó, antes que
por grandes batallas que casi nunca se libraron (la de Tenochtitlan es la
gran excepción), por la pérdida de sentido de las palabras, que desde en-
tonces dejaron de comprometer para regatear en realidad el estatuto de
persona. Los españoles y los indígenas fueron incapaces de desentrañar
el significado del encuentro entre los dos mundos. Lo prueba la anécdota
sorprendente de unAtahualpa al que se le ofreció la Biblia, la abrió y al
no escuchar nada, la tiró encolerizado al suelo.16 Beatriz Pastor ha suge-
rido con qué solemnidad Cristóbal Colón, que caracterizaba a la pobla-
ción aborigen por defecto, solía hacer el ridículo. “[…] ante su propia
ignorancia y dificultad en comunicarse con unos hombres cuya cultura
no conocía y cuya lengua no hablaba, el Almirante se (atrevía) a acusar

14 Antonio Caso, México: apuntamientos de cultura patria, México, Imprenta Univer-
sitaria, 1943, p. 217.

15 Ibid., p. 63.
16 Wachtel, op. cit., p. 50.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 93



94 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

a los indígenas de no ser capaces de hacerse entender[…]”.17 ElAlmirante
codicioso se convencía al mismo tiempo, con toda facilidad, de lo que que-
ría oír y lo que esperaba que le dijesen. Su imaginario buscaba responder
a los requerimientos de la Corona antes que a la realidad y las necesidades
de los aborígenes. “Colón selecciona, transforma, interpreta y elude, escribe
Beatriz Pastor, creando verbalmente una representación de la realidad ame-
ricana en la que lo imaginario y lo ficcional tienden a predominar clara-
mente sobre lo real”.18 La descripción es clave. Hasta hoy, el discurso
dominante enAmérica Latina y el Caribe, que es el discurso del país formal,
suele caracterizarse por esos cuatro pasos enumerados por Pastor (seleccio-
nar, transformar, interpretar y eludir) que terminan por esquivar lo real y si-
lenciarlo (truncándolo), a lo que cabe añadir la pura y simple fabulación19
(y juego de palabras aparte, el gusto patológico por la con-fabulación, con
frecuencia al margen de cualquier análisis de una situación objetiva).

El significado del Descubrimiento deAmérica pronto se diluyó entre
el discurso dominante subjetivo ajeno a la realidad y, por decirlo de algún
modo, el enmudecimiento de quienes podían dar cuenta de ella, pero
fueron privados de la más elemental Humanidad20 y del derecho a la pa-
labra, sobre todo a contradecir. Si se sigue el argumento de Beatriz Pas-
tor, en el origen del subcontinente la palabra no estuvo hecha para
comunicar e intercambiar, sino para callar al Otro, dejarlo en el mutismo
o la parálisis. La percepción indígena de la realidad fue sistemáticamente
eliminada,21 de tal modo que, andando el tiempo, ya no es fácil de re-
construir, aunque sí de mitificar.

Desmentidos hasta cierto punto por Wachtel,22 existen algunos ar-
gumentos que no pueden sostenerse sin más. Aunque existió, el “ade-
lanto tecnológico” no fue decisivo en la victoria de los españoles (por

17 Pastor, op. cit., p. 454.
18 Ibid., p. 74.
19 Ibid., p. 264.
20 Ibid., p. 454.
21 Ibid., p. 81.
22 Wachtel, op. cit., p. 51.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 94



95LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

ejemplo, las grandes epidemias que diezmaron brutalmente a la población
originaria de la Nueva España en el siglo XVI poco tienen que ver con algún
“adelanto tecnológico”). La circularidad del tiempo y la renuencia al pro-
greso podrían explicarse por la imposibilidad para resolver el problema
planteado por la violencia y la incomunicación verbal-psicológica.

La argumentación de Beatriz Pastor permite establecer algunas de las
claves de la violencia psicológica, que atenta contra lo que en buen cris-
tiano podría llamarse la “gracia”, que Las Casas quiso de alguna manera
descubrir en la simplicidad, la mansedumbre y la confianza de los ven-
cidos23 (aunque enfrentado con él, fray Toribio de Benavente, Motolinía,
sintió igual compasión por los nativos deAmérica y recogió el legado de
éstos en su Historia de los indios de la Nueva España). Escribía Las
Casas, contra la tiranía que habían aportado los españoles, a quienes lla-
maba “ladrones y salteadores”, que los originarios deAmérica no tenían
“maldades ni dobleces”, ni rencillas, y que eran capaces de ser fieles “a
los cristianos a quienes sirven”, “aptísimos para recibir (la) santa fe ca-
tólica e dotados de virtuosas costumbres”.24 En una línea similar, al
menos desde el punto de vista de la conducta (como la de evangelizar en
lengua nativa), se encontraron por ejemplo Vasco de Quiroga y fray
Alonso de la Veracruz, este último fundador del convento de Tiripetío
(en el actual Michoacán, México) y entre los pocos doctos españoles de
América que se abocó a la filosofía, buscando reformar la escolástica y
volver a Aristóteles. José Martí encontró mucho más tarde rasgos simi-
lares entre los indígenas mayas y otros. Sobre los pueblos originarios, el
prócer cubano escribió que son “constantes, leales, firmes y severos; que
aman profundamente; que rechazan fieramente lo que no creen bueno”.25
Como lo ha sugerido LeonardoAcosta, Martí no cayó en la idealización
del “buen salvaje”, pese (agregaríamos) a los primeros y quizá un poco

23 Pastor, op. cit., p. 463.
24 Bartolomé de Las Casas, “Breve relación de la destrucción de las Indias” (fragmento),
en Las ideas en la América Latina, Primera Parte, selec. y pról. de Isabel Monal, La
Habana, Casa de las Américas, 1985, t. II, pp. 15-16.

25 Martí, op. cit., p. 81.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 95



96 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

sorprendentes párrafos de Nuestra América. Veía con claridad el pro-
blema planteado por la credulidad y la degradación que generaba la es-
clavitud,26 aunque ésta fuera servidumbre (para ser más exactos).

La clave sobre la que queremos detenernos aquí es la de la inocencia.
Al llamar “naturales” a los pueblos originarios, una vertiente semántica
permitió entenderlos como quienes se oponían a los artificios y estaban
llenos de inocencia. Muy pronto, a partir del papel desempeñado por los
conquistadores y por la evangelización, ser inocente y humilde se con-
fundió de la manera más paradójica con ser culpable y no digno de un
trato humano. En esta perspectiva no podía haber cabida para los com-
portamientos cristianos más sencillos, pese a excepciones como las de
Las Casas, Vasco de Quiroga, Motolinía y Alonso de la Veracruz ya se-
ñaladas, que pudieron llegar a dejar entrever la perspectiva de un “en-
cuentro” menos violento, gracias a otro cristianismo que el de la Iglesia
católica predominante, inquisitorial, señorial y corrupta. Si algo quedó
del don, es posible que haya sido por los antecedentes comunitarios y de
reciprocidad precolombinos que sobrevivieron en lo popular pero que,
al quedarse en ese estadio, no consiguieron articular intereses propios e
imponerse a la “visión de los vencedores”.Así, la inocencia se convirtió
en el equivalente de la ilegitimidad.

II. LA ILUSTRACIÓN EN PERSPECTIVA

Más allá de la denuncia de Las Casas contra la empresa militar de la
Conquista, fue sin duda Francisco de Vitoria quien, dentro del ámbito
iusnaturalista y contra lo que sostenía Ginés de Sepúlveda, cronista ofi-
cial de Carlos V, se acercó a uno de los problemas que, bien mirado, per-
mite adentrarse mejor en lo señalado por Beatriz Pastor. Vitoria, en
efecto, limitó los alcances de la conversión al cristianismo, entendido
como poder de la Iglesia y del Papa (que no debía ser “señor civil o tem-

26 Ibid., p. 191.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 96



97LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

poral de todo el orbe”); aunque sujetó el acto de conciencia a la “autoridad
de los sabios”, a riesgo de que éstos erraran, se detuvo en el problema de
la elección voluntaria,27 negando que ésta pudiera hacerse sobre la base
de la ignorancia y el miedo,28 y condenó el uso de la fuerza, máxime si
llegaba al grado que el libre albedrío lo pidieran “gentes armadas que ro-
dean a una turba desarmada y medrosa”.29 La palabra mide así, en la
Conquista y la Colonia, el uso de la fuerza y la “resistencia” de quien en
realidad, porque se le infunde miedo, está conminado a no tener voz, o
a caer en el engaño por ignorancia. En efecto, para Vitoria, la Conquista
de América y la apropiación de los bienes de los nativos fueron actos
ilegítimos, lo que, agregaríamos, no impidió que en plena fabulación,
los españoles reivindicaran el derecho (casi “natural”) a lo ilegítimo, que
perdura hasta hoy en distintas formas del discurso y las prácticas domi-
nantes. En perspectiva, mientras Ginés de Sepúlveda hacía un alegato a
favor de la “superioridad cultural” española, no siempre demostrable,
Francisco de Vitoria dejó entrever que el Descubrimiento desembocó en
el límite en la imposición de la ilegitimidad por la fuerza. Con todo,
como no podía ser de otra manera, Vitoria no llegó a plantearse el pro-
blema de la legitimidad del laicismo, como tampoco llegará a hacerlo la
Ilustración americana en el siglo XVIII.

Hubo que esperar hasta la aparición de figuras como Caso para que
surgiera en América Latina y el Caribe un auténtico interés por la Ilus-
tración europea, la francesa en particular, que no fue idéntica al Ilumi-
nismo italiano o la Aufklarung alemana. Dicho interés no existió ni
siquiera en el siglo XVIII americano, pese a la riqueza casi enciclopédica
de distintos personajes a la hora de describir las riquezas (sobre todo las
naturales) y hasta las taras del subcontinente. Una obra como la de Al-
berto Saladino ha demostrado hasta qué punto se volvió rico antes de la
Independencia el conocimiento científico sobre la Naturaleza, mediante

27 Vitoria, op. cit., p. 57.
28 Loc. cit.
29 Loc. cit.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 97



98 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

la creación de instituciones educativas y su ocasional secularización, y
en ámbitos como la astronomía, la física, las matemáticas, la química, la
historia natural y la importantísima geografía,30 dado queAmérica Latina
y el Caribe seguían siendo en buena medida un misterio. Sin embargo,
pese a la innegable distancia tomada ante la escolástica, algo subrayado
por Saladino,31 la Ilustración americana no supo o no quiso desprenderse
de la influencia de la metrópoli, en particular de la religión católica, a di-
ferencia de la Ilustración francesa, capaz de distanciarse del mundo feudal,
sus supersticiones y su fanatismo. En la Nueva España, por ejemplo, quie-
nes cultivaban las Humanidades y buscaban hacerlas avanzar no dejaban
de ser las más de las veces teólogos.32 Sólo en un caso bastante excepcio-
nal, como el de Francisco Javier Clavijero, despunta otra concepción del
Hombre, a partir de la cercanía con el mundo indígena y prehispánico
(Historia Antigua de México) y de la influencia del cartesianismo entre
los jesuitas, aunque sin romper con los lineamientos de la XVCongrega-
ción General (Roma, 1706). Para Clavijero, las almas de los mexicanos
no eran inferiores a las de los europeos.33 Sin abandonar el eclecticismo,
surgirían luego en la Nueva España figuras avanzadas como Díaz de Ga-
marra o JoséAntonioAlzate, estudiadas algunas de ellas por Saladino.34

En el sentido sugerido más arriba apuntan las reflexiones de José
Luis Romero, quien observa que las ideas de la Ilustración, que llegaron
aAmérica con el filtro español (en particular el de Jovellanos), no siem-
pre tuvieron una vigencia real, en el sentido de profundas y duraderas.
Ni siquiera es seguro que algunos autores mencionados a su vez por

30 Alberto Saladino García, Ciencia y prensa durante la Ilustración Latinoamericana,
Toluca, UAEM, 1996.

31 Ibid., p. 21.
32 Véase por ejemplo los cultivadores de las Humanidades en la Nueva España que enu-
mera Alberto Saladino, “Repercusión de las ideas ilustradas en la Revolución de In-
dependencia”, Cuadernos Americanos, núm. 124, México, CIALC-UNAM, 2008, p. 84.

33 Saladino, op. cit., p. 85.
34 Véase Alberto Saladino García, Dos científicos de la Ilustración hispanoamericana:
J. A. Alzate y F. J. Caldas, México, CCYDEL-UNAM, 1990; y del mismo autor, El sabio:
José Antonio Alzate y Ramírez de Santillana, México, UAEM, 2001.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 98



99LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

Chiaramonte en un análisis muy minucioso puedan incluirse en la Ilus-
tración (no fue el caso de personajes como los fisiócratas Quesnay y Tur-
got).35 La Ilustración americana fue más bien moderada, no pudo resolver
el problema planteado por la oposición entre el imaginario religioso y el
racionalismo y, pese a la erudición en la que pone énfasis Saladino, no
llegó al rango de una filosofía y mucho menos a la aspiración científica
que un Humboldt buscaría tiempo después. Incluso en un caso como el
de fray Benito Jerónimo Feijoó (benedictino español, con fuerte influen-
cia en el Nuevo Mundo), la crítica a la superstición, la credulidad en los
milagros y el fanatismo se hizo en nombre del restablecimiento de la or-
todoxia católica, al grado que tampoco logró aprovecharse a fondo la
oportunidad abierta por los monarcas borbones en España y el pomba-
lismo portugués. Cuando el materialismo de Hobbes o Locke llegó a
poner en entredicho la religión, fue rechazado.36

Por lo menos en los aspectos económico y social hubo algo de ana-
crónico en la Ilustración americana. Sólo el brasileñoAzeredo Coutinho
(obispo de Elvas) consiguió establecer un diálogo, por cierto que ati-
nado, con las afirmaciones de Montesquieu, en este caso sobre las ca-
racterísticas de los habitantes de clima frío y los de clima caliente. Con
todo, el mismo Azeredo Coutinho defendió el comercio de esclavos y
tildó al enciclopedismo de “locura de filósofos”.37 Habida cuenta de la
actitud ambivalente de los criollos (una cosa es que quisieran hasta cierto
punto distanciarse de la metrópoli y otra que admitieran un auténtico
compromiso social con la soberanía popular), la Ilustración americana
no encontró arraigo en alguna clase social madura y desarrollada, y no
puede considerarse entonces como precursora de la Independencia, al
menos no el mismo título que un complicado tinglado de intereses estric-
tamente económicos y políticos. Incluso quienes pudieran aparecer como

35 Jose Carlos Chiaramonte [comp., pról., notas y cron.], Pensamiento de la Ilustración.
Economía y sociedad iberoamericanas en el siglo XVII, Caracas, BibliotecaAyacucho,
1979, p. XIII.

36 Ibid., p. XV.
37 Ibid., p. XXXVII.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 99



100 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

más radicales (Francisco de Miranda o fray Servando Teresa de Mier) no
tuvieron empacho en fustigar el principio de igualdad. Únicamente An-
tonio Nariño destaca como una excepción.38

Es sabido que, al poco tiempo de la Conquista, la Corona había tenido
que intervenir para frenar las pugnas intestinas entre los conquistadores,
por ejemplo aquéllas de las que fuera objeto Cortés en la Nueva España.
A la larga, siempre en el caso novohispano, cabe preguntarse si el “nacio-
nalismo criollo”, como lo han llamado erróneamente algunos, estaba real-
mente interesado en la emancipación, o más bien en mantener prácticas de
origen colonial que a todas luces subsisten hasta hoy. Tal es el caso de lo
que ocurría en la Nueva España durante el siglo XVII y parte del XVIII: a
riesgo de fomentar los intereses creados y los usos deshonestos, la Corona
respaldaba la práctica de vender oficios públicos, concesionando funciones
de la administración civil o la hacienda pública, y los oficios se otorgaban
al mejor postor, hasta beneficiar a quienes tenían posiciones de prestigio.
Esto favoreció no a la Corona, sino a las familias novohispanas.

Con el pensamiento francés, Antonio Caso no cometió el error, de lo
más frecuente hoy en día, de reducirlo todo a un cartesianismo por lo demás
poco entendido. Para aquel autor, el país europeo no sólo reivindicó la
cultura puramente intelectual, sino también la espiritual: Rabelais sos-
tuvo que la “ciencia sin conciencia arruina el alma”, Montaigne fue un
humanista y Pascal aseveró que “el corazón tiene sus razones que la
razón ignora”.39 Incluso Descartes encontró en Dios el punto de Arquí-
medes. Francia fue la patria de los moralistas. En la Ilustración, que se
confunde con el cartesianismo, Caso reconoció rasgos poco elogiados de
Voltaire, que era para el mexicano, más que un gran filósofo, un histo-
riador que entre otras cosas difundió en Francia el genio de un Shakes-
peare.40 Voltaire fue “el primer historiador universal”.41 Diderot tampoco

38 José Luis Romero [pról.] y Luis Alberto Romero [selec., notas y cron.], Pensamiento
político de la emancipación, Caracas, Biblioteca Ayacucho, 1977, p. XX.

39 Antonio Caso, Filósofos y moralistas franceses, México, Stylo, 1943, pp. 15-16.
40 Ibid., p. 34.
41 Ibid., p. 35.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 100



101LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

era algo así como razón pura. Para el enciclopedista, quien afirmaba un
panteísmo de tendencias materialistas y amaba por encima de todo la exis-
tencia real, el mundo no dejaba por ello de ser divino.42 En suma,Antonio
Caso, crítico por cierto de las inconguencias morales de Rousseau,43 es-
tuvo lejos de caer en el garlito corriente de hoy: el de criticar a la Razón
hasta olvidar no sólo la historicidad, sino también una dimensión moral
del pensamiento francés para muchos estorbosa o simplemente desco-
nocida. Caso no desligaba a la Razón de la “vigencia de Dios”, aunque en
la segunda estuviera el límite de la primera: “la única soberanía real—es-
cribía—, es la que no se funda en la fuerza, sino en la razón”.44Adiferencia
de lo que suele estar en boga ahora, cuando, con una pequeña ayuda de un
psicoanálisis vulgarizado, se hace del ser humano casi un animal de ins-
tintos (aunque sean de sobrevivencia), Caso insistía en la dimensión moral
que para muchos ya no es más que “la opinión de cada quién”: “la persona
humana —afirmaba— está dotada de comprensión, de la capacidad para
discernir lo falso de lo verdadero; de la capacidad de conocer lo necesario
y lo perfecto”.45 “El ser que comprende, agregaba, comprende que es
racional y libre, en cuanto es personal”.46

III. UN ANTONIO CASO VIGENTE

Es casi imposible entender el personalismo que le interesaba a Caso sin
pasar por uno de los textos de éste, La existencia como economía, como
desinterés y como caridad.47 La caridad en la que tanto insiste el autor
puede prestarse a malas interpretaciones. La acepción francesa de la “ca-

42 Ibid., p. 71.
43 Ibid., p. 49.
44 Antonio Caso, El peligro del hombre, México, Stylo, 1942, p. 38.
45 Ibid., p. 46.
46 Ibid., p. 49.
47 Antonio Caso, La existencia como economía, como desinterés y como caridad, Mé-
xico, Ediciones México Moderno, MCMXIX,

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 101



102 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

ridad”, diferente de la castellana, permite entender el equívoco, ya que
se trata de benevolencia mezclada con cierto desprecio. En América La-
tina y el Caribe, la caridad remite fácilmente a un imaginario religioso en
el cual se expía una culpa (apenas consciente) o se compra incluso el cielo
mediante el otorgamiento de una limosna a quien nada tiene, el pordio-
sero. En el límite, sería más correcto sugerir que Caso pensaba en el don.
El texto de marras, por cierto que con una admiración expresa hacia Pas-
cal (al haber sacrificado éste la vanidad intelectual a la gracia), 48 autoriza
esta interpretación. No es el cristianismo interpretado como debilidad
el que interesa a Caso. “El cristianismo, escribe, no es una apología de la
debilidad, como lo creen algunos contemporáneos, sino de la fuerza moral
más pura, de la energía que se opone al mal sin usar sus medios para ven-
cerlo”.49 Con frecuencia, el cristianismo heredado de la Conquista y la
Colonia enAmérica ni siquiera llegó a plantearse el problema de la fuerza
moral, a la que opusieron las más variadas formas de resignación y de es-
pera de algún milagro, dos caras de la misma moneda. La apología de la
debilidad consiste en ese llamado a la resignación y en la amenaza de cas-
tigo, al mismo tiempo que la relación de sometimiento está lista para apro-
vecharse de cualquier bondad, virtud ésta que exaltaba Caso.50 La fuerza
de dicha relación es tal que no se consigue la realización del Bien, sino “la
sumisión a una ley […], el acatamiento de un mandato”.51

Al reivindicar la existencia como caridad, Caso dio (a lo mejor sin
quererlo) en la clave que explica la circularidad de la trayectoria histórica
latinoamericana y caribeña: “lo que se destruye a sí mismo por su propia
naturaleza —escribe— no puede ser fin en sí”.52 Es posible pensar que
ésa fue la naturaleza de la Conquista, al acabar los conquistadores des-
truyéndose entre sí y al ser incapaces de encontrar en sí mismos y en los
vencidos personas humanas dignas de ser consideradas como tales. “El per-

48 Ibid., p. 15.
49 Ibid., p. 113.
50 Loc. cit.
51 Ibid., p. 121.
52 Ibid., p. 105.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 102



103LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

sonalismo—escribe Caso—declara que cada ser racional es insubstituible,
precisamente por ser una persona”.53 Conquistar, para Caso, es efímero y
lleva a “crecer discontinuamente”.54 Caso intuyó que laHistoria no es lineal,
y que el progreso (pro, hacia delante, y gressus, marcha) no puede afirmarse
como ley de la Humanidad. ParaAntonio Caso todo puede estancarse, o in-
cluso retroceder, si no progresa la conciencia moral,55 misma que, agrega-
ríamos, no podía surgir de las civilizaciones precolombinas, ni mucho
menos de los conquistadores. La trayectoria histórica del subcontinente se
estancó por siglos, mucho más allá de la Colonia, en la medida en que
la violencia reemplazó en los orígenes a la conciencia moral o, si se quiere,
a la capacidad para la autorreflexividad. De los tiempos primigenios de la
Modernidad latinoamericana y caribeña es posible afirmar, como lo hace
Caso de lo que vislumbra a principios del siglo XX: “hoy es tan mala y tan
buena la Humanidad como el primer día. Somos más hábiles, quizás, para
engañarnos, pero no más buenos”.56

Hay algo de extraño en La persona humana y el Estado totalitario.
Caso prácticamente no se ocupa del personalismo francés y es sólo al
pasar que menciona a Emmanuel Mounier,57 aunque en cambio le presta
a Nietzsche atributos personalistas un tanto dudosos.58 Sin embargo,
como en el texto anterior, el autor vuelve sin quererlo a ofrecer claves
para comprender los efectos de la violencia en la psique latinoamericana
y caribeña. La Conquista y la Colonia no podían permitir libertades, no
en todo caso para los sometidos. Éstos la buscaron entonces, incluso en
el siglo XIX y XX, mediante acciones que desembocaron con frecuencia
en re-acciones anarquistas. La definición que da Caso de la anarquía es
a nuestro juicio excelente: “la anarquía —escribe— no es otra cosa sino
apoteosis de la libertad caótica, que niega todo poder y abomina de la

53 Caso, El peligro del hombre…, p. 47.
54 Ibid., p. 105.
55 Ibid., p. 107.
56 Ibid., pp. 107-108.
57Antonio Caso, La persona humana y el Estado totalitario, México, UNAM, 1941, p. 196.
58 Ibid., pp. 237-240.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 103



104 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

ley. El estado anárquico exagera sin proporción uno de los elementos
indeclinables de la vida colectiva: la libertad; y por esta exageración en-
gendra el caos. Se rompe el eje de la ley y se anonada la autoridad: esto
es la anarquía”.59 En modo alguno quisiéramos que esto diera cabida para
un juicio negativo sobre el modo de reaccionar de los sectores populares.
La búsqueda de la libertad es entendible pero, salvo excepciones, no hubo
en la trayectoria histórica latinoamericana y caribeña, de nuevo para se-
guir a Caso, una conciencia moral que permitiera a los sectores populares
tener una idea clara de sus intereses. La reacción anárquica es el paso de
la credulidad violentada a la representación de la justicia casi como ven-
ganza contra toda ley (que ya ha sido desfigurada por las clases domi-
nantes) y una autoridad que en realidad no lo es, porque busca el
sometimiento y no la obediencia consentida. La anarquía es el resultado
de lo que Caso, al tenor de Melchor Cano, llamaba “acidia”: una tristeza
que se mezcla con la pereza y el fastidio,60 actitud que Caso atribuye a
la primera mitad del siglo XX, pero que bien puede encontrarse como
consecuencia de la Conquista, sobre todo en la hecatombe del siglo XVI.
ParaAntonio Caso no puede haber libertad para obrar mal, porque esta li-
bertad es realmente sujeción y no libertad. La persona es libre, alcanza su
autonomía, si no obra urgida por los motivos del egoísmo. Por lo menos
en la historia independentista de la Nueva España, no faltaron los episo-
dios que, lejos de la idealización (oficial o no), llegaron a demostrar la
reacción anárquica de los sometidos. Ocurrió por ejemplo cuando las hues-
tes de Hidalgo arrasaron con todo en la alhóndiga de Granaditas, lo que
pudo hacer temer al prócer que el desborde se repitiera en la ciudad de
México (es una explicación posible de que el cura de Dolores se haya
detenido en Tres Cruces). La anarquía se acompaña de resentimiento:
“el resentimiento—escribe Caso—, pasión sombría si la hay, constituye
un odio larvado, que se cultiva a sí propio con el recuerdo y la perse-
verancia”.61 El resentido, “lo que sintió una vez lo experimenta constan-

59 Ibid., p. 25.
60 Ibid., p. 265.
61 Ibid., p. 78.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 104



105LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

temente, lo re-siente”.62 De nueva cuenta, no se busca el juicio negativo
sobre una actitud algo común en los sectores populares. Ocurre sobre
todo que es la reacción entendible a circunstancias que no dejan escapa-
toria y que giran entonces en redondo. En estas circunstancias, ni la ex-
presión oral autónoma es posible.

CONCLUSIONES

En más de una ocasión se ha querido reivindicar el sincretismo religioso
popular en América Latina y el Caribe como alternativa al llamado “ra-
cionalismo” occidental. En parte, como llega a ocurrir por ejemplo en
Brasil con los carnavales, dicho sincretismo se ha convertido en objeto tu-
rístico, mediático y de curiosidad intelectual. Sería un error pensar, como
lo hace Cristián Parker,63 que la cultura dominante en el subcontinente
se ha ajustado al racionalismo de origen europeo, con el que nada tenían que
ver los Conquistadores españoles. Si bien a finales del siglo XIX con
frecuencia se disfrazaron de liberales, como ahora lo han hecho de “glo-
balizadores”, los grupos dominantes latinoamericanos y caribeños nunca
asimilaron ese racionalismo occidental, puesto que se reservaron, por lo
menos desde la Independencia, el derecho a concebir el Estado y la na-
ción como haciendas herederas de la antigua encomienda colonial. Es
justamente por esa incapacidad para interiorizar el racionalismo (que,
como ya se ha señalado, no es el equivalente del cartesianismo o de la
sola Ilustración) que figuras señeras como Antonio Caso lo admiraron.
Caso sabía que ese racionalismo no había sido interiorizado en México,
país que tuvo tendencia (como otros muchos deAmérica Latina y el Ca-
ribe) a imitar antes que a inventar. En el fondo, existe de partida una
apreciación histórica equivocada. Pese a que el Descubrimiento deAmé-
rica se da por principio de la Modernidad, España no trajo al subconti-

62 Ibid., p. 77.
63 Cristián Parker, Otra lógica en América Latina. Religión popular y modernización
capitalista, Santiago de Chile, FCE, 1996.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 105



106 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

nente racionalismo alguno. “México —escribía Caso— no ha sido un
pueblo inventor. Nos referimos, claro está, a la nación mexicana derivada
de España y la cultura autóctona”.64 “Imitar sin cordura es el peor de los
sofismas”, agregaba,65 y México se dedicó a la imitación extralógica e
irreflexiva, sin resolver sus problemas antropológicos, raciales y espiri-
tuales.66 Eso no es todo, dado que, agregaríamos, los españoles tampoco
trajeron lo mejor del feudalismo europeo, que comenzaba a mezclarse
con el primer capitalismo en Inglaterra, Francia u Holanda. Al momento
de la Conquista, la Península ibérica no se encontraba a la vanguardia de
las transformaciones que desembocaron en el ascenso del capitalismo en
Inglaterra y Francia, sino más bien en el atraso de varios siglos de lucha
contra la dominación musulmana, sin prejuzgar de ésta y sus aportes a la
cultura occidental (la latinoamericana y caribeña incluida). Es en esta me-
dida que, desde el principio de este trabajo, hemos señalado que la trayec-
toria de la Conquista y la Colonia no tiene por qué asimilarse al progreso
antes que al comienzo de una larga descomposición.

No hay pureza alguna en el sincretismo religioso popular americano.
Cristián Parker reconoce cómo en éste ha perdurado la herencia medie-
val, con el carácter preponderantemente visual de la fiesta.67 Pese a la
inversión del mundo que se produce cuando los negros se pintan de
blanco, los diablos son ensalzados y los españoles ridiculizados en el
carnaval, Parker da cuenta de la presencia de la picaresca medieval espa-
ñola, que vino con “la plebe y la soldadesca” y que se difundió por las
culturas agrarias del campesinado indígena latinoamericano.68 Con “sen-
tir” y “expresarse” en la fiesta (supuestamente contra los cánones racio-
nalistas y occidentales)69 no basta para forjar intereses propios y mucho

64 Caso, Apuntamientos…, p. 29.
65 Loc. cit.
66 Loc. cit.
67 Parker, op. cit., p. 191.
68 Loc. cit.
69 Ibid., p. 192.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 106



107LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

menos para dar luz a una verdadera conciencia moral. Por creativo que
sea el sincretismo, en “lo expresivo”, “lo festivo y lo carnavalesco”,70 no
hay progreso alguno, sino la circularidad descrita desde un principio y
que lleva una buena dosis de resignación y sometimiento. Seguramente
Parker olvida cómo suelen terminar muchas de las fiestas, por ejemplo
en Guatemala y en el Ecuador: con los indígenas agobiados y converti-
dos casi en vegetales por un alcoholismo que no existía en las civiliza-
ciones precolombinas.

El drama del cristianismo latinoamericano y caribeño en el siglo XX

consistió en no alcanzar a formularse el personalismo. Salvo excepciones,
el catolicismo colonial no generó una conciencia moral sobre la realidad
latinoamericana y caribeña. Siempre con apego a la veracidad histórica,
durante la Independencia, en particular la de la Nueva España, Hidalgo
tampoco logró dicho objetivo (el grito de Dolores no fue la expresión de
una conciencia moral propiamente dicha), a diferencia de JoséMaría Mo-
relos y Pavón, quien lo consiguió en sus Sentimientos de la Nación y
fue finalmente acallado con la muerte. Bien entrado el siglo XX, el hecho
de que algunos sacerdotes se identificaran con movimientos de iz-
quierda, incluso armados (Camilo Torres en Colombia), nunca fue sufi-
ciente para generar la conciencia moral ya mencionada. Experiencias
como las de Ernesto Cardenal en Solentiname (Nicaragua), Sergio Mén-
dez Arceo en Cuernavaca (México) y Leónidas Proaño en Riobamba
(Ecuador) fueron aisladas y en ocasiones, cuando se involucraron direc-
tamente en la defensa de los pobres y los perseguidos políticos, quedaron
silenciadas con la muerte (André Jarlan en Chile). Seguramente monse-
ñorArnulfo Romero en El Salvador fue una excepción que estuvo cerca
de convertirse en la auténtica conciencia moral del país centroamericano,
y quizá pueda acontecer lo mismo con Fernando Lugo (éste sí identifi-
cado con la Teología de la Liberación) en Paraguay.71 Romero fue ase-

70 Ibid., p. 197.
71 Rafael Correa (probablemente a partir de su formación en Bélgica) en el Ecuador ha
hecho suya la doctrina social de la Iglesia.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 107



108 LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

MARCOS CUEVAPERUS

sinado. En cambio, el Vaticano desempeñó un papel contrario a cualquier
personalismo, en particular con Juan Pablo II, al grado de convertirse
en un fenómeno de masas (por ejemplo, con ayuda de una canción del
brasileño Roberto Carlos, Amigo) rayano en la pura y simple idolatría.
Recurriendo a la terminología propuesta por Gabriel Marcel,72 aunque no
se esté forzosamente de acuerdo con los términos del debate que propone
(dentro del existencialismo cristiano), Camilo Torres en el siglo XX o
Hidalgo en el siglo XIX llegaron a ser, más que héroes, mártires, a dife-
rencia de Morelos o Romero, que quizá hayan sabido conjugar heroísmo
(en todo caso valentía) y amor (que no piedad) por el pueblo.

Algunas observaciones de Marcel son útiles para esbozar una síntesis
de lo argumentado hasta aquí y para concluir. Marcel se planteó el pro-
blema de la relación entre la fe y el testimonio.73 La testificación, sin coer-
ción y en libertad, evita con frecuencia la traición a uno mismo.74 No es
difícil argumentar que, cada vez que se ha esbozado una conciencia
moral capaz de dar testimonio sobre las crueldades sociales enAmérica
Latina y el Caribe, la voz ha sido silenciada o acallada con la muerte.
Convertir al héroe en mártir no es sino otra manera de asegurar la fe como
evasión (siempre para retomar una formulación de Marcel) ante una rea-
lidad impotente. Esa fe aparece entonces como el refugio ante la incre-
dulidad que surgió de la Conquista deAmérica, que hizo de las sociedades
latinoamericanas y caribeñas lo que Marcel ha llamado “un conjunto
de funciones que no se comunican entre sí”75 y que, agregaríamos, no
conocieron otro lazo social que no fuera el de la violencia abierta o la-
tente. Es esta violencia en la relación social la que ha sido reforzada con
el estereotipo sobre el latino de supuesta sangre caliente, amante de la
vida y no del raciocinio dado por frío y aburrido. En cierto modo, es
contra este estereotipo que Caso quería alertar.

La incredulidad es ciertamente pasional y ni siquiera la seculariza-

72 Gabriel Marcel, Incredulidad y fe, Madrid, Guadarrama, 1971, pp. 57-58.
73 Ibid., pp. 58-61.
74 Ibid., p. 59.
75 Ibid., p. 56.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 108



109LATINOAMÉRICA 48 (MÉXICO 2009/1): 87-109

ANTONIO CASO, EL PERSONALISMO Y NUESTRAAMÉRICA

ción puede llevar a lo que en la Edad Media se llamaba intimum mentis,
un lado sagrado del alma humana76 que por nada del mundo debiera ser
violentado. En perspectiva, el “objeto” inasible que se diluye entre el
mutismo de los vencidos y la parafernalia verbal de los vencedores, para
retomar a Beatriz Pastor, es el de la violencia latente capaz de asesinar
la conciencia moral cuando llega a aparecer en el campo de la acción.

La vigencia de la obra de Caso en la que hemos querido insistir aquí
se encuentra en el hecho de no haber caído en culturalismo alguno, a di-
ferencia de lo que ocurre hoy en día. Lejos estuvo Caso de confundir todos
los países europeos y, lo que es más valioso, supo distinguir en Francia el
cartesianismo que se amalgama hoy al enciclopedismo y, más aún, se con-
funde con el raciocinio (que no es lo mismo que la racionalidad) de un
Pascal jansenista. Por este camino llegó Caso al personalismo, que no era
sino una forma de reconocer la universalidad de la condición humana.

La conciencia moral es un espejo molesto para quienes, por mucho
tiempo, buscaron reivindicar la singularidad latinoamericana y caribeña
contra el “frío racionalismo”. En la disolución del objeto de la que ya
hemos hablado sólo hay cabida para la incredulidad (que se originó en
el choque de dos mundos inhumanos a su manera), la impotencia y la
desconfianza. En cierto modo, la Modernidad latinoamericana y caribeña
nació muerta o en todo caso estéril, yerma como algunos parajes de Es-
paña. El valor de Caso estriba en haber buscado ese objeto innombrable,
el de la persona humana, en haber sugerido una alternativa cristiana y en
haber querido darle vida.

Recibido: 7 de mayo, 2008.
Aceptado:12 de septiembre, 2008.

76 Ibid., p. 29.

Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 109



Cuevas:revista latinoamerica  27/5/09  16:27  Página 110


