
165

Hilda Naeseens, Una “visión continentalista” de la filo-
sofía: José Gaos y Francisco Romero, México, UNAM,
2007, 186 pp.

Podría quizá caracterizarse a una buena parte de la filosofía hecha en Amé-
rica Latina por un interés común: la intención sostenida, a veces parca, a
veces feroz, de afirmar su legitimidad, valor, pertinencia, autenticidad y di-
ferencia, pero también su relación, frente a la así llamada filosofía europea.
Múltiples son las posturas que pueden adoptarse y numerosas las dificul-
tades e implicaciones teóricas que entraña cada toma de posición, dos son
aquí de interés: puede, por un lado, sostenerse que no hay aún, y que no
ha habido antes, en América Latina filosofía propiamente dicha ni filósofos,
sino más bien sólo pensamiento y pensadores, la cuestión que surge entonces
consiste en preguntar por la posibilidad de la filosofía hispanoamericana,
es decir, por las condiciones, los requisitos, que ha de satisfacer para obte-
ner mérito tan deseado; puede de igual manera afirmarse, suponerse o pro-
barse que sí hay filosofía surgida en América Latina, la pregunta entonces
gira en torno a las condiciones que la han hecho posible y el rumbo que ha
de seguir o que siga.

Enmarcado en esta preocupación el libro que ahora reseñamos. Una
“visión continentalista” de la filosofía: José Gaos y Francisco Romero de
Hilda Naessens parte del supuesto de que hay, en efecto, filosofía en Amé-
rica Latina, siendo así la intención general avanzar en la comprensión de
“nuestra circunstancia”: América Latina, es decir “sus hombres, sus ideas,
su pensamiento filosófico, el problema de su identidad, el problema de su
existencia” (p. 9), etc., tomando como eje de discusión a dos referentes im-
portantes en la reflexión filosófica en América Latina: José Gaos y Fran-
cisco Romero.

La elección de estos filósofos no es arbitraria, sino que está orientada
por las intuiciones que subyacen al desarrollo de este libro y que son las si-
guientes: (I) hay pensamiento filosófico latinoamericano; (II) sólo conocien-
do el pasado se puede comprender y recuperar el presente; (III) la filosofía
es algo universal que no puede ser sometido a determinaciones geográficas

LATINOAMÉRICA 47 (MÉXICO 2008/2): 165-198



y temporales; (IV) la universalidad de la filosofía debe ser la aspiración
de nuestra cultura, pero partiendo siempre de su propia realidad, de lo
inmediato y propio; (V) por medio del ejercicio filosófico se hace posible
el autoconocimiento y la valoración, que es de lo que depende la conso-
lidación del pensamiento filosófico latinoamericano. Francisco Romero y
José Gaos comparten estas “intuiciones”. En efecto, ambos promueven el
pensamiento filosófico, el autoconocimiento de la realidad histórica, se
enfrentan y tratan de dar solución a los problemas peculiares en que se en-
cuentran inmersos tanto ellos como América Latina, además de intentar,
echando mano a la historia de las ideas filosóficas, recuperar la conciencia
del pasado para comprender el presente, así también fundan las bases para
construir una filosofía auténtica y completamente arraigada en nuestra cir-
cunstancia, tienen el interés de relacionar los problemas de carácter “univer-
salista” con una filosofía que surja de nuestra propia circunstancia, tienen,
en fin, un pensamiento sistemático que posibilita “un pensamiento filosó-
fico cada vez más auténtico” (p. 10), de este modo se instaura, un “clima
filosófico” que promueve el intercambio de ideas, que rompe el aislamiento
en que “han vivido” los “pensadores” latinoamericanos.

Así pues, el presente libro se basa en la convicción compartida tanto por
Gaos como por Romero, de que es necesario analizar, explicar y compren-
der racionalmente el desenvolvimiento de las ideas en América Latina como
condición de posibilidad del ejercicio profesional de la filosofía y de una
mejor comprensión de la realidad histórica en la que ésta se encuentra. El
fin último que se persigue es, en pocas palabras. “valorar lo propio y cali-
brar lo que somos como latinoamericanos, así como establecer las bases para
el surgimiento de un pensamiento filosófico propio” (p. 12).

Dejando a un lado las intuiciones, convicciones y motivos generales,
por otra parte este libro trata de dar solución a un problema bien concreto y
determinado: esclarecer qué entienden Gaos y Romero por “visión conti-
nental”, preocupación que surge al ver que diversos comentaristas han uti-
Iizado términos como “continentalidad”, “visión continental” y derivados
para referirse a sus ideas filosóficas. De esta manera, la interrogante que
guía la exposición de los temas tratados en este libro es la duda sobre la

RESEÑA

166 LATINOAMÉRICA 47 (MÉXICO 2008/2): 165-198



referencia de este conjunto de expresiones, si bien está latente en todo mo-
mento la pregunta más básica de si estas expresiones son siquiera utiIi-
zadas propiamente por éstos.

Previamente al señalar la concordancia o discordancia en el uso de las
expresiones antes mencionadas es necesario hacer notar algunos importan-
tes puntos de contacto entre los mismos, puesto que éstas hacen las veces
de premisas que dan fundamento a la tesis general arriba mencionada.

Las coincidencias son las siguientes. Tanto Gaos como Romero (1) se-
ñalan la relación estrecha de co-implicación entre filosofía e historia así
como la importancia de la historia de la filosofía, puesto que es imposible
abordar un sólo problema filosófico sin su correspondiente fondo histórico,
ya que la reflexión filosófica no puede hacerse separadamente de su mo-
viIidad histórica, puesto que el hombre mismo es historia, vive en un mundo
concreto que está sujeto al cambio, tiene un pasado que lo determina y un
presente, siendo esto así, el hombre sólo puede reflexionar filosóficamente
desde su circunstancia histórica; (2) ambos incorporan el pensamiento de
Ortega y Gasset al suyo propio y a su manera de interpretar la realidad
convirtiéndola en “el instrumento de comprensión de la realidad ameri-
cana y de revalorización del pensamiento hispanoamericano” (p. 139); (3)
comparten un cierto escepticismo con respecto a la verdad filosófica como
algo absoluto; (4) “[...]realizan una labor de recuperación, análisis, compren-
sión, explicación y revalorización del pensamiento hispanoamericano”
(pp. 143-144); (5) hacen notar la imposibilidad de separar ideas y hechos
y estudiarlos en abstracto; (6) buscan la autocomprensión por medio de la
comprensión del pasado; (7) ambos utilizan la expresión “pensamiento
hispanoamericano” con matices diferenciales: Gaos, por una parte, emplea
el término pensamiento para referirse al tipo de pensamiento que no tiene
por objeto alguna realidad trascendental, sino más bien los objetos inma-
nentes e históricos, además de hacer una caracterización del pensamiento
hispanoamericano con  tres notas distintivas: estética, política y pedagógi-
ca. Romero, por su parte, establece etapas del pensamiento filosófico li-
mitándose a la América de lengua española. El punto común importante
es que “ambos afirman la existencia de un pensamiento hispanoamericano

HUGO ENRIQUE SÁNCHEZ LÓPEZ

LATINOAMÉRICA 47 (MÉXICO 2008/2): 165-198 167



y la aptitud para la filosofía de los países que conforman Hispanoamérica”
(p. 150). El elemento cohesionador, que da unidad, entre los países que con-
forman Hispanoamérica es la lengua, pues esto posibilita la comunidad
compartida de aspectos culturales y de una peculiar forma de experimen-
tarse a sí mismo. De igual manera, (8) ambos coinciden en la importancia
y necesidad de recuperar el pensamiento filosófico hispanoamericano con
el fin de comprender el presente y proyectarse hacia el futuro, y, finalmente,
(9) tanto Gaos como Romero tienen el interés de establecer un diálogo
filosófico entre los pensadores latinoamericanos. De esta manera la activi-
dad emprendida por Gaos y Romero 

[…] estaría marcada por una convicción profunda: la necesidad de reconocerse
en la tradición para poder proyectarse hacia una integración cultural mayor, para
lograr que el pensamiento filosófico se abra hacia otras dimensiones más am-
plias y profundas que permitan analizar y dar respuestas a los problemas que nos
atañen directamente como latinoamericanos (pp. 153-154).

La conclusión que HilIda Naessens extrae de esta concordancia, tanto
en el pensamiento como en la convicción, es la afirmación de que hay y puede
hablarse de una “visión continentalista” de la filosofía, de que existe una
“visión continentalista” del filosofar latinoamericano, aunque es consciente
de que la expresión como tal no aparece en los escritos de Gaos, la forma de
pensar y actuar de ambos sugiere una misma percepción de la realidad. El
calificativo “continental” pretende señalar la intención de hacer más amplias
las fronteras en la construcción de un pensamiento filosófico propio, co-
metido que depende, en palabras de Romero, de la normalización de la fi-
losofía, es decir, de la comunicación continua entre quienes hacen filosofía,
la creación de un ambiente filosófico propicio en las universidades, de la
publicación de libros y, en fin, del trabajo arduo y reiterado de hacer filo-
sofía con normalidad, cotidianamente. La aspiración de Gaos y Romero
de proyectar su pensamiento a una unidad más amplia que abarque a todo
el continente, es recogida por la expresión “visión continental”, que así mismo
recoge también 

RESEÑA

168 LATINOAMÉRICA 47 (MÉXICO 2008/2): 165-198



[…]el sentido peculiar que tuvo su actuar: hacernos tomar conciencia de lo exis-
tente, de la necesidad de conocernos y reconocernos, como un modo de acep-
tarnos y valorarnos en lo que somos, creando así las condiciones para que se dé,
posteriormente, un filosofar continental, un ejercicio filosófico en el que
América Latina sea objeto de estudio, de reflexión, de compromiso intelectual
(pp. 165-166).

HUGO ENRIQUE SÁNCHEZ LÓPEZ

FFyL-UNAM

HUGO ENRIQUE SÁNCHEZ LÓPEZ

LATINOAMÉRICA 47 (MÉXICO 2008/2): 165-198 169




