
79

� Lengua e imagen en los indígenas

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE
ORIGEN TAÍNO EN ELORIENTE CUBANO

J. Jesús María Serna Moreno*

Cubanidad es “la calidad de lo cubano”,
o sea su manera de ser, su carácter, su índole,

su condición distintiva, su individuación dentro de lo universal...
...Cuba es un ajiaco. ¿Qué es el ajiaco? Es el guiso más típico

y más complejo hecho de varias especies de legumbres, que aquí
decimos “viandas”, y de trozos de carnes diversas; todo lo cual

se cocina con agua en hervor hasta producirse un caldo muy grueso
y suculento y se sazona con el cubanísimo ají que le da el nombre.

Fernando Ortiz.1

RESUMEN: Este estudio se realizó con un enfoque teórico-metodológico ba-
sado en una propuesta del antropólogo brasileño Darcy Ribeiro quien, en su
tipología de los pueblos de América, considera a la población de las Antillas
como Pueblos Nuevos. Se trata del análisis de las sobrevivencias etnocul-
turales lingüísticas de origen aruaco en el lado oriente de la mayor de las An-
tillas. Dicha investigación se llevó a cabo mediante la consulta de diversas
fuentes de archivo y bibliográficas, además de un trabajo de campo en la re-
gión oriental de la isla de Cuba. Forma parte de una investigación mayor
que estudia las herencias taínas en dicha zona.

PALABRAS CLAVE: Cubanidad, Lenguas aborígenes en el Caribe, Nación cu-
bana, Taínos, Sobrevivencias etnoculturales lingüísticas, Región oriental.

ABSTRACT: The study presented is carried out by means of a theoretical-me-
thodological focus based on the Brazilian anthropologist’s proposal Darcy
Ribeiro who, in their typology of the towns of America, considers to the po-

* Centro Coordinador y Difusor de Estudios Latinoamericanos, UNAM (sernam@servi-
dor.unam.mx).

1 Fernando Ortiz, Etnia y sociedad, selec., notas y pról. de Isaac Barreal, La Habana,
Editorial Ciencias Sociales, 1993, pp. 1 y 5.



80 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

pulation from Antilles as new towns. It is about the analysis of the ethnic lin-
guistic survivals of origin aruaco in the west side of the larger of the Antilles.
This investigation was carried out through the consultation of diverse file
sources and bibliographical, besides a fieldwork in the oriental region of the
island of Cuba. It is part of a bigger investigation that studies the taina inhe-
ritances in this area.

KEY WORDS: Aboriginal languages, Caribbean, Cuba, Taíno.

Ubicamos este trabajo en el contexto de los más recientes estudios sobre
los componentes etnohistóricos de la cultura cubana. En Cuba, desde los
comienzos del siglo XX hasta nuestros días, se han llevado a cabo mu-
chos esfuerzos muy importantes y valiosos, un tanto individuales, por
parte de diversos investigadores entre los que brillan personalidades
como la de Fernando Ortiz (el más destacado científico social cubano de
la primera mitad del siglo XX, precursor y promotor de la etnografía en
su país, quien dio inicio a los estudios sobre la cultura y la historia de la
nación cubana) y actualmente una gran cantidad de investigadores que
siguen de alguna manera sus enseñanzas como es el caso de Jesús Guan-
che Pérez (especialista en antropología cultural y autor de múltiples
obras sobre cultura cubana y sus características etnohistóricas: entre
otras: la muy reciente, con nuevos datos y de mucha importancia para
nuestro tema, El legado indígena en la cultura cubana, (2005) y Com-
ponentes étnicos de la nación cubana, La Habana, Ediciones Unión de
la Fundación Fernando Ortiz, 1996;2 dos extremos temporales entre los
cuales se ubican muchos otros especialistas en la materia). A ellos se
suman los esfuerzos colectivos e institucionales que se han venido rea-
lizando a partir del triunfo de la Revolución de 1959 y que han fructifi-
cado con una enorme cantidad de productos de investigación presentados

2Además de monografías como: Procesos etnoculturales de Cuba, La Habana, 1983;Cal-
dije estudio de una comunidad haitiano-cubana, Santiago de Cuba, 1988; Significación
canaria en el poblamiento hispánico de Cuba, Santa Cruz de Tenerife, 1992; Valentín
Sanz Carta en Cuba: un itinerario vital, Las Palmas, 1993, así como múltiples artículos
sobre diversos aspectos de la cultura cubana y sus características etnohistóricas.



81LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

por diversos y originales medios para su difusión. Por un lado, los dos
Atlas: el etnográfico, y el de los instrumentos de la música folclórico-po-
pular de Cuba (los cuales representan, actualmente, las dos obras proba-
blemente con los mayores avances en este campo respecto al conocimiento
de la cultura tradicional cubana por su carácter global, ya que abarca
hasta los más recónditos lugares de la isla entera con actualizados enfoques
teóricos y metodológicos), y los numerosos estudios monográficos que se
han venido publicando durante los últimos treinta años sobre diferentes
temas relacionados con la cultura cubana y sus características etnohis-
tóricas. Ambos esfuerzos fueron auspiciados por instituciones como el
Ministerio de Ciencia, Tecnología y MedioAmbiente, el Centro Cultural
Juan Marinello, el Ministerio de Cultura, el Centro de Investigación y
Desarrollo de la Música Cubana y varias más, tanto en el nivel regional
como el nacional. De esta manera, en el legado que nos han dejado una
pléyade de expertos encabezada por antropólogos de todo tipo (etnólo-
gos, etnógrafos, arqueólogos, historiadores, antropólogos culturales, an-
tropólogos sociales, etc.), encontramos diversas informaciones que nos
dan cuenta pormenorizada de la abigarrada composición étnica de la po-
blación cubana, desde sus orígenes hasta la formación etnocultural de
hoy en día, en constante cambio y transformación.

El trabajo que aquí presentamos es una parte de una investigación
mayor sobre las supervivencias etnoculturales indígenas en el oriente
cubano.3 Dicha investigación se realizó mediante la consulta de diversas

3 Hemos realizado nuestra investigación visitando algunos de los lugares en donde es más
evidente la presencia de elementos etnoculturales de origen indígena (todos ellos ubica-
dos en el oriente cubano). Pero, eso no nos llevó ni a limitar nuestro análisis en la exte-
rioridad del tipo físico ni exclusivamente en los aspectos no espirituales de esos elementos,
pero tampoco consideramos que la identidad cubana tal como la conocemos hoy en día,
se reduzca únicamente a los habitantes de esta región. Como se señala en un trabajo re-
cientemente publicado: “[...]los descendientes de los primeros pobladores de Cuba cons-
tituyen hoy una ínfima porción de la población campesina del extremo oriental del país,
pero no es el tipo físico lo que determina la permanencia de los rasgos culturales de un
grupo o sociedad[...] no es de rigor que los indios estén físicamente representados en el



82 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

fuentes de archivo y bibliográficas, además de un trabajo de campo en
la región oriental de la isla de Cuba. El enfoque teórico metodológico se
basa en una propuesta del antropólogo brasileño Darcy Ribeiro, quien en
su tipología de los pueblos de América considera a la población de las
Antillas como Pueblos Nuevos.

Un elemento central entre las supervivencias culturales de carácter
indígena, reconocido ampliamente por estudiosos y expertos no sólo en
lingüística, es la enorme cantidad de términos de origen aruaco que si-
guen vivos en el habla del pueblo cubano. Prácticamente todos nuestros
entrevistados dieron muestra de un amplio repertorio de estos términos:
topónimos, hidrónimos, denominaciones de la flora y de la fauna, antro-
pónimos, etcétera.

Entre los múltiples trabajos relacionados con las supervivencias lin-
güísticas de origen indígena que hemos consultado o que han sido utili-
zados por algunos de los autores cuyas obras revisamos minuciosamente,
hacemos el siguiente listado que muestra fehacientemente el marcado in-
terés que este tema ha despertado entre los especialistas.

José JuanArrom ha realizado una serie de estudios eruditos sobre los
términos que nos quedan de la lengua taína comparándolos con el “ara-
huaco legítimo o lokono”,4 estudios que nos ayudan a aclarar muchos de

amplio espectro racial de la nación, puesto que una parte del legado espiritual de su cul-
tura sí está, como componente vivo de las tradiciones cubanas, objetivado en la lengua,
las costumbres e incluso en determinados aspectos de la religiosidad”. Jesús Rafael Ro-
baina Jaramillo, Miriam Celaya González y Oscar Pereira Pereira, “La arqueología en
la construcción de un discurso sobre identidad cultural en Cuba”, Revista Catauro, año
5, núm. 8, La Habana, Fundación Fernando Ortiz, 2003, pp. 56 y 57.

4 “Es bien sabido que los idiomas reflejan y a la vez moldean la manera de pensar del
pueblo que los habla. En el caso del idioma de los taínos, obliterado hace casi cinco si-
glos y apenas estudiado desde entonces, es muy poco lo que de él se conserva. Pero aun
así, haciendo un esfuerzo por reunir y analizar sus dispersas huellas, acaso todavía po-
damos vislumbrar algunos de los procesos mentales de los aborígenes antillanos a tra-
vés de las palabras que nos han dejado”. José Juan Arrom, “La lengua de los taínos:
aportes lingüísticos al conocimiento de su cosmovisión”. En Varios, La cultura taína,
Madrid, Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1989 (Colección Las culturas deAmérica
en la época del descubrimiento), pp. 53-63.



83LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

los interesantes misterios acerca de los topónimos, hidrónomos, formas
de nominar la flora, la fauna y así entender su manera particular de ver el
mundo y su relación con sus formas de organización social.5 Nosotros
nos hemos basado principalmente en la obra de Manuel Álvarez Nazario
Arqueología lingüística. Estudios modernos dirigidos al rescate y recons-
trucción del arahuaco taíno.6 Esta obra representa uno de los más recien-
tes esfuerzos por reconstruir la lengua taína haciendo uso de eruditos
materiales. Inspirado en el pensamiento y la obra del sabio británico Dou-
glas McRae Taylor sobre la lengua garífuna beliceña y sumando a ello,
el estudio crítico de las investigaciones realizadas sobre el aruaco suda-
mericano, tanto de Daniel Brinton sobre el lokono, como del P. Raymond
Bretón, autor del valiosísimo vocabulario de los indios caribes minianti-
llanos a mediados del siglo XVI, además de otros estudiosos del aruaco
moderno como Pedro Henríquez Ureña (1938), Eliezer Narváez Santos
(1960), Humberto López Morales (1974), Aurelio Tanodi (1966), María
Vaquero (1983) y otros.

Cabe aquí mencionar también a otros ilustres estudiosos que elabo-
raron con infinita paciencia muy importantes recopilaciones, aunque par-
ciales, del vocabulario aborigen de las Antillas Mayores; así, en Cuba,
además de Jesús Guanche Pérez, arriba mencionado, destacan también:
Antonio Bachiller y Morales, Cuba primitiva, La Habana, 2ª ed., 1883;
Alfredo yAlfonso Zayas, Lexicografía antillana, 2 t., 2ª ed., La Habana,
1932; Sergio Valdés Bernal7 lingüista cuyos trabajos han abierto camino
a la comprensión y valoración del legado cultural Aruaco, entre otros:

5 “[...]Y de ese proceso inferir cómo se veían a sí mismos y a sus semejantes, cómo iden-
tificaban las islas a donde llegaban y nombraban los accidentes geográficos que en
ellas descubrían, cómo se situaban ante su organización social y cómo percibían y ca-
racterizaban la flora y la fauna que les rodeaba”. Ibid.

6 Prólogo de RicardoAlegría, San Juan, P. R., Editorial de la Universidad de Puerto Rico,
1996.

7 No incluimos en nuestro trabajo las definiciones de términos aruacos contenidas en su
obra, lo cual hubiera sido lo más conveniente, pero al confrontar los resultados con
sus trabajos no encontramos diferencias sustanciales.



84 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

Las lenguas indígenas de América y el español de Cuba, La Habana,
Academia, 1991; Inmigración y lengua nacional, La Habana,Academia,
1994, pp. 12-28; La evolución de los indoamericanismos en el español
hablado en Cuba, La Habana, Editorial de Ciencias Sociales, 1968. De
Santo Domingo: Emiliano Tejera, Palabras indígenas de Santo Do-
mingo, Santo Domingo, 1951, del mismo autor, Indigenismos, 2 t., Santo
Domingo, 1977, nueva ed., y Rodolfo Domingo Cambiaso, Pequeño dic-
cionario de palabras indoantillanas, 3ª ed., Santo Domingo, Ediciones
La Trinitaria, 1998. De Puerto Rico: Cayetano Coll y Toste, “Vocabulario
de palabras introducidas en el idioma español procedentes del lenguaje
indoantillano”, Boletín Histórico de Puerto Rico, vol. VIII, San Juan,
1921, pp. 292-352; Juan Augusto y Salvador Pérez, Glosario etimoló-
gico taínoespañol; histórico y etnográfico, Mayagüez, 1941; Luis Her-
nándezAquino,Diccionario de voces indígenas de Puerto Rico, Bilbao,
1969; nueva edición, Río Piedras, 1977.

Por otra parte, el etnomusicólogo cubano, Rolando Pérez Fernández
en uno de sus trabajos publicado en México nos dice que: “El aruaco in-
sular es la lengua indígena americana que más ha aportado al léxico es-
pañol general. En la actualidad están vivos en el habla cubana más de
370 vocablos de este origen, relativos a la flora, la fauna, la cultura ma-
terial, la organización social, el entorno y demás”.8

Los términos que arraigaron en México, agrega Pérez Fernández,
“rebasan ampliamente el medio centenar, fueron traídos en su gran ma-
yoría por los conquistadores españoles, establecidos con anterioridad en

8 Rolando Pérez Fernández, “El culto a la Guadalupe entre los indios del Caney”, “La co-
munidad de indios de El Caney y la virgen de Guadalupe”. Laura Muñoz [coord.],Mé-
xico y el Caribe. Vínculos, intereses, región, México, Instituto Mora, 2002, pp. 219-265
(la cita está en la p. 119); Véase también Sergio Valdés Bernal, Inmigración y lengua na-
cional, La Habana, Editorial Academia, 1994, pp. 12-28; “La obra de Sergio Valdés
Bernal logra clasificar 180 aruaquismos relativos a la flora, 103 a la fauna, 46 a la cultura
material, tres relacionados con la cultura espiritual, 19 vinculados con denominaciones
del entorno, cuatro propios de la organización social y otros 20 que incluye como ‘mis-
celánea’, es decir, 371 vocablos que forman parte del legado lingüístico indígena”. Jesús
Guanche, El legado indígena en la cultura cubana, 2005, p. 2.



85LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

Cuba, y algunos más por los exiliados cubanos, que en el siglo XIX in-
trodujeron innovaciones en el cultivo y procesamiento del tabaco en San
Andrés Tuxtla, Veracruz. He aquí una muestra: maíz, maguey, tuna, hi-
caco, ceiba, jobo, majagua, jaiba, iguana, cahuama, caimán, hamaca,
enagua, canoa, coa, barbacoa, cacique, caníbal, cuje, sabana, huracán.
Varias de estas voces o sus derivados se han convertido también en to-
pónimos de la geografía mexicana”.9 Estas aseveraciones que pueden
ser registradas empíricamente son las que nos llevaron a pensar que se
podían comprobar nuestras hipótesis: una presencia de elementos etno-
culturales indígenas mayor al hasta ahora aceptado, mediante el trabajo
de campo que emprendimos.

Presentamos aquí algunos de los resultados de nuestro trabajo de cam-
po relacionados principalmente con los elementos etnoculturales de
origen lingüístico o que se expresan a través de términos de origen aruaco,
aunque no nos hemos querido reducir a ello, sino que agregamos tam-
bién una serie de otros elementos etnoculturales menos relacionados con
la lengua.

LA CULTURA MATERIAL

Siguiendo los puntos de un esquema que planteamos para la sistemati-
zación de resultados en nuestra investigación acerca de las sobreviven-
cias etnoculturales indígenas en el habla cubana contemporánea hemos
encontrado que en Cuba el aporte indígena (como todo mundo parece
coincidir) dentro de la llamada cultura material es innegable. A ella nos
referimos en primera instancia. A nosotros no nos fue difícil comprobar
durante nuestros viajes una serie de elementos que muestran las huellas
de los aborígenes cubanos en construcciones y objetos materiales utili-
zados en la vida cotidiana y durante muchas de las faenas tradicionales
realizadas principalmente en las labores propias de los campesinos.

9 Pérez Fernández, op. cit., p. 119.



86 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

En cuanto al establecimiento de la vivienda, el batey10 como forma
de concentración, aunque ahora se le asocie a las zonas azucareras, tuvo
en su origen una reminiscencia indígena y sirvió como espacio de trans-
culturación; al igual que el bohío,11 el cual es más bien un elemento pro-
pio de los asentamientos dispersos (también encontramos la variante
llamada caney, en sus dos acepciones que se le atribuyen: casa grande y
caserío,12 a pesar de estar casi desaparecida). El origen indígena de
ambos ha quedado plasmado en sus denominaciones producto de voces
indígenas pertenecientes a la familia aruaca y los bateyes y bohíos (sobre
todo este último, como evidencia material de lo indígena) las encontra-
mos con frecuencia en nuestros recorridos por la isla y no sólo en la re-
gión oriental en donde hicimos la mayoría de nuestras entrevistas (con
las mejoras en las condiciones de vida el bohío tiende a desaparecer,
pero lo importante es que a pesar de este proceso de mejora socioeconó-
mica, sigue ahí; sobre todo, pensamos, porque implica una forma de es-
trecho vínculo con la naturaleza en las zonas rurales). También de origen
aruaco son las denominaciones de muchos de los materiales de construc-
ción de los bohíos (las pencas de guano13 que se utilizan para construir

10 “[…]entre los indígenas ‘plaza en donde se jugaba a la pelota’ (y también, por exten-
sión,, ‘juego de pelota’ y ‘pelota’) denomina al presente, con plena vitalidad, a la pla-
zoleta o explanada frente a la casa campesina”. Manuel Álvarez Nazario, Arqueología
lingüística. Estudios modernos dirigidos al rescate y reconstrucción del arahuaco
taíno, San Juan, P. R., Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 1996, p. 78.

11 La palabra bohío significaba casa, en el aruaco insular.
12 “[…]verdaderamente no quiere decir casa grande, sino el caserío o lugarejo habitado
por una sola familia, y por extensión se decía así a las grandes viviendas de los caciques
y sus dependencias”. Rodolfo Domingo Cambiaso, Pequeño diccionario de palabras
indoantillanas, 3ª ed., Santo Domingo, Ediciones La Trinitaria, 1998, p. 43.

13 Penca que caracteriza a una “variedad de palmera muy abundante en varias comarcas
de la isla; los indios la empleaban para los techos de sus viviendas, etc. También al
fosfato y al estiércol de ave y murciélagos, que se encontraba en las cuevas, daban este
nombre; acaso huano”. Ibid., p. 73.



87LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

los techos al igual que la yagua14 y el bajareque15 para las paredes, etc.).
Por mantenerse en un estrecho contacto con la naturaleza, los campesinos
cubanos han heredado buena parte de los conocimientos acumulados
durante cientos de años por los aborígenes y transmitidos a las nuevas ge-
neraciones a través de complejos procesos de transculturación. Por su-
puesto que también han recibido aportes de los grupos de inmigrantes
(sobre todo de los canarios que siempre tendieron a ubicarse en las zonas
rurales); pero estos aportes no han sido significativos hasta el punto de
modificar el proceso endógeno y, en todo caso, se han tenido que adaptar
a las nuevas condiciones ecológicas para lo cual la participación de los in-
dígenas cubanos o sus conocimientos heredados a las nuevas generaciones
mestizas fue fundamental.Al bohío, lo encontramos tanto en las montañas
de Guantánamo como en la SierraMaestra, lugares en los que predominan
los asentamientos dispersos; pero lo llegamos a ver aún en zonas de mayor
concentración demográfica aunque con variantes tanto en la forma y ma-
teriales de construcción como en la función.Asimismo, la barbacoa16 vo-
cablo que en la lengua aruaca significaba “cama”, se sigue utilizando para
nombrar tanto a la construcción demadera llamado tapanco y el que se usa
para guardar granos, frutos o legumbres de diversa índole como a la fogata
que se hace sobre un hoyo hecho en la tierra para asar carne.

En cuanto al mobiliario y ajuar o menaje de la vivienda rural, un
aporte notable, no sólo para Cuba por lo extendido de su uso en muchas

14 “[…]yagua, base de la rama de la palma de yagua (o palma real) y de otras palmas,
de uso rural como petaca para cargar frutas o ropa de lavado, y asimismo utilizable en
el techado y construcción de bohíos; etc.”. Álvarez, op. cit., p. 75.

15 “Bahareque o bajareque ‘bohío grande, de techo cónico’, posible arahuaquismo conser-
vado en Cuba y Santo Domingo, pero no así en Puerto Rico, e igualmente, como ‘enre-
jado de palos entretejidos’, ‘pared de palos entretejidos con cañas y barro’”. Ibid., p. 78.

16 “La palabra barbacoa, aplicada en un principio al andamio hecho de madera y cañas
entrecruzadas a la manera de una parrilla que levantaban los indios en el conuco, como
mirador donde se colocaba a un muchacho encargado de espantar a los pájaros que
amenazaban la cosecha del maíz, denomina en los finales del XVIII, de acuerdo con
Abbad, al tosco tablado cubierto con un jergón de yerba que servía de camastro al cam-
pesino de entonces, y por evidente extensión se llegó a decir también en el pasado de
una especie de andas de madera para conducir a los difuntos, y asimismo, según lo do-



88 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

otras partes, es la hamaca;17 elaborada con materiales de distintos tipos
se conserva en muchas viviendas cubanas sobre todo rurales. Lo mismo
ocurre con otros objetos como el guayo,18 el jibe,19 la jaba,20 el cuenco
de güira o güiro,21 convertidos en multitud de objetos de uso diario. Ya
casi inexistente, localizamos en las montañas de Guantánamo el uso del
burén,22 muy parecido, por cierto, a los comales mexicanos.

Los conocimientos gastronómicos de los aborígenes se reflejan ac-
tualmente en muchos de los platillos de la mesa campesina y también,
aunque un poco menos, en los pueblos, villas y ciudades. No sólo el co-
nocido ajiaco23 símbolo de la identidad cubana, ya actualmente mesti-

cumenta Tapia y Rivera en el XIX, es nombre de colgadizo que servía de apoyo a enre-
daderas y otras plantas o se usaba para sacar granos al sol”. Ibid., pp. 78-79; también:
“transformada, la antigua barbacoa de nuestros indios sirve hoy de base al nombre del
asador al aire libre, de manufactura extranjera, más comúnmente llamado barbecue,
con pronunciación a la inglesa [barbekiu]”. Ibid., p. 85.

17 “Pieza del mobiliario doméstico es la hamaca ‘lecho colgante’, rematada en ambos ex-
tremos por un conjunto de cordones fuertes llamados cabuyas o jicos (en Oviedo ca-
buya, jico)”. Ibid., p. 79.

18 “Rallo; hoy usada por todas las Antillas. Los había de varias formas (p. ej., una tabla
de palmera con piedras puntiagudas incrustadas en uno de sus lados) y tamaños; en
ellos (los indios) rallaban yuca, batata [camote], etc. Los españoles sacaron el verbo
guayar, esto es: rallar”. Cambiaso, op. cit., p. 77.

19 “La voz jibe o gibe ‘cedaso o tamiz que los indios hacían de carrizos y varillas (hibiz
en Las Casas) y empleaban para cernir la harina de la yuca después de haberle extraído
el zumo venenoso’ se dice al presente aplicada a un utensilio moderno que se usa con
iguales fines”. Álvarez, op. cit., p. 79.

20 “Otros habas y avas. Era un canasto regular donde ponían su indumentaria, y hasta ha-
macas, etc.” Cambiaso, op. cit., p. 86; en Cuba (sobre todo en la región oriental) se les
llama así a las bolsas principalmente de tejidos varios y de papel, aunque por extensión,
incluso, a las de plástico.

21 “Especie de calabazo pequeño; hay una gran cantidad de variedades y tamaños. Per-
tenece a las cucurbitáceas. De las frutas, secas, se hacían botellas, depósitos de agua,
cucharas, platos, lebrillos, etc., y también servía para hacer instrumentos musicales”.
Cambiaso, op. cit., p. 72.

22 “El vocablo burén ‘especie de plato de barro, plano y de figura circular, sobre el cual
cocían los indoantillanos la torta de casabe’ es nombre que se conserva hoy día para una
plancha, corrientemente de hierro, empleada con igual propósito”. Ibid., p. 80, en Cuba
se le llama así al horno donde se hace el casabe.

23 “Menestra compuesto de carne de hutía ahumada, iguana, batata, yuca, maíz, etc., que



89LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

zado a través de la transculturación, sino aún el casabe24 con la misma
preparación y la yuca25como ingrediente básico de este pan de los indios
(Jesús Guanche ha dicho con justa razón: “tanto el hábito de tostar el
maíz o el boniato entre cenizas ardientes, como el consumo del casabe
y el ajiaco, con las lógicas variaciones en su confección, son parte de la
herencia cultural aborigen”26). Muy frecuentemente comimos durante
nuestros recorridos por la región oriental e incluso en LaHabana y otros la-
dos, con una charola de “viandas”: compuesta fundamentalmente con
la yuca, el ñame, la batata,27 el boniato28 como ingredientes principales.
Asimismo, se siguen consumiendo en algunas zonas las tortillas de nai-
boa, hechas de cosubey.29 También son muy comunes los tamales de
elote llamados en la zona oriental ayacas. Una experiencia inolvidable
de la forma de utilizar las comidas y las bebidas de manera ritual en un
acto conmemorativo fue la que vivimos en Playitas de Cajobabo en

no llevaba picante... es algo dulce en el sabor”. Ibid., p. 28; “El ajiaco... se fusionó con
la olla española, al agregársele carnes de cerdo y de res y, más tarde, otras de origen
africano”. Atlas etnográfico..., Introducción, p. 4.

24 En el estudio realizado en Cuba y reportado en el Atlas etnográfico, “se dedicó una
atención especial al casabe como plato de marcado interés por su origen indígena. El lla-
mado pan de yuca aborigen tuvo una gran importancia en la alimentación de los con-
quistadores-colonizadores hispánicos y su consumo fue frecuente en Cuba hasta la
pasada centuria.Aún hoy se consume en algunas regiones del país y su proceso de prepa-
ración, a pesar de algunos adelantos técnicos, sigue siendo, en lo esencial, el utilizado
por la población aborigen cubana en el momento de la conquista”. Ibid., p. 1. “El casabe
o pan de nuestros indios (también escrito cazabe), es ahora como antes torta circular y
delgada que se hace con la harina o paja más fina, de nombre catibía, la cual se prepara
con la yuca rallada, una vez que se le ha extraído a ésta el jugo y se le ha prensado y ta-
mizado”. Álvarez, op. cit., p. 83.

25 “Un tubérculo. El principal alimento que utilizaban los indios y con el cual confeccio-
naban harina, pan, etc. Ellos no emprendían viaje sin tener en el macuto cazabe, yuca,
salcochada, etc. Su cultivo era viejísimo en la isla desde tiempos remotísimos”. Cam-
biaso, op. cit., p. 124.

26 Guanche, Componentes étnicos…, p. 23.
27 “Es lo que se llama hoy papa. Que los italianos hicieron patata”. Ibid., p. 36.
28 “Es la batata dulce. Era término genérico, generalmente usado en todas las antillas”.
Ibid.

29 “[…]casubey o cusubey ‘paja gruesa que se separa de la catibía”. Álvarez, op. cit., p. 83.



90 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

donde se sirvió la “comida de indios” que la comunidad de Cajobabo le
sirvió en 1895 al Apóstol y revolucionario cubano cuando desembarcó
en ese lugar, junto con Máximo Gómez para iniciar la campaña indepen-
dentista durante la cual moriría combatiendo (ese mismo año). AMartí
le sirvieron: un pescadito pequeño conocido con el nombre indígena de
tetí, casabe, miel, te “beque” y de postre un cono de dulce de coco, todos
ellos platillos regionales. Desde luego es muy difícil decir cuál es el ori-
gen exacto de cada uno de los platillos cubanos ya que los procesos de
transculturación actuaron modificándolos en el transcurso de la historia.
Pero el abundante uso del ají “como condimento y la forma de asar en
parrilla—la barbacoa indígena— son considerados como una influencia
aborigen.Algunos de los alimentos mencionados fueron rechazados más
tarde; pero otros, pasaron a ocupar un importante lugar en la alimenta-
ción, no sólo de Cuba, sino también en otros lugares del mundo, tal ocu-
rrió con la yuca, el casabe o el maíz”.30 Este último, como se sabe fue
descubierto en el área mesoamericana, pero también se le conocía en las
Antillas. Otro tipo de alimento es la guáyiga, de la amplia información
que al respecto nos ofrece en su obra el lingüista puertorriqueño Manuel
Álvarez Nazario, resumimos que rallada su raíz, tóxica también, en lajas
de coral que hacían las veces de guayos, la masa sufría un proceso de su-
puesta putrefacción llenándose de larvas que ya en su estado casi de eclo-
sión eran aprovechadas amasando las mismas con la masa de guáyiga, y
creando bolos alimenticios ricos en carbohidratos y proteínas.

Nuestros entrevistados, al preguntarles si conocían algún platillo in-
dígena, respondían casi siempre mencionando el casabe o el ajiaco.31 A
todo ello hay que agregar las bebidas calientes como los “atoles” y bebi-
das frías hechas a base de maíz y de cacao, entre otras de diferente estilo.

Por otra parte, los instrumentos de trabajo y la tecnología agrícola de
origen indígena que encontramos (aunque en forma reducida) en el

30 Atlas etnográfico..., Introducción..., p. 4.
31 Panchito, por ejemplo, nos menciona en el libro de Barreiro muchos aspectos sobre al-
gunos alimentos de origen indígena producidos por su incipiente agricultura: “se sem-
braba el maíz con coa, se sembraba mucho la yuca para hacer el tucunú”.



91LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

campo fueron: la coa,32 y el uso de los montones en los sitios para sem-
brar llamados todavía por algunos campesinos conucos;33 asimismo, de
procedencia indígena es el cultivo del tabaco.34

En relación a los medios y modos de transporte, sólo en dos lugares
cerca de la ciudad de Baracoa, pudimos apreciar el uso de la canoa35 y
el cayuco,36 para atravesar el río Toa y en un pequeño puerto de pesca-
dores aunque sabemos que se utilizan también en otros lugares de la isla.
Y, a pesar de no haber obtenido referencias por parte de los entrevistados
acerca de las artes pesqueras indígenas, sabemos por la información in-
cluida en el Atlas etnográfico que “si se ponderan los aportes indocuba-
nos y los de origen hispano en esta fase del desarrollo (la Colonia) de la
cultura pesquera marítima cubana, se constata una importancia mayor de
los primeros. Así lo atestiguan la presencia del corral taíno, el guacán o
bubacán y el cayuco”.37 También se aborda de manera más amplia y do-
cumentada en el excelente trabajo de Pablo L. Córdova Armenteros:
Pesca indocubana. De guaicanes, guacanes, bubacanes y de corrales
se trata, donde presenta una valoración antropológica de artes de pesca.38

32 “‘Palo puntiagudo para cavar la tierra’ cuyo uso indígena documentan los cronistas de
Indias”. Álvarez, op. cit., p. 78.

33 “Designación de la tierra de labranza de nuestros aborígenes”. Ibid.
34 “El nombre de tabaco ‘cigarro’, conservación del vocablo con el cual los aborígenes
indoantillanos se referían, tanto al instrumento de aspirar el polvo derivado de la hoja
seca de la planta narcótica cohoba o cohiba, como al rollo de hojas secas de la misma
que usaban para fumar, habrá de ampliarse desde temprano, en el uso hablado de los es-
pañoles que se asientan en las Antillas para nombrar también a dicha planta”. Ibid., p.
76; Las Casas documenta en su Historia[...], “son unas yervas secas metidas en una
cierta hoja seca también, a manera de mosquete hecho de papel[...]; y encendido por
una parte de él, por la otra chupan o sorben o reciben con el resuello para adentro aquel
humo...; estos mosquetes o como los llamáremos, llaman ellos tabacos”.

35 Embarcación hecha del mismo tronco de un árbol; las había de muchos tamaños Colón
llega a reportar una con 60 personas.

36 “‘Canóa pequeña’, ‘embarcación pequeña, larga y estrecha, sin popa ni quilla’”. Ál-
varez, op. cit., p. 91.

37 Sección de “Las artes y embarcaciones de pesca marítima” del Atlas[...], p. 3.
38 Pablo L., CórdovaArmenteros, Pesca indocubana. De guaicanes, bubacanes y de co-
rrales se trata, La Habana, Editorial Academia, 1995.



92 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

La artesanía cubana está tan mestizada que es prácticamente impo-
sible hablar de artesanía indígena. Su origen, sin embargo, puede detec-
tarse en muchos casos por la continuidad histórica que posee. Como se
indica en el Atlas etnográfico de Cuba, “la artesanía popular mantiene
una total vigencia y continuidad histórica con piezas de tipo utilitario,
fundamentalmente en las zonas rurales del país”. En general posee “una
marcada función práctica, la cual se proyecta en la realización de un con-
junto de piezas que presentan como primera intención, la de satisfacer
necesidades materiales”.39 Cestos, cestas, canastas, canastillas, jibes,
jabas, maletines, esteras, abanicos, cutaras,40 tapetes, etc. Algunos de
ellos ya se realizaban antes de la conquista, como lo denuncia su nombre
aborigen, otros, aunque no posean esta característica, el origen antillano
del material con el que se fabrican les imprime un sello particular y en
ocasiones dichos materiales llevan una denominación aruaca. Así, por
ejemplo, el guaniquiqui41 que se utiliza para la confección de canastas y
de asientos, el tibisí para hacer jaulas, cestos y canastos, el yuraguano42de
cuyas hojas se obtiene la fibra con la que se rellenan almohadas y col-
chones, el yarey43 con el que se fabrican sombreros, cestos, esteras, etc.,

39 Introducción al tema “Artesanía popular tradicional” del Atlas..., p. 1.
40 Cutara: f. Especie de calzado sencillo, sin talón y sin oreja, a modo de chinela, tejido
con fibras vegetales flexibles. Es confeccionada por algunas mujeres campesinas de las
provincias orientales, principalmente la de Guantánamo.

41 Guaniquiqui: m. Planta silvestre de ramas trepadoras (Chamissoa altissima; Trichos-
tigma octandrum Lin.), que por la flexibilidad de sus bejucos, éstos se destinan para
obras de cestería, fundamentalmente para la confección de canastas y de asientos.

42 Yuraguano: m. Nombre de varias especies de palmas (Coccothrinax spp.) que crecen
en terrenos pedregosos y arenosos, cuyas fibrosas pencas son utilizadas para la confec-
ción de sogas y cestos, mientras que sus troncos se aprovechan para postes. De sus hojas
se extrae un material, que se utiliza para rellenar almohadas y colchones. Su fruto sirve
de alimento para el ganado porcino.

43 Yarey: m. Palma indígena (Copernicia sp.) muy abundante en terrenos arcillosos del
oriente cubano, cuyas hojas se utilizan en la fabricación de sombreros, cestos, serones,
esteras, etcétera.



93LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

el tejido de yagua44 útil en la elaboración de catauros,45 envases y para
forrar las paredes de las casas y la anacagüita46 para la fabricación de
cestería y sombreros, entre otros. Las artes plásticas contemporáneas
sólo ocasionalmente se ven influenciadas por motivos indígenas, puesto
que predominan los motivos afrocubanos o hispanocubanos. Hasta aquí
dejamos lo relacionado con los aportes materiales indígenas, no sin antes
aclarar que muchos de estos aportes poseen también un carácter espiri-
tual, toda vez que, por ejemplo, la comida es un motivo de reunión social
y se convierte en un ritual con propósitos festivos bien sea de carácter
civil o, incluso, religioso. Los platillos y las bebidas servidos en deter-
minadas ocasiones sirven para acompañar, para conservar (y, por su-
puesto, son parte de) las costumbres y tradiciones populares.

CULTURA ESPIRITUAL

Resulta mucho más difícil de comprobar el aporte indígena en el terreno
de la cultura espiritual, lo que representa un reto para las nuevas inves-
tigaciones que al respecto se vienen realizando; las cuales cuentan ya,
afortunadamente, con algunas que han señalado caminos de naturaleza
ejemplar, como son los casos de las obras ya publicadas por Olga Por-
tuondo y Daisy Fariñas. Estas investigaciones sirven de base para de-
mostrar que los aportes en la esfera de lo espiritual no sólo existen, sino
que son fundamentales para entender mejor la idiosincracia, en este caso,

44 Yagua: f. Tejido fibroso que cubre la parte superior del tronco de la palma. Es consis-
tente, elástico, impermeable y fibroso. Se prefiere el de la palma real (Roystonea regia)
para hacer tiras, que sirven para amarrar, confeccionar catauros, envases para el tabaco
en rama, forrar techos y paredes de las viviendas rústicas, etcétera.

45 Catauro: m. Tipo de cesta rústica hecha de yagua, que se utiliza en las zonas rurales
para recoger y transportar distintos productos, como frutos, viandas, hortalizas, huevos,
etcétera.

46 Anacagüita: f. Nombre de diversas plantas y arbustos (Sterculia apetala, S. carthagi-
nensis, Cordia sebestena, entre otras). Se les atribuyen propiedades y virtudes medi-



94 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

del pueblo cubano. Elementos que forman parte de la identidad cubana
pero a los cuales se les ha desconocido reiteradamente su existencia no
sólo por parte de la academia, sino también por parte de las distintas es-
feras del poder político y social. Por eso, hacen falta estudios de espe-
cialistas en música, en danzas y en bailes que analicen desde otra
perspectiva estos elementos de la cultura popular tanto en su carácter
secular como en el de tipo religioso. Quizá así se podrían despejar de
manera suficientemente convincente muchas dudas que surgen frente al
simple descarte de elementos indígenas en la música, la danza, los bailes
y la fiesta dentro de la cultura popular con argumentos como los que
hasta ahora se han venido utilizando. Así, por ejemplo, no nos queda
claro, por qué se pasa por alto la existencia de instrumentos musicales
de clara procedencia indígena, como lo son el güiro, lasmaracas,47 el fo-
tuto, distintos tipos de ocarinas y otros, porque, se dice, se les ha incor-
porado adaptándolos a las estructuras musicales procedentes de otras
regiones, principalmente hispánicas o del África subsahariana, lo cual es
cierto en gran medida, pero hemos sabido de casos en los que, por ejem-
plo, la forma en que se tocan las maracas en ciertos sones de oriente pu-
dieran provenir de orígenes ancestrales de los rituales chamánicos del
Caribe. Por otra parte, en la zona montañosa de Guantánamo se conser-
van cantos (dedicados a Guamá y a Hatuey, símbolos de la resistencia
indígena) y ciertas “piezas” musicales que tienen reminiscencias indíge-
nas según aseguran las personas de la región (en particular los habitantes
de la comunidad de “Panchito” Ramírez, la “Ranchería”, Municipio de

cinales. Sus fibras son muy utilizadas en labores de cestería, principalmente en la con-
fección de sombreros.

47 El origen indígena del vocablo queda documentado en el excelente trabajo de Manuel
Álvarez Nazario que hemos venido citando en donde señala que: “Otro instrumento
musical heredado de nuestros aborígenes lo es la maraca ‘especie de sonajero hecho
del fruto seco de la higüera, limpio de su endocarpio, con varias piedrecillas o peronías
en su interior, y con un palo inserto que le sirve de mango (cfr., en arahuaco iñeri que
se conserva en Honduras Británica (hoy Belice), maraga ´sonaja de búiei o curan-
dero)”. Álvarez, op. cit., p. 83.



95LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

Manuel Tames, que nosotros entrevistamos48). En todo caso, los estudios
etnomusicales deberían profundizar más en estos aspectos complejos, pero
que evidentemente requieren de mayor atención y que puedan responder
a preguntas como, por ejemplo, si en los sones montunos, o en la música
“guajira” o campesina existen variantes que tengan que ver con la pobla-
ción vinculada con zonas donde existe un mayor número de descendientes
(mestizados, pero no tan lejanos) de los indios cubanos (como la región del
Caney en las cercanías de Santiago, por ejemplo, en donde se incluyen
entre otros tipos de variantes los pregones, de la venta de frutos u otros pro-
ductos agrícolas, cuya procedencia se pierde en las profundidades de los
tiempos). Por las respuestas de muchos de nuestros entrevistados nos sur-
gieron este tipo de preguntas en nuestro recorrido por la Isla.

Entre las respuestas de nuestros entrevistados, un elemento a destacar
es el relacionado con la autodefinición de cómo eran los indios de quie-
nes ellos dicen descender, repetían casi textualmente la misma descrip-
ción que aparece en los testimonios de los cronistas españoles: “nobles”,
“buenos”, “alegres”, “de buen corazón”, “así somos todavía nosotros”.
Los elementos espirituales, mágicos y religiosos que Daisy Fariñas do-
cumenta en su detallado estudio, aparecen muy poco en las entrevistas.
Quien más hace referencia a ellos es “Panchito” Ramírez, quien sigue rea-
lizando ciertas prácticas que podrían considerarse como chamánicas,49
además de habernos relatado en qué consistían algunas de sus creencias
religiosas50 comparables a las realizadas por otros indígenas actuales en

48 Ellos consideran, por ejemplo, que el changüí, un son de la zona de oriente, es de ori-
gen indígena.

49 Desde pequeño a su mamá le decían que iba a ser “sensitivo”, porque “veían la luz
clara en mí”. Barreiro, op. cit., p. 38; dice Panchito, y esto de una cierta “claridad” que
se aprecia en una persona es algo que viene desde muy lejos en el tiempo, desde lo más
profundo de la raíz indígena.Así, en otro momento, Panchito manifiesta que su abuelo
decía a sus más allegados: “caray, ese va a ser claro”. Ibid.

50 Algo que llama mucho la atención son sus admirables conocimientos sobre medicina
natural, los diversos usos de las plantas, sus conceptos sobre el agua, el sol, la luna, en
especial nos parecieron de suma importancia los sincretismos de sus creencias religio-
sas representados por un sistema que el denomina cruza’o, los rituales para obtener



96 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

el continente.51 Las referencias que encontramos sobre los mitos clásicos
como los relatados por Ramón Pané o que se derivan de ellos sólo fueron
mencionados por dos de los informantes, José Barreiro yAlejandro Hart-
mann Matos los cuales tienen un nivel alto de estudios y se ve que este
tipo de mitos indígenas los aprendieron a través de lecturas.

Un aspecto que se conserva en amplios sectores y no sólo en personas
con pocos estudios, sino también entre profesionistas e, incluso, en algunos
expertos que han encontrado aportes fundamentales para la medicina con-
temporánea es el conocimiento sobre la herbolaria indígena. En el Colo-
quio de Baracoa, mencionado arriba, se presentaron resultados de varias
investigaciones en este campo, entre ellos algunos hallazgos verdadera-
mente sobresalientes y dignos de mención. Es curioso que en el Atlas et-
nológico de Cuba no se hable de este tipo de conocimiento sobre las
aplicaciones médicas de la herbolaria y sobre las prácticas que han sido
consideradas tradicionalmente como de hechicería o como prácticas “cha-
mánicas” (en las cuales se utiliza, por ejemplo, el tabaco, en ciertos mé-
todos curativos lo cual las emparenta por algunos rasgos a las antiguas

resultados favorables en las siembras, en sus prácticas de curandería, etc.; asimismo
aborda varios mitos, leyendas y relatos tradicionales sobre la fauna de la montaña y
sobre los lugares sagrados. Sin embargo, no todos estos saberes son claramente un le-
gado indígena, también se muestran rastros importantes de la santería afrocubana, del
cristianismo católico popular y de un naturalismo de singular y rica expresión en plan-
teamientos, éticos, políticos y filosóficos; una inspiración patriótica martiana y una fi-
losofía rústica, pero con un alto sentido de la dignidad, y respeto por los principios, así
como de un elevado sentido humanista.

51 José Barreiro nos comentaba en alguna ocasión que la ideología de Panchito era de una
singular y rica expresión en planteamientos, éticos, políticos y filosóficos; producto
de una inspiración patriótica martiana y una filosofía rústica, pero con un alto sentido de
la dignidad, y respeto por los principios, así como de un elevado sentido humanista.
Panchito era una persona “con una espiritualidad similar en muchos aspectos, a la

que podemos observar en los indígenas de Norte, Centroamérica y el Norte de Sudamé-
rica. Así, por ejemplo, cuando reza su oración dedicada a las `Siete Potencias´ con el
uso del fuego y del tabaco, lleva a efecto una práctica religiosa actual que realizan, de
manera parecida, indígenas de todas estas extensas regiones americanas como una ma-
nifestación de un mestizaje con base indígena”. Notas del trabajo de campo.



97LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

prácticas mágico-religiosas de la cohoba entre los indígenas) las cuales
tienen reminiscencias aborígenes y forman parte indiscutible de las creen-
cias y la cultura popular y tradicional de buena parte del pueblo cubano.

La música popular tradicional utilizada en los rituales sincréticos o
en las diversas formas de religiosidad popular tiene actualmente un ca-
rácter tan marcadamente vinculado con el catolicismo, en sus distintas
variantes de religiosidad popular, así como a las diversas religiones o
corrientes religiosas sincréticas, entre catolicismo y manifestaciones re-
ligiosas de origen subsahariano, que nos llevan a aceptar que es casi im-
posible identificarla como música con un origen indígena. Ni siquiera se
sabe a ciencia cierta cómo eran los areítos musicalmente hablando. Hay
algunas descripciones por parte de los cronistas españoles sobre los con-
tenidos de los cantos y sobre las danzas en su carácter colectivo, que se
hacían en los bateyes que duraban toda una noche, no se sabe si los había
con un contenido mágico o religioso; pero aun en estos aspectos son
muy vagos e imprecisos los datos que nos proporcionan esos documen-
tos. Muy probablemente hubo música utilizada por los behiques en sus
rituales en donde muy probablemente se utilizaran las maracas, por
ejemplo, pero en todo caso este tipo de música está irremediablemente
perdida para siempre. Y, sin embargo, no deja de parecernos sugerente,
en relación a los orígenes de la idiosincracia del cubano, cuando se habla
de la alegría y pasión por el baile, no sólo en la isla sino en todo el Ca-
ribe, una descripción sobre los taínos como el siguiente: “se entregaban
al baile como a ninguna otra actividad”.52

Pasando a otro punto, salvo algunas referencias al “siboyenismo”, en
las entrevistas que realizamos no se mencionan obras literarias indige-
nistas. Aunque se mencionaron en varias ocasiones personajes legenda-
rios indígenas como Guamá y Hatuey.53

52 Cristóbal Colón, Los cuatro viajes del Almirante y su Testimonio, Madrid, Espasa
Calpe, 1977 (Col. Historia, 16), p. 31.

53 Antropónimo con el que se le conoce al “cacique del extremo Suroeste de la isla (de
Santo Domingo), quien pasó a Cuba, después de la llegada de los españoles, con todos



98 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

OTROS ELEMENTOS ETNOCULTURALES DE ORIGEN INDÍGENA

Un punto sumamente polémico es el relativo a las características antro-
pofísicas de los descendientes de los aborígenes cubanos, sin embargo,
no podemos desconocer que éste es un tema de insoslayable importancia.
En Cuba, como lo afirma documentadamente M. Rivero de la Calle,54
desde el siglo pasado, este tema ya ha sido abordado por varios investi-
gadores (Rodríguez Ferrer,55 Culin,56 Núñez Jiménez,57 Gates,58 Guins-
burg,59Rivero de la Calle,60 y Pospisil,61 para citar solamente los trabajos

sus súbditos, y que instó a los cubanos para que se opusieran al establecimiento de los
españoles en Cuba. Combatió con ardor la invasión, fue hecho prisionero y muerto,
después de decir que si en el cielo había españoles él no quería ir allá. Para él, era claro
que el Dios de los españoles era el oro. Este fue el indio que dijo: ‘que si se guardaba
el oro en el vientre, los españoles les abrirían el estómago para sacarlo, que el único de-
pósito mejor era arrojarlo al mar’. Como en efecto hicieron”. Cambiaso, op. cit., p. 81.

54 Manuel Rivero de la Calle, “Los indios cubanos de Yateras”, Revista Santiago, núm.
10, marzo, 1973, pp. 151-174; Supervivencia de descendientes de la raza indoameri-
cana en la zona de Yateras, Oriente, Cuba, Actas del XLI Congreso Internacional de
Americanistas, México, t. 1, pp. 138-165, 1975; “Antropología física”, Varios, La cul-
tura taína, Madrid, España, Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1989, pp. 153-161;
Ramón Dacal Moure, y Manuel Rivero de la Calle, Arqueología aborigen de Cuba, La
Habana, Editorial Gente Nueva, (1984) 1986.

55 M. Rodríguez Ferrer, “Antigüedades cubanas”, Revista Pintoresca del Faro Industrial
de La Habana, marzo de 1849; Naturaleza y civilización de la grandiosa isla de Cuba,
t. 1, Madrid, Impr. de J. Noguera, 1876.

56 E. Culin, “The indians of Cuba”, Bull of the free Mus. of Science and Art of the Uni-
versity. of Pennsylvania, vol. III, núm. 4, Philadelphia, 1902.

57 Antonio Núñez Jiménez, “Descendientes de indios hallados en la región oriental”, El
País, La Habana, 28 de abril, 1945.

58 R. R. Gates, “Studies in RACE crossing. The indians remants in Eastern Cuba”,Genetic,
núm. 27, 1954, pp. 65-96.

59 V. V. Guinsburg, Antropologuickeskaya jaracteristika drienij aboriguenov Kub, Cul-
tura y bit naradov, Leningrad, Isdateltevo Nauk, Leningradoskoye Otdeleneye, 1967,
pp. 180-278.

60 Rivero de la Calle, op. cit.
61 M. F. Pospisil, Indian erminants from the Oriente province, Cuba, Univerzita Komens-
kého, Bratislava, 1976.



99LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

más importantes, a decir del propio Rivero de la Calle). Quien también
señala que fue Guinsburg quien relacionó positivamente las característi-
cas físicas de los cráneos aborígenes taínos con la población viva del mu-
nicipio de Yateras (hoy llamado Manuel Tames), en la provincia de
Guantánamo, Cuba62 (recordemos, incluso que ya José Martí, en 1895,
habla de los indios de Yateras en su Diario de Campaña). Nosotros estu-
vimos en esos lugares y pudimos comprobar los rasgos fenotípicos pro-
pios de los aborígenes cubanos en la población de esa zona donde
entrevistamos a Panchito Ramírez quien, por cierto, fue uno de los habi-
tantes de Yateras que fueron estudiados años atrás. Ya Núñez Jiménez
había reportado en los años cuarenta la existencia en las montañas orien-
tales, y particularmente entre los Ramírez y los Rojas y otros apellidos
de familias también encontrados en la zona de Guantánamo a Baracoa, po-
blación de descendencia indo-cubana. Estas familias se auto-aplican la
identidad de “indio”, a veces refiriendo el término “taíno”, y también el
de “natural”, y demuestran rasgos físicos similares a los de los aruacos y
taínos estudiados en la antropología y descritos en las crónicas históricas.63
“[...]estatura baja [...] pilosidad escasa[...]pelo lacio y muy negro[...]con-
servando hasta edad avanzada[...] epicanto interno y externo[...]oblicui-
dad moderada en los ojos, piel de color carmelita claro, con tendencia a
ser rojiza[...]narices anchas [...]”,64 además del llamado “diente de pala”

62 El Dr. Ángel Graña, director de la FundaciónAntonio Núñez Jiménez de la Naturaleza y
el Hombre nos dijo que el Dr. Núñez Jiménez, “se encontró por primera vez con los indios
deYateras desde los años 40. Y si bien al principio éstos no los recibieron muy bien pues
los confundieron con agrimensores que buscaban quitarles sus tierras, posteriormente se
familiarizarían tanto con ellos que les contaron muchos de sus saberes que habían mante-
nido tanto tiempo en secreto y buena parte de la información así obtenida el Dr. Núñez Ji-
ménez la expuso en un libro de Geografía que se utilizó durante mucho tiempo como libro
de texto, hasta que el dictador Batista lo descubrió y lo mandó quemar en 1954”.

63 F. Valdés Domínguez, Excursión científica del Dr. Carlos de la Torre, El País, La Ha-
bana, 28 y 29 de octubre de 1890; Notas para la historia de la antropología cubana.
Excursión científica del doctor D. Luis Montané, El Triunfo, Santiago de Cuba, 7 de
octubre, 1891.

64 Rivero, op. cit.



100 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

que también ha sido estudiado por su incidencia en la población indoa-
mericana.65 Aunque en la actualidad es frecuentemente rechazado como
denigrante por comunidades indígenas el trabajo de antropología física, en
este caso tiene su justificación, ya que ha existido tan severa resistencia
en la academia a la aceptación de una supervivencia indo-cubana66 (por
cierto en una de las respuestas que Panchito Ramírez nos dio cuando lo
entrevistamos, afirma que su comunidad colaboró voluntariamente en los
estudios). Menos acentuados, pero evidentes también a simple vista estos
rasgos fenotípicos los encontramos también en otras zonas del oriente
cubano: San Luis del Caney y sus alrededores, Jiguaní, la ciudad de Ba-
racoa y sus alrededores, la ciudad de Guantánamo y algunos sectores de
la ciudad de Santiago y en otras zonas de Cuba (aunque en menos pro-
porción, pero los hay). Insistimos en que deben verse sólo como signos
claros de que los indios cubanos no fueron extinguidos físicamente,67 su
valor etnocultural debe tomarse con reservas en la medida en que se trata
de población culturalmente muymestizada y poseedora de una clara iden-
tidad cubana aun en el caso del mismo Panchito Ramírez.68

65 P. Hidalgo Calcines, La perfilación horizontal de la cara en los aborígenes de Cuba,
La Habana, Academia de Ciencias, 1972 (Serie Esp. y Carsológ., 12).

66 Ante el escepticismo generalizado que desde la academia niega la existencia de los in-
dios, Panchito sostiene: “[...]dicen que ya los indios cubanos no existimos, pero la ver-
dad es que sí, que aquí estamos”. Barreiro, op. cit., p. 36.

67 Cuando, durante la entrevista que le hace José Barreiro, Panchito Ramírez oyó que hay
muchos estudiosos que sotienen que los indígenas se extinguieron en el siglo XVI, le
dijo enfáticamente: “nosotros somos indios. Eso lo llevamos de generaciones. Somos
indios cubanos, de estas montañas. Y a mí, mi abuelo me dijo: ‘nieto, la cultura india
que nos queda no se debe caer. Mantén quien tú eres’. Por eso repito con toda seguri-
dad, aquí no hubo extinción. Aquí está el indio planta’o. Ymientras haiga una genera-
ción mía, yo no dejaré que se caiga”. Barreiro, op. cit., p. 22; también: “Tenemos la
Lora, Bernardo, la Escondida, está la Caridad de los indios y otros lugares donde los
indios vinieron a esconderse y a formar sus ranchos, nos dice Panchito, [...] somos de
la generación india cubana, de Oriente, aquí estamos, en Yateras, en Maisí, en Ji-
guaní[...] Tú me preguntas si hubo extinción y yo te digo que no”. Ibid., p. 47.

68Aún José Barreiro, al hablar de su obra, aclara: Este libro, más que probar una tesis sobre
la extinción o no del indígena en Cuba, fue hecho para mostrar la intrínseca nobleza na-



101LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

Las supervivencias aborígenes en la esfera de la relación hombre-na-
turaleza, tiene que ver con las cosmovisiones indígenas que parten de
un respeto por la “madre” tierra a la cual consideran sagrada. En este
sentido, las declaraciones de Panchito al respecto son de gran utilidad
para conocer la correspondencia de sus aseveraciones y de las formas de
producción agrícola incipientes, pero singulares, de la cultura taína.

El uso de las plantas medicinales en varios de los países del Caribe
se vuelve un fenómeno de interés comparativo. Una parte fundamental
del libro de Barreiro se desarrolla dentro del apartado que lleva por título
el de “Naturaleza”.69 En varios capítulos de este apartado, Panchito se
explaya con todo detalle en sus admirables conocimientos sobre medi-
cina natural, los diversos usos de las plantas, sus conceptos sobre el agua,
el sol, la luna, los sincretismos de sus creencias religiosas en un sistema
que él denomina cruza’o, los rituales para obtener resultados favorables
en las siembras, en sus prácticas de curandería, etc.; asimismo aborda va-
rios mitos, leyendas y relatos tradicionales sobre la fauna de la montaña
y sobre los lugares sagrados. Así también, para Panchito, cuando sueña,
por ejemplo, que anda arando y sembrando frijoles, ñame o yuca, les
dice a sus hijos que tienen que ir a sembrar “porque cuando yo los sueño,

tural de Panchito dentro de una profunda cubanía. La prueba de la tesis sobre la persis-
tencia indígena cubana nos viene desde mucho antes. En efecto, gracias al trabajo del
doctor Manuel Rivero de la Calle sabemos quién es Panchito y quién fue y es su gente.
Pero, además, como también sostiene José Barreiro, no se trata de que los actuales “Sioux
de las praderas norteamericanas tengan que cazar búfalos para ser verdaderos Sioux (hoy
vuelan en jets y usan el internet)”, de esta misma manera, “no deberíamos demandarle a
Panchito Ramírez que sea indio taíno como lo fue Hatuey (cacique del extremo del
Suroeste de la isla de Santo Domingo, quien pasó a Cuba, después de la llegada de los
españoles, con todos sus súbditos, y que instó a los cubanos para que se opusieran a la ins-
talación de los españoles en Cuba. Combatió con ardor la invasión, fue hecho prisionero y
muerto, después de decir que si en el cielo había españoles él no quería ir para allá. Para
él era claro que el Dios de los españoles era el oro. Cambiaso, op. cit., p. 81) o Guarionex
(cacique taíno de la isla de Cuba, al igual que el cacique Guamá). Panchito es un hombre
natural moderno, un conocedor de su ambiente que, como sabemos, tiene raíces en lo
indo-cubano”. Ibid., p. 27.

69 Barreiro, op. cit., pp. 79-154.



102 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

nos dice, es porque tengo que hacerlo”.70 Entre sus sueños, uno que re-
cuerda con mucha intensidad es aquél en que soñó a “una mujer lila”, el
color lila, que para él simbolizaba la Madre Tierra, la cual le pidió que
“la ayudaran, que debían cultivarla mucho, que la quisieran porque ella
tiene mucho que dar[...]”.71 Nosotros fuimos testigos de cómo lo respeta
su comunidad, de sus conocimientos sobre medicina natural, herbolaria
y de muchas otras cuestiones relacionadas con el aprovechamiento de los
productos de la naturaleza.

Por último, dos elementos que están estrechamente vinculados y que
encontramos en varias comunidades que visitamos en el Caney y sus
cercanías como Barajagua Arriba, Zacatecas Arriba, el Aceite, en
Manuel Támez, en los alrededores de la ciudad de Baracoa son: la ten-
dencia a la vida comunitaria como forma de convivencia y la endoga-
mia.72 Esta última ha garantizado la continuidad histórica de los
elementos etnogenéticos y puede comprobarse muy fácilmente revisando
los archivos parroquiales, en donde se encuentran las evidencias de ca-
samientos entre personas con prácticamente los mismos apellidos. Así,
aún en la actualidad abundan en estos sitios (algunos bastante retirados
de otros, como, por ejemplo, Tiguabos de el Caney o este último de la
zona montañosa de Guantánamo a la que nos hemos venido refiriendo)
los apellidos Rojas, Ramírez, Pérez, Montoya, entre algunos otros, han
sido tradicionalmente asociados a un origen indígena. Por su parte, la
vida comunitaria de estos grupos humanos de familias numerosas,73 es-

70 Ibid., p. 41.
71 Ibid., pp. 44-45.
72 “Durante nuestros viajes se pudo comprobar que existen familias de numerosa prole,
como son las familias de los Ramírez y los Rojas, y también de otros apellidos, en las
montañas de la región Baracoa-Guantánamo, y en diferentes lugares de las mismas
sierras, al igual como las habíamos visto en la zona de los Caneyes con los mismos ape-
llidos en unos y otros lugares. Dichas familias viven de forma bastante comunitaria y
son gentes de considerable tradición oral informada, entre otras fuentes, por la raíz in-
dígena cubana”, tomado de las “Notas...”.

73 De familias prolijas y de longevos, como ya observaba en sus estudios Rivero de la
Calle, estaban formadas las comunidades enYateras; y el caso de Panchito no es la ex-



103LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

LAS SUPERVIVENCIAS LINGÜÍSTICAS DE ORIGEN TAÍNO EN EL ORIENTE CUBANO

trechamente ligados por lazos culturales, de parentesco, etc., han mos-
trado, por ello mismo, un sentido de arraigo a la tierra y de solidaridad
en defensa cuando ha sido necesario, no sólo de sus comunidades sino
de las causas históricas del pueblo cubano.74 Ese sentimiento de cubanía
los ha distinguido en los momentos más trascendentes de la lucha de los
cubanos contra el pirataje en los siglos XVII y XVIII, contra los españoles
en la guerra de independencia y contra la dictadura de Batista durante la
revolución que triunfó en enero de 1959. Asimismo, la importancia que
la vida en comunidad sigue teniendo para las etnias indígenas en toda
América y la continuidad que en nuestros pueblos, aun mestizados, sigue
teniendo el trabajo colectivo y la tendencia a la vida solidaria, continúan
representando rasgos que nos diferencian del individualismo caracterís-
tico de los pueblos europeos o de mayor influencia europea, como es el
caso de los Pueblos trasplantados, Argentina y Uruguay, en la tipología
de Darcy Ribeiro para el continente americano. No olvidemos que aun
los pueblos de agroalfareros más avanzados, como es el caso de los taí-
nos, se encontraban a la llegada de los españoles en una etapa poco de-
sarrollada. No obstante ello, esta etapa ha sido denominada por Lillián
J. Moreira de Lima, en un estudio reciente, como sociedad comunitaria
en transición. En este mismo estudio, cuestiona la denominación de co-
munidad primitiva “por las implicaciones subvalorativas que encierra”.75

cepción: “Yo tengo diez hijos. Esos diez hijos me quieren y son respetuosos conmigo,
y tengo nietos. Creo que tengo como 16 nietos”. Barreiro, op. cit., p. 56.

74 En su charla Panchito nos cuenta con orgullo que dos de sus abuelos pelearon en la
guerra del 95 en el regimiento Hatuey que se unió a Maceo (p. 61). De ello existen
descripciones documentadas de la participación de estos aborígenes cubanos en varias
batallas, entre otras, la de Sao del indio del 31 de agosto de 1895, en la cual se distin-
guieron los Rodríguez Rojas. También hay referencias a la época de Batista y a la lucha
revolucionaria en la Sierra Maestra, con pasajes muy vivos y muy sentidos de la par-
ticipación de Panchito en el movimiento, de lo que fue para ellos el triunfo revolucio-
nario y los avatares después del triunfo.

75 Lillián J.Moreira de Lima, La sociedad comunitaria de Cuba, La Habana, Editorial
Félix Varela, 1999, p. XI.



104 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 79-104

J. JESÚSMARÍA SERNAMORENO

Esta etapa estaba marcada por un proceso de descomposición, sobre todo
en la Española, aunque la isla de Cuba no era ajena a él.76

Recibido: 08 de noviembre, 2006
Aceptado: 16 de mayo, 2007

76 “Los planteamientos realizados respecto al proceso de transición entre los agricultores
de Cuba, se fundamentan en un análisis amplio del mundo antillano, en las referencias
históricas, en los datos arqueológicos, en la etnología y en la historia comparada. Todo
ello hace posible considerar seriamente que también en la mayor de lasAntillas se ini-
ciaba la descomposición de la sociedad comunitaria”. Ibid., p. 182.


