4 Lengua e imagen en los indigenas

LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE
ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

J. Jesus Maria Serna Moreno*

Cubanidad es “la calidad de lo cubano”,

o0 sea su manera de ser, su caracter, su indole,

su condicidn distintiva, su individuacion dentro de lo universal...
...Cuba es un ajiaco. ;Qué es el ajiaco? Es el guiso mas tipico

y mas complejo hecho de varias especies de legumbres, que aqui
decimos “viandas”, y de trozos de carnes diversas; todo lo cual

se cocina con agua en hervor hasta producirse un caldo muy grueso
y suculento y se sazona con el cubanisimo aji que le da el nombre.

Fernando Ortiz.!

REsUMEN: Este estudio se realizd con un enfoque tedrico-metodologico ba-
sado en una propuesta del antropélogo brasilefio Darcy Ribeiro quien, en su
tipologia de los pueblos de América, considera a la poblacion de las Antillas
como Pueblos Nuevos. Se trata del analisis de las sobrevivencias etnocul-
turales linguisticas de origen aruaco en el lado oriente de la mayor de las An-
tillas. Dicha investigacion se llevd a cabo mediante la consulta de diversas
fuentes de archivo y bibliograficas, ademas de un trabajo de campo en la re-
gioén oriental de la isla de Cuba. Forma parte de una investigaciéon mayor
que estudia las herencias tainas en dicha zona.

PALABRAS cLAVE: Cubanidad, Lenguas aborigenes en el Caribe, Nacion cu-
bana, Tainos, Sobrevivencias etnoculturales linglisticas, Region oriental.

ABSTRACT: The study presented is carried out by means of a theoretical-me-
thodological focus based on the Brazilian anthropologist’s proposal Darcy
Ribeiro who, in their typology of the towns of America, considers to the po-

" Centro Coordinador y Difusor de Estudios Latinoamericanos, UNAM (sernam@servi-
dor.unam.mx).

! Fernando Ortiz, Etnia y sociedad, selec., notas y prol. de Isaac Barreal, La Habana,
Editorial Ciencias Sociales, 1993, pp. 1 y 5.

79



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

pulation from Antilles as new towns. It is about the analysis of the ethnic lin-
guistic survivals of origin aruaco in the west side of the larger of the Antilles.
This investigation was carried out through the consultation of diverse file
sources and bibliographical, besides a fieldwork in the oriental region of the
island of Cuba. It is part of a bigger investigation that studies the taina inhe-
ritances in this area.

Key Worbs: Aboriginal languages, Caribbean, Cuba, Taino.

Ubicamos este trabajo en el contexto de los mas recientes estudios sobre
los componentes etnohistdricos de la cultura cubana. En Cuba, desde los
comienzos del siglo XX hasta nuestros dias, se han llevado a cabo mu-
chos esfuerzos muy importantes y valiosos, un tanto individuales, por
parte de diversos investigadores entre los que brillan personalidades
como la de Fernando Ortiz (el mas destacado cientifico social cubano de
la primera mitad del siglo xX, precursor y promotor de la etnografia en
su pais, quien dio inicio a los estudios sobre la cultura y la historia de la
nacion cubana) y actualmente una gran cantidad de investigadores que
siguen de alguna manera sus ensefianzas como es el caso de Jestus Guan-
che Pérez (especialista en antropologia cultural y autor de multiples
obras sobre cultura cubana y sus caracteristicas etnohistoricas: entre
otras: la muy reciente, con nuevos datos y de mucha importancia para
nuestro tema, El legado indigena en la cultura cubana, (2005) y Com-
ponentes étnicos de la nacion cubana, La Habana, Ediciones Union de
la Fundacion Fernando Ortiz, 1996;% dos extremos temporales entre los
cuales se ubican muchos otros especialistas en la materia). A ellos se
suman los esfuerzos colectivos e institucionales que se han venido rea-
lizando a partir del triunfo de la Revolucion de 1959 y que han fructifi-
cado con una enorme cantidad de productos de investigacion presentados

2 Ademas de monografias como: Procesos etnoculturales de Cuba, La Habana, 1983; Cal-
dije estudio de una comunidad haitiano-cubana, Santiago de Cuba, 1988; Significacion
canaria en el poblamiento hispanico de Cuba, Santa Cruz de Tenerife, 1992; Valentin
Sanz Carta en Cuba: un itinerario vital, Las Palmas, 1993, asi como multiples articulos
sobre diversos aspectos de la cultura cubana y sus caracteristicas etnohistoricas.

80 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

por diversos y originales medios para su difusion. Por un lado, los dos
Atlas: el etnogrdfico, y el de los instrumentos de la musica folclorico-po-
pular de Cuba (los cuales representan, actualmente, las dos obras proba-
blemente con los mayores avances en este campo respecto al conocimiento
de la cultura tradicional cubana por su caracter global, ya que abarca
hasta los mas reconditos lugares de la isla entera con actualizados enfoques
teodricos y metodologicos), y los numerosos estudios monograficos que se
han venido publicando durante los ultimos treinta afios sobre diferentes
temas relacionados con la cultura cubana y sus caracteristicas etnohis-
toricas. Ambos esfuerzos fueron auspiciados por instituciones como el
Ministerio de Ciencia, Tecnologia y Medio Ambiente, el Centro Cultural
Juan Marinello, el Ministerio de Cultura, el Centro de Investigacion y
Desarrollo de la Musica Cubana y varias mas, tanto en el nivel regional
como el nacional. De esta manera, en el legado que nos han dejado una
pléyade de expertos encabezada por antrop6logos de todo tipo (etnélo-
gos, etnografos, arquedlogos, historiadores, antropologos culturales, an-
tropologos sociales, etc.), encontramos diversas informaciones que nos
dan cuenta pormenorizada de la abigarrada composicidn étnica de la po-
blaciéon cubana, desde sus origenes hasta la formacion etnocultural de
hoy en dia, en constante cambio y transformacion.

El trabajo que aqui presentamos es una parte de una investigacion
mayor sobre las supervivencias etnoculturales indigenas en el oriente
cubano.? Dicha investigacion se realizé mediante la consulta de diversas

3 Hemos realizado nuestra investigacion visitando algunos de los lugares en donde es mas
evidente la presencia de elementos etnoculturales de origen indigena (todos ellos ubica-
dos en el oriente cubano). Pero, eso no nos llevo ni a limitar nuestro analisis en la exte-
rioridad del tipo fisico ni exclusivamente en los aspectos no espirituales de esos elementos,
pero tampoco consideramos que la identidad cubana tal como la conocemos hoy en dia,
se reduzca tinicamente a los habitantes de esta region. Como se sefiala en un trabajo re-
cientemente publicado: “[...]los descendientes de los primeros pobladores de Cuba cons-
tituyen hoy una infima porcion de la poblacién campesina del extremo oriental del pais,
pero no es el tipo fisico lo que determina la permanencia de los rasgos culturales de un
grupo o sociedad][...] no es de rigor que los indios estén fisicamente representados en el

LATINOAMERICA 45 (MEX1ico 2007/2): 79-104 81



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

fuentes de archivo y bibliograficas, ademas de un trabajo de campo en
la region oriental de la isla de Cuba. El enfoque tedrico metodoldgico se
basa en una propuesta del antrop6logo brasilefio Darcy Ribeiro, quien en
su tipologia de los pueblos de América considera a la poblacion de las
Antillas como Pueblos Nuevos.

Un elemento central entre las supervivencias culturales de caracter
indigena, reconocido ampliamente por estudiosos y expertos no sélo en
lingiiistica, es la enorme cantidad de términos de origen aruaco que si-
guen vivos en el habla del pueblo cubano. Practicamente todos nuestros
entrevistados dieron muestra de un amplio repertorio de estos términos:
topoénimos, hidronimos, denominaciones de la flora y de la fauna, antro-
poénimos, etcétera.

Entre los multiples trabajos relacionados con las supervivencias lin-
giiisticas de origen indigena que hemos consultado o que han sido utili-
zados por algunos de los autores cuyas obras revisamos minuciosamente,
hacemos el siguiente listado que muestra fehacientemente el marcado in-
terés que este tema ha despertado entre los especialistas.

José Juan Arrom ha realizado una serie de estudios eruditos sobre los
términos que nos quedan de la lengua taina comparandolos con el “ara-
huaco legitimo o lokono”,* estudios que nos ayudan a aclarar muchos de

amplio espectro racial de la nacion, puesto que una parte del legado espiritual de su cul-
tura si esta, como componente vivo de las tradiciones cubanas, objetivado en la lengua,
las costumbres e incluso en determinados aspectos de la religiosidad”. Jests Rafael Ro-
baina Jaramillo, Miriam Celaya Gonzalez y Oscar Pereira Pereira, “La arqueologia en
la construccion de un discurso sobre identidad cultural en Cuba”, Revista Catauro, ano
5, nim. 8, La Habana, Fundacion Fernando Ortiz, 2003, pp. 56 y 57.

4 “Es bien sabido que los idiomas reflejan y a la vez moldean la manera de pensar del
pueblo que los habla. En el caso del idioma de los tainos, obliterado hace casi cinco si-
glos y apenas estudiado desde entonces, es muy poco lo que de él se conserva. Pero aun
asi, haciendo un esfuerzo por reunir y analizar sus dispersas huellas, acaso todavia po-
damos vislumbrar algunos de los procesos mentales de los aborigenes antillanos a tra-
vés de las palabras que nos han dejado”. José Juan Arrom, “La lengua de los tainos:
aportes lingiiisticos al conocimiento de su cosmovision”. En Varios, La cultura taina,
Madrid, Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1989 (Coleccion Las culturas de América
en la época del descubrimiento), pp. 53-63.

82 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



_ LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

los interesantes misterios acerca de los toponimos, hidronomos, formas
de nominar la flora, la fauna y asi entender su manera particular de ver el
mundo y su relacidén con sus formas de organizacion social.’ Nosotros
nos hemos basado principalmente en la obra de Manuel Alvarez Nazario
Arqueologia lingiiistica. Estudios modernos dirigidos al rescate y recons-
truccion del arahuaco taino.® Esta obra representa uno de los mas recien-
tes esfuerzos por reconstruir la lengua taina haciendo uso de eruditos
materiales. Inspirado en el pensamiento y la obra del sabio britanico Dou-
glas McRae Taylor sobre la lengua garifuna belicefia y sumando a ello,
el estudio critico de las investigaciones realizadas sobre el aruaco suda-
mericano, tanto de Daniel Brinton sobre el lokono, como del P. Raymond
Breton, autor del valiosisimo vocabulario de los indios caribes minianti-
llanos a mediados del siglo xvi, ademds de otros estudiosos del aruaco
moderno como Pedro Henriquez Urefia (1938), Eliezer Narvaez Santos
(1960), Humberto Lopez Morales (1974), Aurelio Tanodi (1966), Maria
Vaquero (1983) y otros.

Cabe aqui mencionar también a otros ilustres estudiosos que elabo-
raron con infinita paciencia muy importantes recopilaciones, aunque par-
ciales, del vocabulario aborigen de las Antillas Mayores; asi, en Cuba,
ademas de Jesus Guanche Pérez, arriba mencionado, destacan también:
Antonio Bachiller y Morales, Cuba primitiva, La Habana, 2° ed., 1883;
Alfredo y Alfonso Zayas, Lexicografia antillana, 2 t., 2* ed., La Habana,
1932; Sergio Valdés Bernal’ lingliista cuyos trabajos han abierto camino
a la comprension y valoracion del legado cultural Aruaco, entre otros:

5 “[...]Y de ese proceso inferir como se veian a si mismos y a sus semejantes, como iden-
tificaban las islas a donde llegaban y nombraban los accidentes geograficos que en
ellas descubrian, como se situaban ante su organizacion social y como percibian y ca-
racterizaban la flora y la fauna que les rodeaba”. /bid.

¢ Prologo de Ricardo Alegria, San Juan, P. R., Editorial de la Universidad de Puerto Rico,
1996.

" No incluimos en nuestro trabajo las definiciones de términos aruacos contenidas en su
obra, lo cual hubiera sido lo mas conveniente, pero al confrontar los resultados con
sus trabajos no encontramos diferencias sustanciales.

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 83



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

Las lenguas indigenas de América y el espaniol de Cuba, La Habana,
Academia, 1991; Inmigracion y lengua nacional, La Habana, Academia,
1994, pp. 12-28; La evolucion de los indoamericanismos en el espanol
hablado en Cuba, La Habana, Editorial de Ciencias Sociales, 1968. De
Santo Domingo: Emiliano Tejera, Palabras indigenas de Santo Do-
mingo, Santo Domingo, 1951, del mismo autor, Indigenismos, 2 t., Santo
Domingo, 1977, nueva ed., y Rodolfo Domingo Cambiaso, Pequerio dic-
cionario de palabras indoantillanas, 3* ed., Santo Domingo, Ediciones
La Trinitaria, 1998. De Puerto Rico: Cayetano Coll y Toste, “Vocabulario
de palabras introducidas en el idioma espafiol procedentes del lenguaje
indoantillano”, Boletin Historico de Puerto Rico, vol. VIII, San Juan,
1921, pp. 292-352; Juan Augusto y Salvador Pérez, Glosario etimolo-
gico tainoespariol; historico y etnogrdfico, Mayagiiez, 1941; Luis Her-
nandez Aquino, Diccionario de voces indigenas de Puerto Rico, Bilbao,
1969; nueva edicidn, Rio Piedras, 1977.

Por otra parte, el etnomusicélogo cubano, Rolando Pérez Fernandez
en uno de sus trabajos publicado en México nos dice que: “El aruaco in-
sular es la lengua indigena americana que mas ha aportado al 1éxico es-
pafiol general. En la actualidad estan vivos en el habla cubana mas de
370 vocablos de este origen, relativos a la flora, la fauna, la cultura ma-
terial, la organizacion social, el entorno y demas”.?

Los términos que arraigaron en México, agrega Pérez Fernandez,
“rebasan ampliamente el medio centenar, fueron traidos en su gran ma-
yoria por los conquistadores espaioles, establecidos con anterioridad en

8 Rolando Pérez Fernandez, “El culto a la Guadalupe entre los indios del Caney”, “La co-
munidad de indios de El Caney y la virgen de Guadalupe”. Laura Mufioz [coord.], Me-
xico y el Caribe. Vinculos, intereses, region, México, Instituto Mora, 2002, pp. 219-265
(lacita esta en la p. 119); Véase también Sergio Valdés Bernal, Inmigracion y lengua na-
cional, La Habana, Editorial Academia, 1994, pp. 12-28; “La obra de Sergio Valdés
Bernal logra clasificar 180 aruaquismos relativos a la flora, 103 a la fauna, 46 a la cultura
material, tres relacionados con la cultura espiritual, 19 vinculados con denominaciones
del entorno, cuatro propios de la organizacion social y otros 20 que incluye como ‘mis-
celanea’, es decir, 371 vocablos que forman parte del legado lingiiistico indigena”. Jesus
Guanche, El legado indigena en la cultura cubana, 2005, p. 2.

84 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

Cuba, y algunos mas por los exiliados cubanos, que en el siglo XIx in-
trodujeron innovaciones en el cultivo y procesamiento del tabaco en San
Andrés Tuxtla, Veracruz. He aqui una muestra: maiz, maguey, tuna, hi-
caco, ceiba, jobo, majagua, jaiba, iguana, cahuama, caiman, hamaca,
enagua, canoa, coa, barbacoa, cacique, canibal, cuje, sabana, huracan.
Varias de estas voces o sus derivados se han convertido también en to-
ponimos de la geografia mexicana”.’ Estas aseveraciones que pueden
ser registradas empiricamente son las que nos llevaron a pensar que se
podian comprobar nuestras hipdtesis: una presencia de elementos etno-
culturales indigenas mayor al hasta ahora aceptado, mediante el trabajo
de campo que emprendimos.

Presentamos aqui algunos de los resultados de nuestro trabajo de cam-
po relacionados principalmente con los elementos etnoculturales de
origen lingiiistico o que se expresan a través de términos de origen aruaco,
aunque no nos hemos querido reducir a ello, sino que agregamos tam-
bién una serie de otros elementos etnoculturales menos relacionados con
la lengua.

LA CULTURA MATERIAL

Siguiendo los puntos de un esquema que planteamos para la sistemati-
zacion de resultados en nuestra investigacion acerca de las sobreviven-
cias etnoculturales indigenas en el habla cubana contemporanea hemos
encontrado que en Cuba el aporte indigena (como todo mundo parece
coincidir) dentro de la llamada cultura material es innegable. A ella nos
referimos en primera instancia. A nosotros no nos fue dificil comprobar
durante nuestros viajes una serie de elementos que muestran las huellas
de los aborigenes cubanos en construcciones y objetos materiales utili-
zados en la vida cotidiana y durante muchas de las faenas tradicionales
realizadas principalmente en las labores propias de los campesinos.

° Pérez Fernandez, op. cit., p. 119.

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 85



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

En cuanto al establecimiento de la vivienda, el batey'® como forma
de concentracion, aunque ahora se le asocie a las zonas azucareras, tuvo
en su origen una reminiscencia indigena y sirvié como espacio de trans-
culturacion; al igual que el bohio,! el cual es mas bien un elemento pro-
pio de los asentamientos dispersos (también encontramos la variante
llamada caney, en sus dos acepciones que se le atribuyen: casa grande y
caserio,'? a pesar de estar casi desaparecida). El origen indigena de
ambos ha quedado plasmado en sus denominaciones producto de voces
indigenas pertenecientes a la familia aruaca y los bateyes y bohios (sobre
todo este tltimo, como evidencia material de lo indigena) las encontra-
mos con frecuencia en nuestros recorridos por la isla y no so6lo en la re-
gion oriental en donde hicimos la mayoria de nuestras entrevistas (con
las mejoras en las condiciones de vida el bohio tiende a desaparecer,
pero lo importante es que a pesar de este proceso de mejora socioecono-
mica, sigue ahi; sobre todo, pensamos, porque implica una forma de es-
trecho vinculo con la naturaleza en las zonas rurales). También de origen
aruaco son las denominaciones de muchos de los materiales de construc-
cion de los bohios (las pencas de guano'® que se utilizan para construir

10¢[...]entre los indigenas ‘plaza en donde se jugaba a la pelota’ (y también, por exten-
sion,, ‘juego de pelota’y ‘pelota’) denomina al presente, con plena vitalidad, a la pla-
zoleta o explanada frente a la casa campesina”. Manuel Alvarez Nazario, Arqueologia
lingiiistica. Estudios modernos dirigidos al rescate 'y reconstruccion del arahuaco
taino, San Juan, P. R., Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 1996, p. 78.

11 La palabra bohio significaba casa, en el aruaco insular.

12¢[...]verdaderamente no quiere decir casa grande, sino el caserio o lugarejo habitado
por una sola familia, y por extension se decia asi a las grandes viviendas de los caciques
y sus dependencias”. Rodolfo Domingo Cambiaso, Pequerio diccionario de palabras
indoantillanas, 3* ed., Santo Domingo, Ediciones La Trinitaria, 1998, p. 43.

13 Penca que caracteriza a una “variedad de palmera muy abundante en varias comarcas
de la isla; los indios la empleaban para los techos de sus viviendas, etc. También al
fosfato y al estiércol de ave y murciélagos, que se encontraba en las cuevas, daban este
nombre; acaso huano”. /bid., p. 73.

86 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

los techos al igual que la yagua'* y el bajareque’® para las paredes, etc.).
Por mantenerse en un estrecho contacto con la naturaleza, los campesinos
cubanos han heredado buena parte de los conocimientos acumulados
durante cientos de afios por los aborigenes y transmitidos a las nuevas ge-
neraciones a través de complejos procesos de transculturacion. Por su-
puesto que también han recibido aportes de los grupos de inmigrantes
(sobre todo de los canarios que siempre tendieron a ubicarse en las zonas
rurales); pero estos aportes no han sido significativos hasta el punto de
modificar el proceso enddgeno y, en todo caso, se han tenido que adaptar
a las nuevas condiciones ecologicas para lo cual la participacion de los in-
digenas cubanos o sus conocimientos heredados a las nuevas generaciones
mestizas fue fundamental. Al bohio, lo encontramos tanto en las montafias
de Guantanamo como en la Sierra Maestra, lugares en los que predominan
los asentamientos dispersos; pero lo llegamos a ver aiin en zonas de mayor
concentracion demografica aunque con variantes tanto en la forma y ma-
teriales de construccion como en la funcion. Asimismo, la barbacoa' vo-
cablo que en la lengua aruaca significaba “cama”, se sigue utilizando para
nombrar tanto a la construccion de madera llamado tapanco y el que se usa
para guardar granos, frutos o legumbres de diversa indole como a la fogata
que se hace sobre un hoyo hecho en la tierra para asar carne.

En cuanto al mobiliario y ajuar o menaje de la vivienda rural, un
aporte notable, no sélo para Cuba por lo extendido de su uso en muchas

14¢[...lyagua, base de la rama de la palma de yagua (o palma real) y de otras palmas,
de uso rural como petaca para cargar frutas o ropa de lavado, y asimismo utilizable en
el techado y construccion de bohios; etc.”. Alvarez, op. cit., p. 75.

15 “Bahareque o bajareque ‘bohio grande, de techo conico’, posible arahuaquismo conser-
vado en Cuba y Santo Domingo, pero no asi en Puerto Rico, e igualmente, como ‘enre-
jado de palos entretejidos’, ‘pared de palos entretejidos con cafias y barro’”. Ibid., p. 78.

16 “La palabra barbacoa, aplicada en un principio al andamio hecho de madera y cafas
entrecruzadas a la manera de una parrilla que levantaban los indios en el conuco, como
mirador donde se colocaba a un muchacho encargado de espantar a los pajaros que
amenazaban la cosecha del maiz, denomina en los finales del xvi, de acuerdo con
Abbad, al tosco tablado cubierto con un jergon de yerba que servia de camastro al cam-
pesino de entonces, y por evidente extension se llegd a decir también en el pasado de
una especie de andas de madera para conducir a los difuntos, y asimismo, segun lo do-

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 87



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

otras partes, es la hamaca;'” elaborada con materiales de distintos tipos
se conserva en muchas viviendas cubanas sobre todo rurales. Lo mismo
ocurre con otros objetos como el guayo,'® el jibe," la jaba,* el cuenco
de giiira o giiiro,*' convertidos en multitud de objetos de uso diario. Ya
casi inexistente, localizamos en las montanas de Guantanamo el uso del
burén,” muy parecido, por cierto, a los comales mexicanos.

Los conocimientos gastronémicos de los aborigenes se reflejan ac-
tualmente en muchos de los platillos de la mesa campesina y también,
aunque un poco menos, en los pueblos, villas y ciudades. No solo el co-
nocido ajiaco® simbolo de la identidad cubana, ya actualmente mesti-

cumenta Tapia y Rivera en el X1x, es nombre de colgadizo que servia de apoyo a enre-
daderas y otras plantas o se usaba para sacar granos al sol”. /bid., pp. 78-79; también:
“transformada, la antigua barbacoa de nuestros indios sirve hoy de base al nombre del
asador al aire libre, de manufactura extranjera, mas cominmente llamado barbecue,
con pronunciacion a la inglesa [barbekiu]”. Ibid., p. 85.

17“Pieza del mobiliario doméstico es la hamaca ‘lecho colgante’, rematada en ambos ex-
tremos por un conjunto de cordones fuertes llamados cabuyas o jicos (en Oviedo ca-
buya, jico)”. Ibid., p. 79.

18 “Rallo; hoy usada por todas las Antillas. Los habia de varias formas (p. ¢j., una tabla
de palmera con piedras puntiagudas incrustadas en uno de sus lados) y tamafios; en
ellos (los indios) rallaban yuca, batata [camote], etc. Los espafloles sacaron el verbo
guayar, esto es: rallar”. Cambiaso, op. cit., p. 77.

19 “La voz jibe o gibe ‘cedaso o tamiz que los indios hacian de carrizos y varillas (hibiz
en Las Casas) y empleaban para cernir la harina de la yuca después de haberle extraido
el zumo venenoso’ se dice al presente aplicada a un utensilio moderno que se usa con
iguales fines”. Alvarez, op. cit., p. 79.

20“Otros habas y avas. Era un canasto regular donde ponian su indumentaria, y hasta ha-
macas, etc.” Cambiaso, op. cit., p. 86; en Cuba (sobre todo en la region oriental) se les
llama asi a las bolsas principalmente de tejidos varios y de papel, aunque por extension,
incluso, a las de plastico.

21 “Especie de calabazo pequeiio; hay una gran cantidad de variedades y tamafios. Per-
tenece a las cucurbiticeas. De las frutas, secas, se hacian botellas, depdsitos de agua,
cucharas, platos, lebrillos, etc., y también servia para hacer instrumentos musicales”.
Cambiaso, op. cit., p. 72.

22 “El vocablo burén ‘especie de plato de barro, plano y de figura circular, sobre el cual
cocian los indoantillanos la torta de casabe’ es nombre que se conserva hoy dia para una
plancha, corrientemente de hierro, empleada con igual propdésito”. Ibid., p. 80, en Cuba
se le llama asi al horno donde se hace el casabe.

2 “Menestra compuesto de carne de hutia ahumada, iguana, batata, yuca, maiz, etc., que

88 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

zado a través de la transculturacion, sino atn el casabe®* con la misma
preparacion y la yuca®como ingrediente basico de este pan de los indios
(Jesus Guanche ha dicho con justa razon: “tanto el habito de tostar el
maiz o el boniato entre cenizas ardientes, como el consumo del casabe
y el ajiaco, con las logicas variaciones en su confeccion, son parte de la
herencia cultural aborigen”?¢). Muy frecuentemente comimos durante
nuestros recorridos por la region oriental e incluso en La Habana y otros la-
dos, con una charola de “viandas”: compuesta fundamentalmente con
la yuca, el iame, la batata,” el boniato®® como ingredientes principales.
Asimismo, se siguen consumiendo en algunas zonas las tortillas de nai-
boa, hechas de cosubey.?® También son muy comunes los tamales de
elote llamados en la zona oriental ayacas. Una experiencia inolvidable
de la forma de utilizar las comidas y las bebidas de manera ritual en un
acto conmemorativo fue la que vivimos en Playitas de Cajobabo en

no llevaba picante... es algo dulce en el sabor”. Ibid., p. 28; “El ajiaco... se fusiond con
la olla espafiola, al agregarsele carnes de cerdo y de res y, mas tarde, otras de origen
africano”. Atlas etnogrdfico..., Introduccion, p. 4.

24 En el estudio realizado en Cuba y reportado en el Atlas etnogrdfico, “se dedico una
atencion especial al casabe como plato de marcado interés por su origen indigena. El lla-
mado pan de yuca aborigen tuvo una gran importancia en la alimentacion de los con-
quistadores-colonizadores hispanicos y su consumo fue frecuente en Cuba hasta la
pasada centuria. Aun hoy se consume en algunas regiones del pais y su proceso de prepa-
racion, a pesar de algunos adelantos técnicos, sigue siendo, en lo esencial, el utilizado
por la poblacion aborigen cubana en el momento de la conquista”. /bid., p. 1. “El casabe
o0 pan de nuestros indios (también escrito cazabe), es ahora como antes torta circular y
delgada que se hace con la harina o paja mas fina, de nombre catibia, la cual se prepara
con la yuca rallada, una vez que se le ha extraido a ésta el jugo y se le ha prensado y ta-
mizado”. Alvarez, op. cit., p. 83.

% “Un tubérculo. El principal alimento que utilizaban los indios y con el cual confeccio-
naban harina, pan, etc. Ellos no emprendian viaje sin tener en el macuto cazabe, yuca,
salcochada, etc. Su cultivo era viejisimo en la isla desde tiempos remotisimos”. Cam-
biaso, op. cit., p. 124.

26 Guanche, Componentes étnicos..., p. 23.

27 “Es lo que se llama hoy papa. Que los italianos hicieron patata”. Ibid., p. 36.

28 “Es la batata dulce. Era término genérico, generalmente usado en todas las antillas”.
Ibid.

29[ Jeasubey o cusubey ‘paja gruesa que se separa de la catibia”. Alvarez, op. cit., p. 83.

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 89



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

donde se sirvid la “comida de indios” que la comunidad de Cajobabo le
sirvié en 1895 al Apdstol y revolucionario cubano cuando desembarcod
en ese lugar, junto con Maximo Goémez para iniciar la campaia indepen-
dentista durante la cual moriria combatiendo (ese mismo afio). A Marti
le sirvieron: un pescadito pequeilo conocido con el nombre indigena de
teti, casabe, miel, te “beque” y de postre un cono de dulce de coco, todos
ellos platillos regionales. Desde luego es muy dificil decir cual es el ori-
gen exacto de cada uno de los platillos cubanos ya que los procesos de
transculturacion actuaron modificandolos en el transcurso de la historia.
Pero el abundante uso del aji “como condimento y la forma de asar en
parrilla—la barbacoa indigena— son considerados como una influencia
aborigen. Algunos de los alimentos mencionados fueron rechazados mas
tarde; pero otros, pasaron a ocupar un importante lugar en la alimenta-
cion, no solo de Cuba, sino también en otros lugares del mundo, tal ocu-
1116 con la yuca, el casabe o el maiz”.3° Este Gltimo, como se sabe fue
descubierto en el area mesoamericana, pero también se le conocia en las
Antillas. Otro tipo de alimento es la guayiga, de la amplia informacién
que al respecto nos ofrece en su obra el lingiiista puertorriquefio Manuel
Alvarez Nazario, resumimos que rallada su raiz, toxica también, en lajas
de coral que hacian las veces de guayos, la masa sufria un proceso de su-
puesta putrefaccion llenandose de larvas que ya en su estado casi de eclo-
sion eran aprovechadas amasando las mismas con la masa de guayiga, y
creando bolos alimenticios ricos en carbohidratos y proteinas.

Nuestros entrevistados, al preguntarles si conocian algun platillo in-
digena, respondian casi siempre mencionando el casabe o el ajiaco.’! A
todo ello hay que agregar las bebidas calientes como los “atoles” y bebi-
das frias hechas a base de maiz y de cacao, entre otras de diferente estilo.

Por otra parte, los instrumentos de trabajo y la tecnologia agricola de
origen indigena que encontramos (aunque en forma reducida) en el

30 Atlas etnogrdfico..., Introduccion..., p. 4.

31 Panchito, por ejemplo, nos menciona en el libro de Barreiro muchos aspectos sobre al-
gunos alimentos de origen indigena producidos por su incipiente agricultura: “se sem-
braba el maiz con coa, se sembraba mucho la yuca para hacer el tucuna”.

90 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

campo fueron: la coa,* y el uso de los montones en los sitios para sem-
brar llamados todavia por algunos campesinos conucos;* asimismo, de
procedencia indigena es el cultivo del tabaco.>

En relacion a los medios y modos de transporte, solo en dos lugares
cerca de la ciudad de Baracoa, pudimos apreciar el uso de la canoa® y
el cayuco,’ para atravesar el rio Toa y en un pequefio puerto de pesca-
dores aunque sabemos que se utilizan también en otros lugares de la isla.
Y, a pesar de no haber obtenido referencias por parte de los entrevistados
acerca de las artes pesqueras indigenas, sabemos por la informacion in-
cluida en el Atlas etnografico que “si se ponderan los aportes indocuba-
nos y los de origen hispano en esta fase del desarrollo (la Colonia) de la
cultura pesquera maritima cubana, se constata una importancia mayor de
los primeros. Asi lo atestiguan la presencia del corral taino, el guacdn o
bubacan 'y el cayuco”.>” También se aborda de manera mas amplia y do-
cumentada en el excelente trabajo de Pablo L. Cérdova Armenteros:
Pesca indocubana. De guaicanes, guacanes, bubacanes y de corrales
se trata, donde presenta una valoracion antropologica de artes de pesca.™

32 ““Palo puntiagudo para cavar la tierra’ cuyo uso indigena documentan los cronistas de
Indias”. Alvarez, op. cit., p. 78.

33 “Designacion de la tierra de labranza de nuestros aborigenes”. Ibid.

3% “E]l nombre de tabaco ‘cigarro’, conservacion del vocablo con el cual los aborigenes
indoantillanos se referian, tanto al instrumento de aspirar el polvo derivado de la hoja
seca de la planta narcotica cohoba o cohiba, como al rollo de hojas secas de la misma
que usaban para fumar, habra de ampliarse desde temprano, en el uso hablado de los es-
pafioles que se asientan en las Antillas para nombrar también a dicha planta”. /bid., p.
76; Las Casas documenta en su Historial...], “son unas yervas secas metidas en una
cierta hoja seca también, a manera de mosquete hecho de papell...]; y encendido por
una parte de €I, por la otra chupan o sorben o reciben con el resuello para adentro aquel
humo...; estos mosquetes o como los llamaremos, llaman ellos tabacos”.

35 Embarcacion hecha del mismo tronco de un arbol; las habia de muchos tamafios Coldn
llega a reportar una con 60 personas.

3 «““Canda pequefia’, ‘embarcacion pequefia, larga y estrecha, sin popa ni quilla™. Al-
varez, op. cit., p. 91.

37 Seccidn de “Las artes y embarcaciones de pesca maritima” del Atlas/...], p. 3.

3% Pablo L., Cérdova Armenteros, Pesca indocubana. De guaicanes, bubacanes y de co-
rrales se trata, La Habana, Editorial Academia, 1995.

LATINOAMERICA 45 (MEX1ico 2007/2): 79-104 91



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

La artesania cubana estd tan mestizada que es practicamente impo-
sible hablar de artesania indigena. Su origen, sin embargo, puede detec-
tarse en muchos casos por la continuidad histérica que posee. Como se
indica en el Atlas etnogrdfico de Cuba, “la artesania popular mantiene
una total vigencia y continuidad historica con piezas de tipo utilitario,
fundamentalmente en las zonas rurales del pais”. En general posee “una
marcada funcion practica, la cual se proyecta en la realizacion de un con-
junto de piezas que presentan como primera intencion, la de satisfacer
necesidades materiales”.?* Cestos, cestas, canastas, canastillas, jibes,
Jjabas, maletines, esteras, abanicos, cutaras,” tapetes, etc. Algunos de
ellos ya se realizaban antes de la conquista, como lo denuncia su nombre
aborigen, otros, aunque no posean esta caracteristica, el origen antillano
del material con el que se fabrican les imprime un sello particular y en
ocasiones dichos materiales llevan una denominacion aruaca. Asi, por
ejemplo, el guaniquiqui*' que se utiliza para la confeccion de canastas y
de asientos, el tibisi para hacer jaulas, cestos y canastos, el yuraguano® de
cuyas hojas se obtiene la fibra con la que se rellenan almohadas y col-
chones, el yarey* con el que se fabrican sombreros, cestos, esteras, etc.,

3 Introduccion al tema “Artesania popular tradicional” del A#las..., p. 1.

40 Cutara: f. Especie de calzado sencillo, sin talon y sin oreja, a modo de chinela, tejido
con fibras vegetales flexibles. Es confeccionada por algunas mujeres campesinas de las
provincias orientales, principalmente la de Guantanamo.

4 Guaniquiqui: m. Planta silvestre de ramas trepadoras (Chamissoa altissima, Trichos-
tigma octandrum Lin.), que por la flexibilidad de sus bejucos, éstos se destinan para
obras de cesteria, fundamentalmente para la confeccion de canastas y de asientos.

42 Yuraguano: m. Nombre de varias especies de palmas (Coccothrinax spp.) que crecen
en terrenos pedregosos y arenosos, cuyas fibrosas pencas son utilizadas para la confec-
cion de sogas y cestos, mientras que sus troncos se aprovechan para postes. De sus hojas
se extrae un material, que se utiliza para rellenar almohadas y colchones. Su fruto sirve
de alimento para el ganado porcino.

4 Yarey: m. Palma indigena (Copernicia sp.) muy abundante en terrenos arcillosos del
oriente cubano, cuyas hojas se utilizan en la fabricacion de sombreros, cestos, serones,
esteras, etcétera.

92 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

el tejido de yagua* til en la elaboracion de catauros,® envases y para
forrar las paredes de las casas y la anacagiiita*® para la fabricacion de
cesteria y sombreros, entre otros. Las artes plasticas contemporaneas
s6lo ocasionalmente se ven influenciadas por motivos indigenas, puesto
que predominan los motivos afrocubanos o hispanocubanos. Hasta aqui
dejamos lo relacionado con los aportes materiales indigenas, no sin antes
aclarar que muchos de estos aportes poseen también un caracter espiri-
tual, toda vez que, por ejemplo, la comida es un motivo de reunion social
y se convierte en un ritual con propositos festivos bien sea de caracter
civil o, incluso, religioso. Los platillos y las bebidas servidos en deter-
minadas ocasiones sirven para acompafar, para conservar (y, por su-
puesto, son parte de) las costumbres y tradiciones populares.

CULTURA ESPIRITUAL

Resulta mucho mas dificil de comprobar el aporte indigena en el terreno
de la cultura espiritual, lo que representa un reto para las nuevas inves-
tigaciones que al respecto se vienen realizando; las cuales cuentan ya,
afortunadamente, con algunas que han sefialado caminos de naturaleza
ejemplar, como son los casos de las obras ya publicadas por Olga Por-
tuondo y Daisy Farinas. Estas investigaciones sirven de base para de-
mostrar que los aportes en la esfera de lo espiritual no so6lo existen, sino
que son fundamentales para entender mejor la idiosincracia, en este caso,

# Yagua: f. Tejido fibroso que cubre la parte superior del tronco de la palma. Es consis-
tente, elastico, impermeable y fibroso. Se prefiere el de la palma real (Roystonea regia)
para hacer tiras, que sirven para amarrar, confeccionar catauros, envases para el tabaco
en rama, forrar techos y paredes de las viviendas rusticas, etcétera.

4 Catauro: m. Tipo de cesta rastica hecha de yagua, que se utiliza en las zonas rurales
para recoger y transportar distintos productos, como frutos, viandas, hortalizas, huevos,
etcétera.

6 Anacagiiita: f. Nombre de diversas plantas y arbustos (Sterculia apetala, S. carthagi-
nensis, Cordia sebestena, entre otras). Se les atribuyen propiedades y virtudes medi-

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 93



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

del pueblo cubano. Elementos que forman parte de la identidad cubana
pero a los cuales se les ha desconocido reiteradamente su existencia no
solo por parte de la academia, sino también por parte de las distintas es-
feras del poder politico y social. Por eso, hacen falta estudios de espe-
cialistas en musica, en danzas y en bailes que analicen desde otra
perspectiva estos elementos de la cultura popular tanto en su caracter
secular como en el de tipo religioso. Quiza asi se podrian despejar de
manera suficientemente convincente muchas dudas que surgen frente al
simple descarte de elementos indigenas en la musica, la danza, los bailes
y la fiesta dentro de la cultura popular con argumentos como los que
hasta ahora se han venido utilizando. Asi, por ejemplo, no nos queda
claro, por qué se pasa por alto la existencia de instrumentos musicales
de clara procedencia indigena, como lo son el giiiro, las maracas,” el fo-
tuto, distintos tipos de ocarinas y otros, porque, se dice, se les ha incor-
porado adaptandolos a las estructuras musicales procedentes de otras
regiones, principalmente hispanicas o del Africa subsahariana, lo cual es
cierto en gran medida, pero hemos sabido de casos en los que, por ejem-
plo, la forma en que se tocan las maracas en ciertos sones de oriente pu-
dieran provenir de origenes ancestrales de los rituales chamanicos del
Caribe. Por otra parte, en la zona montafiosa de Guantinamo se conser-
van cantos (dedicados a Guama y a Hatuey, simbolos de la resistencia
indigena) y ciertas “piezas” musicales que tienen reminiscencias indige-
nas segun aseguran las personas de la region (en particular los habitantes
de la comunidad de “Panchito” Ramirez, la “Rancheria”, Municipio de

cinales. Sus fibras son muy utilizadas en labores de cesteria, principalmente en la con-
feccion de sombreros.

47El origen indigena del vocablo queda documentado en el excelente trabajo de Manuel
Alvarez Nazario que hemos venido citando en donde sefiala que: “Otro instrumento
musical heredado de nuestros aborigenes lo es la maraca ‘especie de sonajero hecho
del fruto seco de la higiiera, limpio de su endocarpio, con varias piedrecillas o peronias
en su interior, y con un palo inserto que le sirve de mango (cfr., en arahuaco iferi que
se conserva en Honduras Britanica (hoy Belice), maraga "sonaja de buiei o curan-
dero)”. Alvarez, op. cit., p. 83.

94 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

Manuel Tames, que nosotros entrevistamos*). En todo caso, los estudios
etnomusicales deberian profundizar mas en estos aspectos complejos, pero
que evidentemente requieren de mayor atencion y que puedan responder
a preguntas como, por ejemplo, si en los sones montunos, o en la musica
“guajira” o campesina existen variantes que tengan que ver con la pobla-
cion vinculada con zonas donde existe un mayor nimero de descendientes
(mestizados, pero no tan lejanos) de los indios cubanos (como la region del
Caney en las cercanias de Santiago, por ejemplo, en donde se incluyen
entre otros tipos de variantes los pregones, de la venta de frutos u otros pro-
ductos agricolas, cuya procedencia se pierde en las profundidades de los
tiempos). Por las respuestas de muchos de nuestros entrevistados nos sur-
gieron este tipo de preguntas en nuestro recorrido por la Isla.

Entre las respuestas de nuestros entrevistados, un elemento a destacar
es el relacionado con la autodefinicion de cdmo eran los indios de quie-
nes ellos dicen descender, repetian casi textualmente la misma descrip-
cion que aparece en los testimonios de los cronistas espafioles: “nobles”,
“buenos”, “alegres”, “de buen corazon”, “asi somos todavia nosotros”.
Los elementos espirituales, magicos y religiosos que Daisy Farifias do-
cumenta en su detallado estudio, aparecen muy poco en las entrevistas.
Quien mas hace referencia a ellos es “Panchito” Ramirez, quien sigue rea-
lizando ciertas practicas que podrian considerarse como chamanicas,*
ademas de habernos relatado en qué consistian algunas de sus creencias
religiosas® comparables a las realizadas por otros indigenas actuales en

4 Ellos consideran, por ejemplo, que el changiii, un son de la zona de oriente, es de ori-
gen indigena.

4 Desde pequefio a su mama le decian que iba a ser “sensitivo”, porque “vefan la luz
clara en mi”. Barreiro, op. cit., p. 38; dice Panchito, y esto de una cierta “claridad” que
se aprecia en una persona es algo que viene desde muy lejos en el tiempo, desde lo mas
profundo de la raiz indigena. Asi, en otro momento, Panchito manifiesta que su abuelo
decia a sus mas allegados: “caray, ese va a ser claro”. /bid.

5% Algo que llama mucho la atencion son sus admirables conocimientos sobre medicina
natural, los diversos usos de las plantas, sus conceptos sobre el agua, el sol, la luna, en
especial nos parecieron de suma importancia los sincretismos de sus creencias religio-
sas representados por un sistema que el denomina cruza o, los rituales para obtener

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 95



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

el continente.’! Las referencias que encontramos sobre los mitos clasicos
como los relatados por Ramon Pané o que se derivan de ellos solo fueron
mencionados por dos de los informantes, José Barreiro y Alejandro Hart-
mann Matos los cuales tienen un nivel alto de estudios y se ve que este
tipo de mitos indigenas los aprendieron a través de lecturas.

Un aspecto que se conserva en amplios sectores y no solo en personas
con pocos estudios, sino también entre profesionistas e, incluso, en algunos
expertos que han encontrado aportes fundamentales para la medicina con-
temporanea es el conocimiento sobre la herbolaria indigena. En el Colo-
quio de Baracoa, mencionado arriba, se presentaron resultados de varias
investigaciones en este campo, entre ellos algunos hallazgos verdadera-
mente sobresalientes y dignos de mencion. Es curioso que en el Atlas et-
nologico de Cuba no se hable de este tipo de conocimiento sobre las
aplicaciones médicas de la herbolaria y sobre las practicas que han sido
consideradas tradicionalmente como de hechiceria o como practicas “cha-
manicas” (en las cuales se utiliza, por ejemplo, el tabaco, en ciertos mé-
todos curativos lo cual las emparenta por algunos rasgos a las antiguas

resultados favorables en las siembras, en sus practicas de curanderia, etc.; asimismo
aborda varios mitos, leyendas y relatos tradicionales sobre la fauna de la montana y
sobre los lugares sagrados. Sin embargo, no todos estos saberes son claramente un le-
gado indigena, también se muestran rastros importantes de la santeria afrocubana, del
cristianismo catélico popular y de un naturalismo de singular y rica expresion en plan-
teamientos, éticos, politicos y filosoficos; una inspiracion patridtica martiana y una fi-
losofia ristica, pero con un alto sentido de la dignidad, y respeto por los principios, asi
como de un elevado sentido humanista.

51 José Barreiro nos comentaba en alguna ocasion que la ideologia de Panchito era de una
singular y rica expresion en planteamientos, éticos, politicos y filosoficos; producto
de una inspiracion patridtica martiana y una filosofia rastica, pero con un alto sentido de
la dignidad, y respeto por los principios, asi como de un elevado sentido humanista.

Panchito era una persona “con una espiritualidad similar en muchos aspectos, a la
que podemos observar en los indigenas de Norte, Centroamérica y el Norte de Sudamé-
rica. Asi, por ejemplo, cuando reza su oracion dedicada a las ‘Siete Potencias” con el
uso del fuego y del tabaco, lleva a efecto una practica religiosa actual que realizan, de
manera parecida, indigenas de todas estas extensas regiones americanas como una ma-
nifestacion de un mestizaje con base indigena”. Notas del trabajo de campo.

96 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

practicas magico-religiosas de la cohoba entre los indigenas) las cuales
tienen reminiscencias aborigenes y forman parte indiscutible de las creen-
cias y la cultura popular y tradicional de buena parte del pueblo cubano.

La musica popular tradicional utilizada en los rituales sincréticos o
en las diversas formas de religiosidad popular tiene actualmente un ca-
racter tan marcadamente vinculado con el catolicismo, en sus distintas
variantes de religiosidad popular, asi como a las diversas religiones o
corrientes religiosas sincréticas, entre catolicismo y manifestaciones re-
ligiosas de origen subsahariano, que nos llevan a aceptar que es casi im-
posible identificarla como musica con un origen indigena. Ni siquiera se
sabe a ciencia cierta como eran los areitos musicalmente hablando. Hay
algunas descripciones por parte de los cronistas espafioles sobre los con-
tenidos de los cantos y sobre las danzas en su caracter colectivo, que se
hacian en los bateyes que duraban toda una noche, no se sabe si los habia
con un contenido magico o religioso; pero aun en estos aspectos son
muy vagos e imprecisos los datos que nos proporcionan esos documen-
tos. Muy probablemente hubo musica utilizada por los behiques en sus
rituales en donde muy probablemente se utilizaran las maracas, por
ejemplo, pero en todo caso este tipo de musica esta irremediablemente
perdida para siempre. Y, sin embargo, no deja de parecernos sugerente,
en relacion a los origenes de la idiosincracia del cubano, cuando se habla
de la alegria y pasion por el baile, no sélo en la isla sino en todo el Ca-
ribe, una descripcion sobre los tainos como el siguiente: “se entregaban
al baile como a ninguna otra actividad”.>

Pasando a otro punto, salvo algunas referencias al “siboyenismo”, en
las entrevistas que realizamos no se mencionan obras literarias indige-
nistas. Aunque se mencionaron en varias ocasiones personajes legenda-
rios indigenas como Guamd y Hatuey.>

52 Cristobal Colén, Los cuatro viajes del Almirante y su Testimonio, Madrid, Espasa
Calpe, 1977 (Col. Historia, 16), p. 31.

53 Antroponimo con el que se le conoce al “cacique del extremo Suroeste de la isla (de
Santo Domingo), quien pasé a Cuba, después de la llegada de los espaiioles, con todos

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 97



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

OTROS ELEMENTOS ETNOCULTURALES DE ORIGEN INDIGENA

Un punto sumamente polémico es el relativo a las caracteristicas antro-
pofisicas de los descendientes de los aborigenes cubanos, sin embargo,
no podemos desconocer que éste es un tema de insoslayable importancia.
En Cuba, como lo afirma documentadamente M. Rivero de la Calle,>*
desde el siglo pasado, este tema ya ha sido abordado por varios investi-
gadores (Rodriguez Ferrer,>® Culin,*® Nufiez Jiménez,” Gates,*® Guins-
burg,” Rivero de la Calle,*’ y Pospisil,®! para citar solamente los trabajos

sus subditos, y que instd a los cubanos para que se opusieran al establecimiento de los
espafioles en Cuba. Combati6 con ardor la invasion, fue hecho prisionero y muerto,
después de decir que si en el cielo habia espafioles ¢l no queria ir alla. Para €1, era claro
que el Dios de los espafioles era el oro. Este fue el indio que dijo: ‘que si se guardaba
el oro en el vientre, los espafioles les abririan el estomago para sacarlo, que el unico de-
posito mejor era arrojarlo al mar’. Como en efecto hicieron”. Cambiaso, op. cit., p. 81.

4 Manuel Rivero de la Calle, “Los indios cubanos de Yateras”, Revista Santiago, niim.
10, marzo, 1973, pp. 151-174; Supervivencia de descendientes de la raza indoameri-
cana en la zona de Yateras, Oriente, Cuba, Actas del XLI Congreso Internacional de
Americanistas, México, t. 1, pp. 138-165, 1975; “Antropologia fisica”, Varios, La cul-
tura taina, Madrid, Espana, Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1989, pp. 153-161;
Ramoén Dacal Moure, y Manuel Rivero de la Calle, Arqueologia aborigen de Cuba, La
Habana, Editorial Gente Nueva, (1984) 1986.

53 M. Rodriguez Ferrer, “Antigiiedades cubanas”, Revista Pintoresca del Faro Industrial
de La Habana, marzo de 1849; Naturaleza y civilizacion de la grandiosa isla de Cuba,
t. 1, Madrid, Impr. de J. Noguera, 1876.

¢ E. Culin, “The indians of Cuba”, Bull of the free Mus. of Science and Art of the Uni-
versity. of Pennsylvania, vol. 111, nim. 4, Philadelphia, 1902.

57 Antonio Nufiez Jiménez, “Descendientes de indios hallados en la region oriental”, E/
Pais, La Habana, 28 de abril, 1945.

8 R. R. Gates, “Studies in RACE crossing. The indians remants in Eastern Cuba”, Genetic,
nam. 27, 1954, pp. 65-96.

9 V. V. Guinsburg, Antropologuickeskaya jaracteristika drienij aboriguenov Kub, Cul-
tura y bit naradov, Leningrad, Isdateltevo Nauk, Leningradoskoye Otdeleneye, 1967,
pp. 180-278.

% Rivero de la Calle, op. cit.

% M. F. Pospisil, Indian erminants from the Oriente province, Cuba, Univerzita Komens-
kého, Bratislava, 1976.

98 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

mads importantes, a decir del propio Rivero de la Calle). Quien también
sefiala que fue Guinsburg quien relaciond positivamente las caracteristi-
cas fisicas de los craneos aborigenes tainos con la poblacion viva del mu-
nicipio de Yateras (hoy llamado Manuel Tames), en la provincia de
Guantanamo, Cuba® (recordemos, incluso que ya José Marti, en 1895,
habla de los indios de Yateras en su Diario de Campafia). Nosotros estu-
vimos en esos lugares y pudimos comprobar los rasgos fenotipicos pro-
pios de los aborigenes cubanos en la poblaciéon de esa zona donde
entrevistamos a Panchito Ramirez quien, por cierto, fue uno de los habi-
tantes de Yateras que fueron estudiados afios atrds. Ya Nufiez Jiménez
habia reportado en los afios cuarenta la existencia en las montafias orien-
tales, y particularmente entre los Ramirez y los Rojas y otros apellidos
de familias también encontrados en la zona de Guantanamo a Baracoa, po-
blacion de descendencia indo-cubana. Estas familias se auto-aplican la
identidad de “indio”, a veces refiriendo el término “taino”, y también el
de “natural”, y demuestran rasgos fisicos similares a los de los aruacos y
tainos estudiados en la antropologia y descritos en las cronicas historicas.®
“[...]estatura baja [...] pilosidad escasa[...]pelo lacio y muy negro]...]Jcon-
servando hasta edad avanzadal...] epicanto interno y externol...Joblicui-
dad moderada en los ojos, piel de color carmelita claro, con tendencia a
ser rojiza[...]narices anchas [...]”,** ademas del llamado “diente de pala”

62 E] Dr. Angel Grafia, director de la Fundacion Antonio Nufiez Jiménez de la Naturaleza y
el Hombre nos dijo que el Dr. Nuifiez Jiménez, “se encontrd por primera vez con los indios
de Yateras desde los afios 40. Y si bien al principio éstos no los recibieron muy bien pues
los confundieron con agrimensores que buscaban quitarles sus tierras, posteriormente se
familiarizarian tanto con ellos que les contaron muchos de sus saberes que habian mante-
nido tanto tiempo en secreto y buena parte de la informacion asi obtenida el Dr. Nuiiez Ji-
ménez la expuso en un libro de Geografia que se utilizo durante mucho tiempo como libro
de texto, hasta que el dictador Batista lo descubri6 y lo mandé quemar en 1954”.

9 F. Valdés Dominguez, Excursion cientifica del Dr. Carlos de la Torre, El Pais, La Ha-
bana, 28 y 29 de octubre de 1890; Notas para la historia de la antropologia cubana.
Excursion cientifica del doctor D. Luis Montané, El Triunfo, Santiago de Cuba, 7 de
octubre, 1891.

% Rivero, op. cit.

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 99



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

que también ha sido estudiado por su incidencia en la poblacion indoa-
mericana.® Aunque en la actualidad es frecuentemente rechazado como
denigrante por comunidades indigenas el trabajo de antropologia fisica, en
este caso tiene su justificacion, ya que ha existido tan severa resistencia
en la academia a la aceptacion de una supervivencia indo-cubana® (por
cierto en una de las respuestas que Panchito Ramirez nos dio cuando lo
entrevistamos, afirma que su comunidad colaboro6 voluntariamente en los
estudios). Menos acentuados, pero evidentes también a simple vista estos
rasgos fenotipicos los encontramos también en otras zonas del oriente
cubano: San Luis del Caney y sus alrededores, Jiguani, la ciudad de Ba-
racoa y sus alrededores, la ciudad de Guantanamo y algunos sectores de
la ciudad de Santiago y en otras zonas de Cuba (aunque en menos pro-
porcion, pero los hay). Insistimos en que deben verse s6lo como signos
claros de que los indios cubanos no fueron extinguidos fisicamente,®’” su
valor etnocultural debe tomarse con reservas en la medida en que se trata
de poblacion culturalmente muy mestizada y poseedora de una clara iden-
tidad cubana aun en el caso del mismo Panchito Ramirez.%

% P. Hidalgo Calcines, La perfilacion horizontal de la cara en los aborigenes de Cuba,
La Habana, Academia de Ciencias, 1972 (Serie Esp. y Carsolog., 12).

% Ante el escepticismo generalizado que desde la academia niega la existencia de los in-
dios, Panchito sostiene: “[...]dicen que ya los indios cubanos no existimos, pero la ver-
dad es que si, que aqui estamos”. Barreiro, op. cit., p. 36.

7 Cuando, durante la entrevista que le hace José Barreiro, Panchito Ramirez oy que hay
muchos estudiosos que sotienen que los indigenas se extinguieron en el siglo xv1, le
dijo enfaticamente: “nosotros somos indios. Eso lo llevamos de generaciones. Somos
indios cubanos, de estas montafias. Y a mi, mi abuelo me dijo: ‘nieto, la cultura india
que nos queda no se debe caer. Mantén quien tu eres’. Por eso repito con toda seguri-
dad, aqui no hubo extincion. Aqui esta el indio planta’o. Y mientras haiga una genera-
cion mia, yo no dejaré que se caiga”. Barreiro, op. cit., p. 22; también: “Tenemos la
Lora, Bernardo, la Escondida, esta la Caridad de los indios y otros lugares donde los
indios vinieron a esconderse y a formar sus ranchos, nos dice Panchito, [...] somos de
la generacion india cubana, de Oriente, aqui estamos, en Yateras, en Maisi, en Ji-
guani[...] TG me preguntas si hubo extincion y yo te digo que no”. Ibid., p. 47.

% Atin José Barreiro, al hablar de su obra, aclara: Este libro, mas que probar una tesis sobre
la extincion o no del indigena en Cuba, fue hecho para mostrar la intrinseca nobleza na-

100 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



_ LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

Las supervivencias aborigenes en la esfera de la relacion hombre-na-
turaleza, tiene que ver con las cosmovisiones indigenas que parten de
un respeto por la “madre” tierra a la cual consideran sagrada. En este
sentido, las declaraciones de Panchito al respecto son de gran utilidad
para conocer la correspondencia de sus aseveraciones y de las formas de
produccidn agricola incipientes, pero singulares, de la cultura taina.

El uso de las plantas medicinales en varios de los paises del Caribe
se vuelve un fendémeno de interés comparativo. Una parte fundamental
del libro de Barreiro se desarrolla dentro del apartado que lleva por titulo
el de “Naturaleza”.®® En varios capitulos de este apartado, Panchito se
explaya con todo detalle en sus admirables conocimientos sobre medi-
cina natural, los diversos usos de las plantas, sus conceptos sobre el agua,
el sol, la luna, los sincretismos de sus creencias religiosas en un sistema
que ¢l denomina cruza’o, los rituales para obtener resultados favorables
en las siembras, en sus practicas de curanderia, etc.; asimismo aborda va-
rios mitos, leyendas y relatos tradicionales sobre la fauna de la montana
y sobre los lugares sagrados. Asi también, para Panchito, cuando sueiia,
por ejemplo, que anda arando y sembrando frijoles, fiame o yuca, les
dice a sus hijos que tienen que ir a sembrar “porque cuando yo los suefio,

tural de Panchito dentro de una profunda cubania. La prueba de la tesis sobre la persis-
tencia indigena cubana nos viene desde mucho antes. En efecto, gracias al trabajo del
doctor Manuel Rivero de la Calle sabemos quién es Panchito y quién fue y es su gente.
Pero, ademas, como también sostiene Jos¢ Barreiro, no se trata de que los actuales “Sioux
de las praderas norteamericanas tengan que cazar bufalos para ser verdaderos Sioux (hoy
vuelan en jets y usan el internet)”, de esta misma manera, “no deberiamos demandarle a
Panchito Ramirez que sea indio taino como lo fue Hatuey (cacique del extremo del
Suroeste de la isla de Santo Domingo, quien pasé a Cuba, después de la llegada de los
espaioles, con todos sus stbditos, y que insto6 a los cubanos para que se opusieran a la ins-
talacion de los espafioles en Cuba. Combatié con ardor la invasion, fue hecho prisionero y
muerto, después de decir que si en el cielo habia espaiioles ¢l no queria ir para alld. Para
¢l era claro que el Dios de los espanoles era el oro. Cambiaso, op. cit., p. 81) o Guarionex
(cacique taino de la isla de Cuba, al igual que el cacique Guamad). Panchito es un hombre
natural moderno, un conocedor de su ambiente que, como sabemos, tiene raices en lo
indo-cubano”. /bid., p. 27.
% Barreiro, op. cit., pp. 79-154.

LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104 101



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

nos dice, es porque tengo que hacerlo”.”® Entre sus suefios, uno que re-
cuerda con mucha intensidad es aquél en que sofd a “una mujer lila”, el
color lila, que para ¢l simbolizaba la Madre Tierra, la cual le pidi6 que
“la ayudaran, que debian cultivarla mucho, que la quisieran porque ella
tiene mucho que darf...]”.”! Nosotros fuimos testigos de como lo respeta
su comunidad, de sus conocimientos sobre medicina natural, herbolaria
y de muchas otras cuestiones relacionadas con el aprovechamiento de los
productos de la naturaleza.

Por ultimo, dos elementos que estan estrechamente vinculados y que
encontramos en varias comunidades que visitamos en el Caney y sus
cercanias como Barajagua Arriba, Zacatecas Arriba, el Aceite, en
Manuel Tamez, en los alrededores de la ciudad de Baracoa son: la ten-
dencia a la vida comunitaria como forma de convivencia y la endoga-
mia.”” Esta ultima ha garantizado la continuidad histérica de los
elementos etnogenéticos y puede comprobarse muy facilmente revisando
los archivos parroquiales, en donde se encuentran las evidencias de ca-
samientos entre personas con practicamente los mismos apellidos. Asi,
aun en la actualidad abundan en estos sitios (algunos bastante retirados
de otros, como, por ejemplo, Tiguabos de el Caney o este ultimo de la
zona montafiosa de Guantdnamo a la que nos hemos venido refiriendo)
los apellidos Rojas, Ramirez, Pérez, Montoya, entre algunos otros, han
sido tradicionalmente asociados a un origen indigena. Por su parte, la
vida comunitaria de estos grupos humanos de familias numerosas,” es-

0 Ibid., p. 41.

" Ibid., pp. 44-45.

2 “Durante nuestros viajes se pudo comprobar que existen familias de numerosa prole,
como son las familias de los Ramirez y los Rojas, y también de otros apellidos, en las
montafas de la region Baracoa-Guantanamo, y en diferentes lugares de las mismas
sierras, al igual como las habiamos visto en la zona de los Caneyes con los mismos ape-
llidos en unos y otros lugares. Dichas familias viven de forma bastante comunitaria y
son gentes de considerable tradicion oral informada, entre otras fuentes, por la raiz in-
digena cubana”, tomado de las “Notas...”.

3 De familias prolijas y de longevos, como ya observaba en sus estudios Rivero de la
Calle, estaban formadas las comunidades en Yateras; y el caso de Panchito no es la ex-

102 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



LAS SUPERVIVENCIAS LINGUISTICAS DE ORIGEN TAINO EN EL ORIENTE CUBANO

trechamente ligados por lazos culturales, de parentesco, etc., han mos-
trado, por ello mismo, un sentido de arraigo a la tierra y de solidaridad
en defensa cuando ha sido necesario, no sélo de sus comunidades sino
de las causas histéricas del pueblo cubano.” Ese sentimiento de cubania
los ha distinguido en los momentos mas trascendentes de la lucha de los
cubanos contra el pirataje en los siglos XviI y XVIiI, contra los espafioles
en la guerra de independencia y contra la dictadura de Batista durante la
revolucion que triunfoé en enero de 1959. Asimismo, la importancia que
la vida en comunidad sigue teniendo para las etnias indigenas en toda
Américay la continuidad que en nuestros pueblos, aun mestizados, sigue
teniendo el trabajo colectivo y la tendencia a la vida solidaria, contintian
representando rasgos que nos diferencian del individualismo caracteris-
tico de los pueblos europeos o de mayor influencia europea, como es el
caso de los Pueblos trasplantados, Argentina y Uruguay, en la tipologia
de Darcy Ribeiro para el continente americano. No olvidemos que aun
los pueblos de agroalfareros mas avanzados, como es el caso de los tai-
nos, se encontraban a la llegada de los espafioles en una etapa poco de-
sarrollada. No obstante ello, esta etapa ha sido denominada por Lillidn
J. Moreira de Lima, en un estudio reciente, como sociedad comunitaria
en transicion. En este mismo estudio, cuestiona la denominacién de co-

munidad primitiva “por las implicaciones subvalorativas que encierra”.”

cepcion: “Yo tengo diez hijos. Esos diez hijos me quieren y son respetuosos conmigo,
y tengo nietos. Creo que tengo como 16 nietos”. Barreiro, op. cit., p. 56.

* En su charla Panchito nos cuenta con orgullo que dos de sus abuelos pelearon en la
guerra del 95 en el regimiento Hatuey que se unié a Maceo (p. 61). De ello existen
descripciones documentadas de la participacion de estos aborigenes cubanos en varias
batallas, entre otras, la de Sao del indio del 31 de agosto de 1895, en la cual se distin-
guieron los Rodriguez Rojas. También hay referencias a la época de Batista y a la lucha
revolucionaria en la Sierra Maestra, con pasajes muy vivos y muy sentidos de la par-
ticipacion de Panchito en el movimiento, de lo que fue para ellos el triunfo revolucio-
nario y los avatares después del triunfo.

5 Lillidn J.Moreira de Lima, La sociedad comunitaria de Cuba, La Habana, Editorial
Félix Varela, 1999, p. XI.

LATINOAMERICA 45 (MExXICO 2007/2): 79-104 103



J. JESUS MARIA SERNA MORENO

Esta etapa estaba marcada por un proceso de descomposicion, sobre todo
en la Espafiola, aunque la isla de Cuba no era ajena a é1.7°

Recibido: 08 de noviembre, 2006
Aceptado: 16 de mayo, 2007

76 “Los planteamientos realizados respecto al proceso de transicion entre los agricultores
de Cuba, se fundamentan en un analisis amplio del mundo antillano, en las referencias
historicas, en los datos arqueoldgicos, en la etnologia y en la historia comparada. Todo
ello hace posible considerar seriamente que también en la mayor de las Antillas se ini-
ciaba la descomposicion de la sociedad comunitaria”. /bid., p. 182.

104 LATINOAMERICA 45 (MEXICO 2007/2): 79-104



