
Isonomía • Núm. 50 • 2019 • DOI:10.5347/50.2019.152 • [81]

Las ciencias de la naturaleza en la primera edición
de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

The Sciences of the Nature in the First Edition
of the “Pure Theory of Law” by Hans Kelsen

Fernando Beresñak

CONICET - UBA / FSOC / IIGG, Argentina

fernandoberesnak@gmail.com

Resumen: Hans Kelsen comienza su “Prólogo” a la Teoría pura del Derecho armando que
tuvo como objetivo depurar al derecho de las intromisiones extrajurídicas provenientes de las
ciencias de la naturaleza y de toda ideología política. A partir de esa consideración, el canon
crítico posterior insistió principalmente en el segundo aspecto de la depuración. Es cierto
que la pretensión de posicionar el análisis de la ciencia jurídica por fuera de toda ideología
es sumamente problemática (aunque, como veremos, el objetivo era más complejo de lo que
muchas veces se enuncia). Pero consideramos que, sin atender la depuración relativa a las
ciencias de la naturaleza, no se puede comprender cabalmente el sentido ni las operaciones que
se están llevando a cabo en la teoría kelseniana. De allí que aquí analizaremos cómo esta obra,
una de las máximas representaciones del iuspositivismo, con el objetivo de delinear su propia
territorialidad, mantuvo un diálogo tenso con las implicancias de las antiguas y modernas
losofías y ciencias de la naturaleza.

Palabras clave: Kelsen, depuración del derecho, losofía de la naturaleza, ciencia moderna,
cosmología, relativismo, ciencia del derecho.

Abstract: Hans Kelsen begins his “Prologue” to the Pure eory of Law affirming that he
sought to purge the law of extralegal interference from the natural sciences and all political
ideology. From that consideration, the later critical canon insisted mainly on the second aspect
of purication. It is true that the pretension to position the analysis of legal science outside
of any ideology is extremely problematic (although, as we shall see, the objective was more
complex than it is oen stated). But we consider that, without attending to the purication
related to the natural sciences, the meaning and the operation that is being carried out in
the Kelsenian theory can not be fully understood. Hence, here we will analyze how this
work, one of the maximum representations of iuspositivism, with the aim of delineating its
own territoriality, maintained a tense dialogue with the implications of ancient and modern
philosophies and sciences of nature.



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[82] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Keywords: Kelsen, depuration of the law, philosophy of nature, modern science, cosmology,
relativism, legal science.

I. Consideraciones iniciales sobre el derecho

A. Objetivo y estructura del presente trabajo

El objetivo del presente escrito, tal y como lo sugiere su título, consiste en atender
y tratar de comprender en mayor medida el signicado que tuvo la depuración del
derecho respecto de las ciencias de la naturaleza en la Teoría pura del derecho de Hans
Kelsen. Para lograr esto, consideramos necesario continuar con la tendencia de alguna
parte de la bibliografía secundaria surgida desde nales del siglo XX, y comenzar este
artículo aproximándose a una mirada más amplia sobre los intereses temáticos del
autor en cuestión (al menos respecto de lo que había dejado entrever una primera
lectura exclusivamente formalista y jurídica de su obra).

Luego nos concentraremos en algunos escritos posteriores a aquél famoso texto
de 1934, aunque anteriores a la segunda edición de 1960, en dónde se podrán
atender diversas cuestiones vinculadas a las losofías de la naturaleza antigua (que
posteriormente se verán abordadas directamente desde el espíritu cientíco moderno),
para así tratar de iluminar los intereses jurídicos y políticos que podría tener Kelsen
para congurar sus trabajos en relación a problemáticas provenientes de aquella otra
disciplina. Así, entonces, empezando a estudiar la primera y más amable versión en
términos retóricos de la Teoría pura del derecho de 19341 también atenderemos el papel
predominante que, luego de la revolución cientíca, la ciencia logró desplegar sobre
las más diversas prácticas y saberes de la modernidad, estableciendo con el derecho
una relación tensa en la que nuestro autor se inmiscuirá no sin ciertos problemas en su
forma de evaluarla, todo lo cual se irá comentando a lo largo del trabajo.

Asentadas estas bases, de allí en adelante nos focalizaremos directamente en los
problemas vinculados a las depuraciones del derecho que lleva adelante Kelsen. En
primer lugar se estudiará el modo en que las inuencias ideológicas, las cuales podrían
parecer en principio ajenas al modelo de la ciencia moderna, también se encontraban
en parte atravesadas por ella. Esto, para luego entrar en las peculiares lecturas y debates
que llevó adelante el autor sobre el estatuto y el signicado de la ciencia para la
modernidad. Finalmente nos adentraremos en la comprensión del posicionamiento
cientíco respecto del campo jurídico que adopta Kelsen, lo cual será esencial para
terminar de entender la depuración de las ciencias de la naturaleza y su peculiar forma
de construir su Teoría pura del derecho.



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [83]

B. Más acá y más allá del orden jurídico-político

Suele recordarse a Hans Kelsen como un gran jurista o lósofo del derecho,
especialmente por su libro Teoría pura del Derecho. Introducción a los problemas de la
ciencia jurídica de 1934 (y también por su extendida versión de 1960)2 así como por las
sucesivas obras relativas al universo normativo. Kelsen, teórico del derecho. Otros lo
vinculan a un teórico estatal, entre otras razones, por su libro Teoría general del Estado
de 1925. Allí capitalizaba con notable madurez gran parte del arsenal argumentativo
que había ido presentando desde aquel libro de 1911 (con una segunda edición y un
extenso prólogo en el año 1923) titulado Problemas capitales de la teoría del derecho
y del Estado tratados a partir de la teoría de la norma jurídica, en el que desarrolla
un análisis de los conceptos jurídicos y estatales que se habían visto inuenciados por
perspectivas sociológicas y psicológicas. Pero tampoco fueron de menor importancia
El problema de la soberanía y la teoría del derecho internacional. Contribución a una
teoría pura del derecho del año 1920 y El concepto sociológico y el concepto jurídico de
Estado. Investigación crítica de la relación de Estado y derecho que vería la luz en 1922,
textos en los que trata de situar su propia perspectiva al interior de las discusiones de
la época, tomando especialmente en cuenta los aportes que había realizado la Escuela
de Viena.3 Kelsen, crítico de la sociología y de la psicología para una teoría del derecho
y del Estado.4

Así, a pesar de las clásicas nomenclaturas que se le aplican al autor en cuestión, su
perspectiva del mundo jurídico-estatal y el modo de afrontar las problemáticas que
esta temática conllevaba tenían un tono particular, sobre todo si se las compara con
muchas de sus contemporáneas e incluso con el mainstream actual. En ese sentido,
es interesante recordar que ya en 1905, con aproximadamente 24 años y todavía en
la Facultad de Derecho, Kelsen daba cuenta de sus peculiares modos de afrontar la
dimensión estatal al elaborar un trabajo sobre La teoría del Estado de Dante Alighieri.
5  Según él mismo escribió en su Autobiografía de 1947, aquella fue la única vía que
encontró para no alejar su interés por los clásicos y ortodoxos estudios del derecho en
los que la academia lo tenía inmerso. Kelsen, lector y teórico jurídico-político de la
literatura.

Siguiendo esa pequeña aunque importante sugerencia autobiográca, podría
decirse que estamos frente a un autor cuya grilla de inteligibilidad para poner en
perspectiva el mundo jurídico-estatal sería por lo menos multifacética y, por ende, muy
diversa de la que actualmente se aplica y con la cual se lee −y reexiona sobre− su
obra. Pero si aquí nos interesa uno de esos múltiples abordajes, ése es el diálogo que
mantiene con las cosmovisiones losócas y cientíca de la naturaleza. Quizá así se
pueda comprender su descontento con aquel aforismo clásico que intentaba denir al
derecho como una divinarum atque humanarum rerum notitia (un conocimiento de



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[84] Isonomía • Núm. 50 • 2019

las cosas divinas y humanas). Es que para Kelsen (y así lo reejará en su texto de 1946
titulado Sociedad y naturaleza) el problema jurídico también estaba en entredicho a
partir de una tercera región: la physis.

De hecho, es sugerente recordar que lejos de haber sido un estudiante destacado y
especialmente motivado por los problemas del Estado y del derecho, aquel joven se veía
fuertemente estimulado por las temáticas de la matemática y de la física modernas, así
como por las provenientes de la cosmología y la losofía de la naturaleza antigua. Tal
y como veremos, todas ellas no sólo nunca lo abandonarán sino que serán esenciales
para la construcción de sus obras fundamentales. De hecho, Albert Calsamiglia llegó
a decir que “En el campo de la reexión jurídica, Kelsen ha sido uno de los principales
representantes de la concepción decimonónica de la Ciencia, ya que en él existe una
auténtica identicación entre la razón cientíca (que tiene su modelo en la Física) y la
racionalidad” (2008, p. 21).

Esta pequeña reconstrucción de su obra pareciera indicar que Kelsen percibió muy
tempranamente que, desde sus orígenes, el derecho había tenido que enfrentar las
problemáticas procedentes de las losofías de la naturaleza, y viceversa. Habiéndose
percatado de esa historia, su pretensión fue entonces instalarse en dicha tradición. Pero
en su época la situación era distinta respecto de aquellas otras antiguas. Y esto fue lo
que él supo captar con suma delicadeza: ahora, en la modernidad, había que dialogar
con las especicidades de la cosmología y la ciencia de la naturaleza modernas y lidiar
con las peculiaridades de sus potencias y sus límites.

Si, siguiendo el rígido esquematismo disciplinar, actualmente se insiste en encasillar
a Kelsen en la gura de un jurista, de un estadista, de un lósofo del derecho o del
Estado, aquí nos interesa su gura de lósofo y cientíco que piensa la dimensión
jurídico–estatal y que, como tal, no hace caso omiso de los multifacéticos problemas a
los que se ve arrojado por la materia que es objeto de tratamiento.

No sería descabellado pensar que algunos intenten visualizar el objetivo de construir
una teoría pura del derecho depurada de cualquier otro elemento extrajurídico como
un gesto solidario para con los rígidos encapsulamientos disciplinares que se vienen
desarrollando desde los inicios de la Modernidad. Es parcialmente cierto que podría
leerse esa actitud en el objetivo nal de su teoría. Pero a nosotros, aquí, nos interesa
su proceder, el cual demuestra lo contrario. Para poder construir dicha teoría, el
autor tuvo que ir mucho más allá de los mandatos que hoy erige el profesionalismo
académico.

Ya hemos mencionado que Kelsen tuvo que recorrer problemáticas de los
más diversos campos disciplinares (sociología, psicología, ética, moral, política,
matemática y física moderna, cosmología, losofía de la naturaleza antigua y
otros tantos problemas que difícilmente puedan ser demarcados claramente por



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [85]

encasillamiento disciplinar alguno).6 Pero tal y como veremos en lo sucesivo, gran parte
de las diversas problemáticas del orden jurídico-político se amalgaman en un terreno
que es de índole losóco y cientíco, y con la mira puesta en lo que sucedía a nivel
del tratamiento de la naturaleza. Esta demostración será el objetivo de nuestra tarea.

C. La filosofía cosmológica y el relativismo antimetafísico para el orden
jurídico-político

Antes de abordar especícamente el posicionamiento cientíco de Kelsen en el marco
de su época, es preciso recordar un texto que puede resultar útil para que el lector
empiece a familiarizarse con la heterogeneidad del pensamiento kelseniano y así
también comience a quebrar la clásica mirada, si es que la tuviera, con la cual suele
estudiarse su obra jurídica y política.7 Ahora bien, si entre todas las posibilidades
que teníamos, elegimos concentrarnos principalmente en su texto Absolutismo y
relativismo en filosofía y en política −aunque sumando algunas reexiones de textos
como ¿Qué es Justicia? y La doctrina del derecho natural ante el tribunal de la
ciencia− esto se debe a que funciona como puerta de entrada a su posicionamiento
losóco, político y epistemológico, manteniendo una fuerte consonancia con la
cosmovisión construida en relación a la ciencia moderna que aquí también pondremos
en discusión.8

En ese texto de 1948 Kelsen daba cuenta de cómo sus intereses juveniles sobre
la cosmología y la losofía habían tejido, detrás de bambalinas, gran parte de sus
reexiones jurídicas y políticas. Allí contraponía el relativismo de algunas losofías,
las cuales valorarían positivamente la democracia, a la tradición absolutista de la
metafísica occidental, que implicaría diversas formas de autoritarismo. Mientras que la
primera, a pesar de la determinación de normas rmes, mantendría abierta la discusión
sobre lo que podríamos denominar los fundamentos últimos por considerarlos en
sí mismos dinámicos, la segunda no daría lugar a dicho diálogo. Y esto último por
dos razones: una de contenido y otra de forma. La primera es que armaría ya haber
conocido o adquirido los valores absolutos; la segunda consiste en que la forma de
expresar a los mismos referirían a una unidad que no contendría ninguna dinámica
interna que los pueda hacer mutar o que permita entonces un mayor y más delicado
análisis.

Ahora bien, para lograr dicho desarrollo argumental se remonta a la Antigüedad
y elogia la cosmología de Demócrito cuando este, creador junto a Leucipo de una
teoría atomística que considera antimetafísica, da cuenta de la existencia de dinámicas
en conicto −en este caso, cosmológicas− a través de un préstamo de las fuerzas
contrapuestas percibidas −en el cosmos− a una entidad como lo sería el átomo, al cual
se lo hace contener intrínsecamente la “declinación”, que no es otra cosa que el nombre



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[86] Isonomía • Núm. 50 • 2019

estraticado para el incesante choque de aquellas. Para Kelsen, la losofía atomista
es relativista y antimetafísica, no porque se abstenga de estraticar o de determinar
sustancias fundamentales o esenciales (ya que, como vimos, lo hace en el átomo); si
así la caracteriza es porque, en primer lugar, sólo lo hace con lo que es ineludible
para lograr cierto entendimiento y para aprender de allí cómo podría tejerse el orden
jurídico−político humano en consonancia con el cosmos; y, en segundo lugar, porque
cuando lo realiza no se olvida de dar cuenta de la dinámica de choque de fuerzas que
integraría toda estraticación.

Se trata de la necesidad de situar una posición estratégica que no se sostenga en
absolutos. Y esto, tanto para Demócrito como para Kelsen, es así en la losofía, en
la cosmología y en el derecho. Es por eso que nuestro autor cita al lósofo antiguo
cuando este arma que “la pobreza de la democracia es tan preferible a la supuesta
prosperidad de la monarquía como la libertad lo es a la esclavitud” (Demócrito,
en Kelsen, 2008a, p. 121). Toda posición o norma jurídica sería, ineludiblemente,
una estraticación necesaria, pero no por eso absoluta, del choque de fuerzas al
cual también estaría sometido el mundo humano. El relativismo losóco kelseniano
no provendría sólo de una estrategia jurídica,9 sino así también de una exploración
cosmológica antimetafísica o, más precisamente, antiabsolutista que habría estado
presente en uno de los remotos padres de la ciencia atomista moderna.

En denitiva, es importante señalar que allí, en las implicancias políticas de tal o cual
posición losóca e incluso cosmológica, se anudará para Kelsen la necesidad de una
ciencia jurídica como la que propone la teoría pura del derecho para así salvaguardar
la democracia. “No es posible encontrar la tolerancia, los derechos de las minorías, la
libertad de pensamiento y de expresión, que tanto caracterizan a la democracia, dentro
de un sistema político que se base en la creencia en valores absolutos” (Kelsen, 2008a,
p. 123), dice el autor.

Por otro lado, Kelsen advierte que la cuestión se radicaliza aun más cuando se
trata de abordar ya no la legitimidad de las proposiciones sobre la realidad sino
la de los juicios de valor. Allí, el relativismo losóco, entendido como empirismo
antimetafísico, estaría armando la imposibilidad de acceder a esos absolutos en todos
los registros, inclusive el de la naturaleza, pero reconociendo la mayor fragilidad de las
valoraciones de los hombres debido a que se constituyen en el marco de “las fuerzas
emotivas de la conciencia humana, en los deseos y temores humanos. Los juicios
de valor sólo se reeren a valores relativos. La losofía relativista es decididamente
racionalista y, por tanto, siente una inclinación solapada hacia el escepticismo” (Kelsen,
2008a, p. 115). Este racionalismo asentado en fuerzas emotivas de la conciencia
humana, en los deseos y temores es, según Kelsen, el único accesible por el hombre.
Por sus contenidos frágiles, es imperioso hacer lugar al relativismo en el universo de



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [87]

los juicios de valor, aun cuando este contenga cierto escepticismo, con el cual, en todo
caso, corresponde lidiar, individualmente, en el marco de la eterna tarea de aprender a
vivir y, socialmente, al interior del debate político.

De hecho, en esa dirección el autor dirá que se vuelve necesaria una primera serie
de restricciones jurídicas justamente por la diversidad que existe en las reacciones
emotivas, las cuales no podrían ser contenidas por la esfera del derecho de forma
cabal y absoluta. Por ejemplo, en clara sintonía con la idea de libertad kantiana, según
la cual el sujeto se daría a sí mismo la idea de libertad debido a su relativa si no
pobre capacidad de poder dar cuenta de la cuasi innita variabilidad de causalidades
que lo determinarían, aunque en clara contraposición con la igualdad procedente
de esa especie de absoluto trascendental del sujeto humano, armará Kelsen que el
relativismo losóco exige −aunque no puede dar cuenta metafísicamente de− una ley
que establezca la igualdad de todos los sujetos. La racionalidad de semejante armación
y de su consecuente restricción a la libertad individual provendrá entonces de la
necesidad, proveniente de su losóca cosmovisión relativista, de hacer posible un
sistema democrático que será de corte universalista (Kelsen, 2008a, p. 116-117).

Del mismo modo, y estrictamente vinculado a ese objetivo y al rechazo de
cualquier forma de absoluto, discutirá las teorías absolutistas del Estado tratando de
concebir a este a partir de la especíca relación que los individuos mantienen entre
sí, siendo imperioso que la misma se encuentre estructurada por un ordenamiento
jurídico nacional. Así, para confrontar el dogma de la soberanía y al mismo tiempo
continuar con el relativismo universalista democrático (Kelsen, 2011, pp. 80-81),
Kelsen sostendrá que el Estado es un miembro de la comunidad interestatal, igual al
resto de los Estados y, por ello, es una autoridad jurídica dependiente del ordenamiento
jurídico internacional y de la ccional “norma fundamental” (Kelsen, 2011, p. 85),
no siendo entonces aquella una autoridad absoluta o suprema (Kelsen, 2008a, pp.
119-120). Cualquier tipo de absolutismo estatal se disolvería así en una comunidad
internacional equilibrada por un espíritu democrático asentado en la cción de una
norma fundamental.10 En esta dirección, es de particular importancia la lectura que
Norberto Bobbio (1983, pp. 71-92) expresó en relación a la norma fundamental,
destacando que, lejos de ser tan sólo una hipótesis de tipo gnoseológico, ella constituía
una relación de fuerzas real, cuyo respaldo, tan potencial como actual, era la violencia
(Cárcova, 2009, p. 23). Dichas palabras se vuelven todavía más relevantes si tenemos
en cuenta que el propio autor se preocupó de dejar asentado que la norma fundamental
era el eje central y más representativo de su teoría (Kelsen, 1959, p. 107).11

En cierto sentido, podría decirse que el espíritu jurídico kelseniano pareciera
pretender hacer surgir un derecho para el cual las conclusiones metafísicas no fueran
vinculantes. E incluso, por momentos, también podría pensarse que pretende realizar



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[88] Isonomía • Núm. 50 • 2019

el mismo quiebre sobre el ancestral vínculo entre la cosmología y el derecho. Pero,
atendiendo a la precisión, cada situación es distinta. Mientras que sí es cierto que teje
su concepción del derecho desde un espíritu losóco profundamente antimetafísico,
todo pareciera indicar que la reexión cosmológica todavía es para Keslen un
indicador posible, o quizá inevitable, para hacer surgir los diversos posicionamientos
jurídicos.

Esta peculiar posición no debiera percibirse tan extraña, ya que una similar podría
encontrarse en una de las fuentes losócas principales de Kelsen, tal y como lo
es la obra de Immanuel Kant.12 De hecho, no debe olvidarse que gran parte de
su posicionamiento político, el cual en parte explicita en los dos prólogos a las
distintas ediciones de Crítica de la razón pura, no surge de una clara metafísica
absolutista, sino de una crítica de la razón pura al dogmatismo losóco y, muy
particularmente en la época, al cientíco que pretendía identicar la realidad de la
naturaleza al conocimiento de las leyes naturales del universo que iba adquiriendo sin
detectar que el hombre tiene un límite gnoseológico al que el lósofo de Königsberg
denominó noúmeno. Incluso, la libertad kantiana también surgirá de una reexión
cosmológica, ya que proviene de la identicación por parte del sujeto trascendental
de su incapacidad de aprehender la cantidad de causalidades que lo determinarían
creándose la “idea de una espontaneidad que pudiera comenzar por sí misma a obrar,
sin que se precisara anteponerle otra causa para determinarla, a su vez, a obrar,
según la ley de la conexión causal” (Kant, 2011, p. 504). Esta idea de la libertad
que se autoproclama el sujeto de la dialéctica trascendental también proviene de
una “resolución de las ideas cosmológicas de la totalidad de la derivación de los
acontecimientos del mundo a partir de sus causas” (Kant, 2011, p. 503).

Aunque obviamente a través de un proceso muy diferente, lo mismo sucede con la
relación que Kelsen establece con Demócrito, aquel presocrático que elige citar para
reexionar sobre los vínculos entre losofía, cosmología, política y derecho. Según
la lectura kelseniana, las ideas políticas y jurídicas democriteanas no surgen de una
posición metafísica ni de una consideración del absoluto, sino de la constatación de que
solamente es posible un relativismo losóco y político debido a que cósmicamente
sólo hay vacío (kenon) y átomos así como una dinámica que los hace chocar unos
contra otros en una especie de torbellino atómico, cuya causa (es decir la causa
absoluta del movimiento) se desconoce, pero que terminará produciendo lugares
(topos), ordenando así el cosmos en el que los seres humanos deberán insertar un
ordenamiento jurídico-político.

Las “preferencias” de la pobreza en la democracia al supuesto bienestar de la
monarquía y de la libertad a la esclavitud no surgen de una posición política
desconectada del orden cósmico. Por el contrario, lo que las habilita es la constatación,



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [89]

luego de una minuciosa investigación, de que la cosmología no ofrece un principio
directriz o, al menos, alguno que podamos conocer, que sea capaz de guiarnos para
tratar de establecer lo que sería cósmicamente justo (suponiendo que esta última
categoría pudiera develarse).

Por todo esto, sería correcto decir que la posición jurídica y política de Kelsen,
lejos de anclarse en esas disciplinas, habría surgido de la maduración de un
posicionamiento relativista, antimetafísico, parcialmente escéptico y cuasi empirista,
el cual consideraba imposible poder dar cuenta, cabal y absolutamente, de las
consideraciones cosmológicas y losócas con las que irremediablemente debía lidiar.

D. La especificidad del problema jurídico moderno

Kelsen comienza su “Prólogo” a Teoría pura del Derecho. Introducción a los problemas
de las ciencia jurídica de 1934 armando que la obra en cuestión tuvo como objetivo
depurar al derecho de las intromisiones extrajurídicas provenientes de las ciencias de
la naturaleza y de toda ideología política (Kelsen, 2011, pp. 35-39).

El mero enunciado de semejante proyecto alertó a la comunidad intelectual de su
tiempo, logrando acaparar la atención del mundo jurídico. Pero probablemente haya
sido la sensibilidad política de una época sumamente bélica, discursiva y militarmente,
la que haya depositado el foco principalmente sobre la depuración política, dejando a
un lado la relativa a las ciencias de la naturaleza. En ese sentido, si bien es cierto que la
pretensión de posicionar el análisis de la ciencia jurídica por fuera de toda ideología es
problemática (aunque, como veremos, el objetivo era más complejo de lo que muchas
veces se enuncia), que el canon crítico académico que le sucedió haya insistido tan sólo
en este segundo aspecto de la depuración no puede tener otro resultado que un análisis
sumamente parcial de dicha obra.13 Y la situación se agrava si, como ya enunciamos, los
intereses del autor sobre el derecho y la política estuvieron desde siempre acompañados
por reexiones relativas a lo que de forma general podríamos denominar el área de la
physis, de la cosmología y de la naturaleza.

Justamente por esto, en lo que a nosotros respecta, consideramos que sin atender la
depuración relativa a las ciencias de la naturaleza no se puede comprender cabalmente
el sentido ni las operaciones que se están llevando a cabo en la teoría pura del derecho
kelseniana. Es que esta depuración también permeará muchas temáticas en principio
ajenas a aquellas, así como se relacionarán directamente con las vinculadas a las
ideológicas.

Pero nuestro posicionamiento no surge solamente de lo que habría sido un
injusto tratamiento del proyecto del autor en cuestión. La razón fundamental para
volver sobre la depuración relativa a las ciencias de la naturaleza responde a la



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[90] Isonomía • Núm. 50 • 2019

expansión que habría adoptado la axiomática del discurso físico-matemático, suscitado
principalmente a partir de los Principios matemáticos de la filosofía natural de Isaac
Newton, en campos teóricos y prácticos ajenos a la especicidad de sus objetos de
estudio, pudiendo entonces también abrirse camino al interior del universo jurídico.
Sólo tomando en consideración este carácter expansionista de las prácticas discursivas
cientícas, veremos, se explicará que Kelsen haya explicitado tan claramente la
necesidad de posicionarse en relación a ellas en el “Prólogo” de su Teoría pura del
derecho. De hecho, también Carlos Cárcova (1998) observa una posición similar al
armar que los paradigmas jurídicos de la modernidad están tomados por una visión
matematizante y absolutista de lo jurídico.

Debe tenerse presente que, desde la consolidación de la denominada Revolución
Cientíca, las formulaciones de la ciencia de la naturaleza moderna fueron
inltrándose en muchas disciplinas aparentemente ajenas a ella, tales como la losofía,
la política, la economía, la sociología y la psicología (Elena et al., 1998). Es que durante
ese proceso se sopesaron los alcances de sus principios, métodos y objetivos, los cuales
se encontraban profundamente alineados con la pretensión de un nuevo espíritu que
guiara el relativamente nuevo orden de la modernidad. Así fue que en muchos de
esos otros territorios disciplinares se llegaron a aceptar los postulados de la ciencia
moderna, tomándolos incluso como ejes fundamentales de sus propias construcciones
y desarrollos, modelando o remodelando los contornos epistemológicos de una época
que insistía en diferenciarse del pasado a través de una ruptura. Con un ritmo
relativamente acelerado, la ciencia moderna logró instaurar una nueva perspectiva que
afectó no sólo la concepción del universo, sino también el modo en que se podría
y/o debería habitarlo. Todos los campos disciplinares se vieron alterados por los
poderes desplegados por aquella nueva cosmovisión cientíca, tratando de asimilar sus
consecuencias.

El siguiente pasaje de Max Weber reeja en gran parte este nuevo escenario en el
que la ciencia moderna, el capitalismo y el derecho comenzarán a lograr un engranaje
que sería ineludible para entender nuestros tiempos:14

El origen de la matemática y la mecánica no fue condicionado por intereses capitalistas, pero
la aplicación técnica de los conocimientos cientícos (lo decisivo para el orden de vida de
nuestras masas) sí que estuvo, desde luego, condicionado por el resultado económico aspirado en
Occidente precisamente por ese medio; y ese resultado se debe justamente a las características del
orden social occidental. Por tanto, habrá que preguntarse a qué elementos de esas características,
puesto que, sin duda, no todas poseían la misma importancia. Por lo pronto, cabe citar este: la
índole racional del derecho y la administración, pues el moderno capitalismo industrial racional
necesita tanto de los medios técnicos de cálculo del trabajo como de un derecho previsible y una
administración guiada por reglas formales; sin esto es posible el capitalismo aventurero, comercial
y especulador, y toda suerte de capitalismo político, pero es imposible la industria racional privada
con capital jo y cálculo seguro (Weber, 2011, p. 63).



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [91]

Tal y como puede desprenderse del análisis weberiano,15 los avances racionalistas de
las ciencias de la naturaleza y del derecho (entendiendo por aspectos racionalistas a la
matemática, la mecánica, la lógica y el formalismo) habrían logrado articular uno de
los engranajes necesarios para que el capitalismo jo y seguro de la modernidad tomara
los senderos que ya hoy le conocemos.16

Frente a la anteriormente mentada invasión por parte de las ciencias físico-
matemáticas en los diversos campos disciplinares y debido a los intereses de generar
un capitalismo racionalista, el derecho intentará adoptar una posición peculiar que
pueda dar cuenta de las nuevas complejidades sociales de la época sin por eso habilitar
la destrucción de sus fundamentos, su campo de acción o sus especicidades. Si dicho
objetivo fue logrado o no, es una evaluación que sobrepasa las pretensiones de este
artículo.17

Aquí tan sólo ejemplicaremos con la obra kelseniana que a lo largo de la
modernidad el mundo del derecho fue elaborando una relación tensa con la ciencia,
ya que las nuevas proposiciones y la cada vez más acelerada aplicación de los
conocimientos de esta última ponían en cuestión elementos jurídicos fundantes del
orden social que aquel necesitaba propiciar para que se continuara aunque más no sea
bajo otra modalidad.

Como demostraremos, Kelsen captará con suma audacia esa problemática situación
y tratará de insertarse a su modo, losóco y cientíco, en esta especíca modalidad de
la tradición jurídica dándole una subrepticia preminencia a la depuración del derecho
de las ciencias de la naturaleza.

II. El camino de las depuraciones del derecho

A. El espíritu científico frente a los espíritus de la moral y de la justicia

Teniendo presente dichas consideraciones, y antes de abordar directamente la
depuración de las ciencias de la naturaleza, es momento de afrontar una cuestión
central para nuestros objetivos, la cual consiste en detectar con mayor precisión
cómo es que las problemáticas nucleares de la depuración del derecho de las
inuencias ideológicas tampoco pudieron escapar a la axiomática impuesta por el
espíritu cientíco de la época. En esa dirección, resulta esencial comenzar citando las
palabras de Kelsen cuando arma que esas intromisiones provienen de “fenómenos
espirituales” (Kelsen, 2011, p. 48), especialmente los del orden de la moral o de la
justicia. Por eso, para él, ni una ni la otra, a pesar de ser fenómenos espirituales que
recorren el mundo del derecho, son lo que debería delimitar a este último. Como
veremos luego, el espíritu adecuado para tal tarea, luego de una reconsideración de sus



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[92] Isonomía • Núm. 50 • 2019

potencias y límites al interior de la especicidad del campo jurídico, será el del espíritu
cientíco.

Desde ya, vale aclarar que la pretensión del autor no es objetar la pretensión de
que el derecho sea construido de acuerdo a la moral. La objeción aduce tan solo
sobre la armación de que el derecho o bien es parte de la moral o bien tiene un
carácter moral. Kelsen pareciera querer distinguir dos formas de relacionarse con el
edicio jurídico: una lógica debe llevarse adelante durante la construcción del mismo
y otra, bien distinta, es la que se aplica una vez que el mismo ya fue erigido y debe
ser habitado.18 La construcción debe responder a una serie de reglas que son propias
de las acciones que se están realizando, pero las cuales ya no podrían seguir siendo
implementadas cuando el objetivo ya no es construir sino habitar. Si bien podría
armarse que el modo de construcción inuiría sobre el modo de ser del edicio, lo
que resulta central comprender es que sería ilógico implementar las acciones de la
construcción de un edicio al interior de uno ya erigido y preparado para habitar,
ya que este, así, comienza a vivir una lógica propia que es preciso estudiar y conocer.
No son las mismas problemáticas, ni las mismas reglas, ni las mismas acciones las que
lleva adelante un arquitecto y su equipo de trabajo que las que afrontan y realizan el
conjunto de habitantes que pretenden organizar el vínculo entre sus diversas formas
de vida.

Aun así, la crítica no pretende tan sólo distinguir el momento de construcción del
derecho de lo que este sería en sí mismo. El problema es que sin esa crítica distinción,
según Kelsen, se permitiría supeditar la justicación o no del derecho positivo a un
orden anterior, independiente o ajeno a sus fronteras y hasta trascendente a la esfera
humana. Es que bajo la idea de concebir al derecho como moral se escondería un interés
que pretende sujetarlo a este último y establecerlo en comunión con alguna forma de lo
absoluto. Esto, arma Kelsen, inevitablemente se traduce en el antagonismo losóco
y cosmológico anteriormente mencionado “análogo a la oposición fundamental que
existe entre autocracia y democracia como representantes la una del absolutismo
político y la otra del relativismo político” (Kelsen, 2008a, p. 113), sobre la cual se
posicionará en la segunda alternativa.

Según Kelsen, bajo esa categorización del derecho como moral, aquel no podría
ser nada distinto al concepto absoluto de justicia. Y esto, inevitablemente, recae en
otro problema, no de menor relevancia: haciendo del derecho una categoría o una
parte de la moral, “se esconde el encubrimiento típicamente ideológico de una verdad
demasiado dolorosa: el ser la justicia un ideal irracional” (Kelsen, 2011, p. 50) que por
ende “es inaccesible al conocimiento” (Kelsen, 2011, p. 50). De allí que Calsamiglia
arme que el autor en cuestión “sostiene una concepción irracional y emotiva de la



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [93]

Justicia y que esa tesis es coherente con su concepto de Ciencia y su concepción de la
racionalidad” (2008, p. 7).

Kelsen también aclara que en el caso de que por justicia se entendiera jurídico, como
por ejemplo cuando se dice que es injusto que a dos casos similares no se les aplique
la misma norma, si bien no se estaría alejado de la cosmovisión jurídica kelseniana, no
deja de ser cierto que aun así el problema reside en que se trata de esconder lo jurídico
detrás de un concepto como el de justicia, el cual sigue pretendiendo mucho más que la
mera aplicación de la misma norma a casos similares. Es que la justicia no puede evitar
ser entendida como “la expresión del orden social correcto, un orden cuya meta se
alcanza plenamente dando satisfacción a todos” (Kelsen, 2011, p. 49). Así se evidencia
la tendencia absolutista que se manifestaría incluso bajo esa cosmovisión.

Desde los comienzos de la civilización los seres humanos buscan en vano, dice
Kelsen, una solución al problema de la denición del contenido de ese concepto. ¿Por
qué en vano? Porque la justicia no puede denirse mediante el conocimiento racional.
Ella pareciera tener un valor absoluto que la vuelve superior a toda norma y la hace
trascender a toda experiencia. La justicia pretende ser, ella misma, el absoluto.

Kelsen se muestra preocupado por el hecho de que la tradición suele abordar dicho
concepto merodeando una y otra vez alrededor de las teorías de las ideas platónicas19

y de la cosa en sí kantiana. Y dice: “de la misma manera que, como es de suponer,
el conocimiento cientíco o racional, orientado a la experiencia, se muestra incapaz
de denir la esencia de la idea o de la cosa en sí, así también es imposible responder
cientícamente a la pregunta de en qué consiste la justicia” (Kelsen, 2011, p. 49). Y
aclara que esta es la razón por la cual muchas veces se la ha intentado denir con
“fórmulas absolutamente vacías, tales como “haz el bien y evita el mal”, “a cada uno lo
suyo”, [o la aristotélica] “mantén el justo medio” (Kelsen, 2011, p. 49).

Incluso, se preocupa por criticar el imperativo categórico kantiano por considerarlo
tan sólo un excelente camuaje del principio lógico de identidad para armar una
tautología tal como que “debes lo que debes” (Kelsen, 2011, p. 50). Es que la justicia,
que no es más que un ideal de la voluntad y de la acción, cuando se la pretende trasladar
al mundo de los objetos del conocimiento requiere devenir verdad, y para eso tiene
que desnaturalizar su contenido sometiéndose a una herramienta como la lógica que,
aunque le otorgue aquel disfraz del principio de identidad, sigue siendo ajena a ella.

Aunque más cauto en relación a dejar entrever un alineamiento con un positivismo
excesivamente formalista, en 1952 el jurista austríaco continuaba alimentado su
crítica a los que malinterpretaban a la justicia al ubicarla principalmente en relación
a una cualidad humana. Si bien es comprensible que “el deseo de Justicia es tan
elemental y se encuentra tan fuertemente enraizado en la mente humana porque
es una manifestación del deseo indestructible del hombre de su propia felicidad



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[94] Isonomía • Núm. 50 • 2019

subjetiva” (Kelsen, 2008c, p. 38), no debemos olvidar, decía, que “La Justicia es
en primer lugar una cualidad posible, pero no necesaria, de un orden social que
regula las relaciones mutuas entre los hombres. Sólo secundariamente es una virtud
humana, ya que un hombre es justo si su conducta se adecua a las normas de un
orden social” (Kelsen, 2008c, pp. 35-36). De igual forma se maniesta al comienzo
del apartado cuarto de La doctrina del derecho natural ante el tribunal de la ciencia
(2008d, p. 83). Es que, con todo, es imposible “decidir de un modo racional y cientíco
[…]. En último término, deciden nuestro sentimiento, nuestra voluntad, no nuestra
razón” (Kelsen, 2008c, p. 39).

Pero debe decirse que si Kelsen llega a estas conclusiones es en gran parte debido
a que realiza una fuerte crítica a la cosmovisión legalista y causal de la naturaleza
que habita en el iusnaturalismo (y aunque Kelsen no pareciera hacer hincapié en este
punto, debe decirse que esa cosmovisión metafísica y racionalista, sino directamente
teológica, pero especialmente legalista y causal proviene de una parte de la ciencia
moderna a la que él pareciera no querer prestar atención con la misma severidad
con la cual lo hace en otros campos, tal y como veremos en el apartado siguiente).20

Dice Kelsen: “La naturaleza, como sistema de hechos relacionados entre sí según la
ley de causalidad, carece de voluntad y, por tanto, no puede prescribir una conducta
determinada al hombre. No puede inferirse nada, a partir de hechos, acerca de lo que
debería ser o debería hacerse, es decir, a partir de lo que es o se hace. La doctrina del
Derecho natural parte de una falacia lógica en la medida en que intenta deducir de la
naturaleza normas de conducta humana” (2008c, p. 57). La justicia sigue siendo aquí
una esfera exenta de toda racionalidad previa.

Para el autor, es imperioso ser precavido con los conceptos que intentan inltrarse
en el mundo del derecho. E incluso mayor cuidado habría que tener con aquellos casos
en los que, poniendo como excusa la superación del derecho natural, quizá sitúen
en el campo jurídico conceptos que no están demasiado lejos de aquella concepción
aunque pretendan tener áureas de neutralidad, tal y como a veces suele comprenderse
el estatuto de cierta lógica. Así, los problemas políticos de tales o cuales deniciones
suelen permanecer ocultos. Dice Kelsen: “Las mencionadas tendencias ideológicas,
cuyas intenciones y efectos en relación con el poder político resultan evidentes,
dominan aún hoy la ciencia jurídica, no obstante la aparente superación de la teoría
del derecho natural” (Kelsen, 2011, p. 51).

Por todo eso, la Teoría pura del derecho arma ser la mejor herramienta contra esa
serie de inltraciones. Es que a diferencia de la ideología que intentaría encubrir una
realidad (o bien para conservarla y defenderla o bien para desenfocarla y destruirla o
sustituirla), la teoría pura del derecho, como verdadera ciencia jurídica, pretendería
mostrar su objeto al descubierto, dejándole entrever su carácter de verdad relativa y,



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [95]

al mismo tiempo, la necesidad de sostenerlo al interior de una posición positivista,
normativista y formalista.21 En ese sentido, Jürgen Habermas está en lo cierto cuando
arma que “el positivismo jurídico trata de tener en cuenta, y de dar razón de, la
función de estabilización de expectativas, sin necesidad, por otro lado, de apoyar la
legitimidad de la decisión jurídica en la siempre impugnable autoridad de tradiciones
éticas” (Habermas, 2010, p. 271). Así, la estabilización de las expectativas redundaría
en la estructura jurídica siempre y cuando no se sostenga a esta última en los absolutos
de las tradiciones éticas, ya que dicha maniobra sólo le otorgaría rigidez y, por ende, la
posibilidad de quebrarse frente al menor movimiento jurídico-político.

Finalmente, si bien Kelsen arma que el conocimiento destruye el velo que la
voluntad extiende sobre las cosas, y que entonces las autoridades que crean el derecho
no sabrán muy bien cuál es la utilidad de una ciencia jurídica que pretenda llevar
adelante dicho develamiento, también aclara que esas son preguntas que corresponden
al poder político y no al espíritu cientíco que él persigue. La teoría pura del derecho
es una ciencia que no tiene que preocuparse por su utilidad, ya que la ciencia del
derecho se asienta en “la esperanza de que sea mayor del que parece el número de
quienes valoran más el espíritu que el poder; es, ante todo, con el anhelo de que la joven
generación, aturdida por el salvaje ruido de nuestros días, no se vea desprovista de la
creencia en la posibilidad de una ciencia libre del derecho” (Kelsen, 2011, pp. 38-39).

Así, el espíritu que atravesaría al derecho y que guiaría el accionar kelseniano no sería
del orden de la moral o de la justicia, ya que estos pretenden y ejercen el poder. Por el
contrario, el espíritu propio del derecho sería del orden de una ciencia libre que, con las
menores intromisiones posibles, habilitaría el estudio correcto de los procedimientos
jurídicos democráticos que el autor en cuestión pretendía salvaguardar. Es también en
este sentido que Henryk Skolimowski (1977, pp. 35-41) intentó demostrar el modo
en que la racionalidad se vio reducida a un tipo de racionalidad cientíca, de cuyas
tensiones habrían surgido los diferentes posicionamientos en relación al positivismo.
Con su crítica a las intromisiones de los fenómenos espirituales provenientes de la
moral o de la justicia en el derecho, Kelsen se estaría adecuando a un espíritu cientíco
y, según su lectura, relativista y antimetafísico, el cual se encontraba en expansión y
prometía generar un marco de autonomía jurídica22 que colaboraría al progreso del
carácter procedimental del derecho democrático.

B. Lecturas sobre la ciencia moderna para asentar la perspectiva sobre el
derecho

Luego de esta serie de consideraciones es momento de analizar uno de los aspectos
centrales del trabajo realizado para depurar al derecho de las ciencias de la naturaleza.
Se estudiarán a continuación las razones y la especicidad del modelo cienticista que



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[96] Isonomía • Núm. 50 • 2019

adopta Kelsen y su insistencia en que el propósito de la teoría pura del derecho no es
armar cómo debería ser conformado materialmente el derecho, sino profundizar en
el conocimiento del mismo. Ya hicimos referencia a lo problemático de esa perspectiva.
Pero no nos parece que ése sea el punto más delicado de la cuestión. Por el contrario, sí
nos parece lo sucientemente álgida la armación de que la tarea de la teoría pura del
derecho consiste en “aproximar lo más posible sus resultados al ideal que preside toda
ciencia: la objetividad y la exactitud” (Kelsen, 2011, p. 35).23

¿Por qué Kelsen intentaría perseguir los ideales que proclama a viva voz la ciencia,
y más precisamente aquellas ciencias de la naturaleza, cuando, por otro lado, arma
pretender depurar al derecho de esas intromisiones? ¿Qué es lo que lo motiva a
semejante dirección? Para comprender el proceder del autor es necesario detectar la
posición que tiene respecto de lo sucedido en el acontecer de la Revolución Cientíca
y de ahí en más. Esto, ya que según veremos, es la cosmovisión cientíca lo que lo
legitimaría para construir un modelo de progreso asentado en una supuesta libertad
de investigación que se concentraría en la exactitud y en la objetividad del derecho.24

Su lectura de la ciencia moderna, por momentos, pareciera reejar una
contraposición demasiado esquemática entre los intereses teológico-políticos del
Poder Eclesiástico y el supuesto espíritu puricado de la investigación y la técnica
cientíca. Esto es visible en el siguiente pasaje en donde Kelsen considera que no es
que la ciencia natural

esté absolutamente exenta del peligro consistente en que los intereses de la política traten
de inuenciarla. La historia prueba todo lo contrario, muestra con claridad cómo se sintió
amenazado un poder de alcance universal debido a las verdades relativas al movimiento de los
astros. Si la ciencia natural fue capaz de imponerse como independiente de la política, ello se debió
a que había un interés social aún más poderoso por alcanzar ese éxito: el interés por el progreso
de la técnica, solo garantizado por la investigación libre (Kelsen, 2011, p. 38).

Según él, el derecho correría menores peligros y estaría mejor adaptado a la época
dentro del espíritu cientíco de la modernidad que al interior de una política ltrada
por los valores absolutistas.

Pero todo ello, consideramos, surge de una lectura parcialmente despolitizada y
desteologizada tanto de la Revolución Cientíca como de sus posteriores implicancias,
tonalidad que se percibe en su texto denominado La ciencia moderna, el cual se
asienta sobre los siguientes ejes críticos. En primer lugar, comparte parcialmente
la hipótesis expresada por Hans Jonas en Gnosis und späntiker Geist, según la cual
el gnosticismo –entendido como la desdivinización del mundo por considerarlo
creado y ahora gobernado por un demonio malvado– sería el paso previo para que
el conocimiento teórico, luego de también emanciparse de ese momento, haga del
mundo algo puramente impersonal. Decimos que comparte parcialmente esa hipótesis



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [97]

debido a que Kelsen insiste en que lo dicho por Jonas puede ser cierto siempre y
cuando se lo entienda como “una cauta alusión […] a la analogía entre el mundo
desdivinizado por la gnosis y la naturaleza considerada como algo impersonal por
la ciencia moderna” (Kelsen, 2015, p. 312). La legitimidad de la analogía resultaría,
entonces, siempre y cuando se entienda que el conocimiento teórico pudo hacer del
mundo algo impersonal una vez que logró separarse de la matriz gnóstica (con la
cual compartiría algunos caracteres pero no así los indispensables para terminar de
congurar el mundo impersonalmente).

Por otro lado, Kelsen es profundamente crítico de la postura que Eric Voegelin
establece en La nueva ciencia de la política. Principalmente lo ataca por pretender
probar que la ciencia moderna es el vehículo de la verdad gnóstica, en el sentido de
herética, y por entender que esta última consiste en una divinización del mundo,
siendo ahora la esencia de la civilización moderna. Según el lósofo alemán, la ciencia
moderna sería un instrumento gnóstico para una herética redivinización del mundo,
llegando a su extremo de perfección cuando “la ciencia reemplazó la era de Cristo por la
era de Comte” (Voegelin, 2006, p. 156). Pero, para Kelsen, ni el gnosticismo pretendía
divinizar el mundo, ni la ciencia moderna fue un simple vehículo de aquel; más bien,
esta última se habría constituido luego de una profunda emancipación respecto de
aquel movimiento.

En tercer lugar, serán objeto de análisis las hipótesis plasmadas por Crane Brinton
en Historia de la moral occidental (1971). La primera de las tres críticas que Kelsen
le formula se concentra en que aquel consideraba que la ciencia moderna cometió
numerosas herejías sobre el cristianismo, entre las cuales se mencionan las siguientes:
materialismo, racionalismo, humanismo, cienticismo, naturalismo, secularismo,
evolucionismo, positivismo y cultura ética. Al entender que la religión sería la creencia
sobre la naturaleza del universo, se permite denominar a todas las recién mencionadas
como las “grandes religiones seculares”, cuyos máximos representantes y culpables
serían Galileo, Newton, Darwin, Locke, Spencer y Marx. En la lectura de Kelsen,
Brinton entendería la ciencia como una religión secular y herética que genera creencias
sobre la naturaleza del universo. Aunque nosotros consideramos que las vinculaciones
entre la ciencia y la religión son más complejas de los argumentos que al parecer
rescatan los dos autores (Beresñak, 2017, 131-403), nos interesa remarcar que para el
jurista austríaco ninguno de los términos de esa armación es correcta: ni la ciencia es
una religión –de cualquier tipo que sea− ni es una mera creencia.

Además del problema relativo al carácter heréticamente religioso o no de la ciencia
moderna, el autor lanza una segunda acusación sobre Brinton por confundir la razón
que guía la ciencia moderna con la creencia en una especie de revelación (y, de
hecho, también alinea bajo la misma crítica al libro e Faith of Reason de Charles



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[98] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Frankel). Según Kelsen, la revelación consistiría en un acto voluntario de Dios, es decir
sobrenatural, por medio del cual se desvelaría una realidad que por su propia naturaleza
estaría oculta. Por eso, dice, es un abuso terminológico armar que las verdades que
aprehendería la ciencia constituyen una transmisión divina a la mente humana, tal y
como pretendería el historiador norteamericano (Kelsen, 2015, pp. 313-315).

El tercer problema de Kelsen con la teoría de Brinton reere a la siguiente doble
armación: por un lado, que la ciencia sería una “gracia” de la naturaleza divina
que, al igual que la creencia en Dios, permitiría la regeneración o santicación; por
el otro, que aquella no es concedida a todos los hombres sino sólo a algunos. A
nuestro jurista pareciera inquietarle muy especialmente que este gran investigador de
la historia francesa insistiera en asimilar la razón cientíca a la gracia. Y semejante
incomodidad llega a tal punto que no duda en citarlo cuando aquel arma que, al
igual que el cristiano en su momento, ahora en el mundo moderno de la ciencia “todos
podemos conseguir más razón en este mundo de relaciones humanas por el mero
hecho de trabajar adecuadamente, con espíritu misionero, portando la buena nueva
de la Razón, la Ciencia y la Tecnología” (citado en Kelsen, 2015, p. 315). Frente a ese
pronunciamiento, Kelsen alza su voz sosteniendo que la razón no es ninguna gracia ya
que su procedencia no es ningún misterio; por el contrario, dice, se trata de un hecho
que, “como todos los de la naturaleza, viene determinado por las leyes de la causalidad
y, en consecuencia, no es un don ‘libre’” (Kelsen, 2015, p. 315).

Tenemos aquí planteados los ejes fundamentales de la demarcación que realiza
Kelsen al interior de las discusiones que le parecían más relevantes en su época: la
ciencia no es una religión –ni herética ni de ningún tipo−, ni una redivinización del
mundo moderno, ni su proceder se asemeja siquiera a la revelación, ni es una gracia o
don libre otorgado a algunos seres humanos por Dios o por naturaleza divina alguna.

C. El posicionamiento científico de Kelsen

Ahora bien, esos distanciamientos nos interesan debido a que son ellos los que
le permitirán comenzar el texto armando esta imponente aunque cuestionable
sentencia de la cual ya se puede extraer parte de su posicionamiento:

la ciencia natural moderna es la única rama de la civilización moderna que puede eludir la
imputación de contener elementos teológicos o de identicarse con la religión […] Y es que su
desarrollo es por entero el resultado de su emancipación respecto de la teología, la religión y el
misticismo. Y constituye la desdivinización más radical del mundo como objeto de conocimiento
(Kelsen, 2015, p. 311).

i bien parte de nuestras investigaciones nos llevarían a cuestionar gran parte de estas
armaciones kelsenianas (Beresñak, 2017, pp. 106-111 y 213-217), debemos insistir



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [99]

aquí en atenernos al hilo de la argumentación, ya que este nos guiará al problema
que especialmente le preocupa al autor en cuestión. Es que fue justamente esa lectura
sobre el surgimiento de la ciencia moderna lo que lo motivó a emprender un proyecto
similar al que inauguraron Copérnico, Bruno, Galileo, Kepler y Newton, entre otros,
aunque esta vez para una de las ciencias sociales: la ciencia jurídica. Es que para Kelsen
el problema consiste en que “en el ámbito de las ciencias sociales aún se carece, en gran
parte a causa de un estado de subdesarrollo, de una fuerza social que pueda enfrentarse
al interés extraordinariamente poderoso, que tienen tanto los que ostentan el poder
como los que se afanan por conseguirlo, en disponer de una teoría adaptada a sus
deseos, esto es, de una ideología social” (Kelsen, 2011, p. 38). Una verdadera ciencia
jurídica que adopte el espíritu cientíco, relativista y antimetafísico, podría dar otro
impulso al derecho y así también al desarrollo de las ciencias sociales.

Pero Kelsen no olvida la fragilidad de las entidades y categorías que circulan en el
mundo humano, lo cual vuelve sumamente difícil construir un paralelismo directo
entre la construcción de la ciencia jurídica y el modo en que se realizó la ciencia natural.
De allí que muy probablemente se haya dispuesto a recortar la esfera menos volátil y
más rígida del problema jurídico, como lo son las normas, para luego poder concebirlas
como un cuerpo independiente susceptible de ser tratado de forma similar a como la
ciencia natural lo hace con sus objetos de estudio (Kelsen, 2011, p. 85). De hecho,
no duda en explicitar que su propuesta consiste en conocer “al objeto exactamente
delimitado como derecho” (Kelsen, 2011, p. 41). En esta lectura encontraríamos
tanto el sentido de su normativismo como de su cienticismo con pretensiones de
objetividad y exactitud que citábamos al comienzo de este apartado y que serán
centrales para su concepción de la relación jurídica (Kelsen, 2011, pp. 70-71).

Procede de modo similar cuando enuncia no pretender ir más allá ni más acá de lo
que las normas arman. Ellas están cerradas sobre sí mismas, evitando así todo tipo
de interpretación mediante la cual el juez, “en su afán por inuir en la creación del
derecho, no quiera renunciar a la idea de que ostenta una posición más idónea que la
de un mero técnico social, como son los demás políticos” (Kelsen, 2011, p. 37). Pero el
positivismo y el normativismo de Kelsen están intrínsecamente arraigados en su visión
formalista del derecho, bajo la cual se aúnan esfuerzos en investigar los conceptos y
estructuras formales, dejando a un lado el análisis sobre sus contenidos. A la luz de
estas consideraciones quizá también se expliquen sus constantes críticas a la falta de
rigor y coherencia en el método de la ciencia jurídica que le habrían enseñado durante
su formación en la Facultad de Derecho de la Universidad de Viena.

Por todo esto consideramos que la siguiente desconanza que Paolo Prodi
maniesta respecto de cierto positivismo era igualmente compartida por el autor
en cuestión: “La veneración por el pensamiento de Kelsen y su importancia para



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[100] Isonomía • Núm. 50 • 2019

la concepción constitucional del Estado de derecho no nos impiden percibir la
fragilidad y precariedad de su reglamento que, cuanto más formalizado, más queda
en entredicho: antes bien, esos factores nos ayudan a verlas” (Prodi, 2008, p. 421).
Es que, a diferencia de lo que pareciera pensar Prodi, lejos de pretender esconder lo
endeble de su sistema, Kelsen se preocupó por volverlo maniesto por vía indirecta,
tal y como incluso lo demuestra el propio enunciado del jurista italiano cuando arma
que esa excesiva formalización nos obliga a ver la precariedad de lo que se encuentra
detrás.25 Se trata de un efecto de espejo obligado por el esquematismo democrático
procedimental, a través del cual no se hace otra cosa que mantener alumbrada la
fragilidad y el relativismo de la dimensión política que constituyen al derecho, pero
que una vez constituido adquiere un cerramiento que, se arma, no debe ser invadido.

Así, la insistencia −“demasiado articiosa e inconveniente” (Nino, 2013, p. 161) o
no− en sostener al derecho en la supercialidad de un mecanismo fenomenológico
compuesto tan sólo de normas jurídicas no se condice con la creencia en que allí se
encuentra el nudo problemático de la cuestión jurídica o política, sino en adoptar una
posición autocrítica similar a la que la ciencia moderna había hecho respecto de la
naturaleza para un correcto estudio de sus dinámicas. Así como supuestamente ella
decidió atenerse a la descripción de los mecanismos de los fenómenos del universo
natural (al “cómo” se dan) en vez de preguntarse por sus causas y sus esencias
denitorias (al “por qué” o al “qué es”), el positivismo kelseniano también intentó una
tarea similar para el universo jurídico.

Ahora bien, ¿por qué decíamos que Kelsen procedía de forma similar a lo que se
supone fue el accionar de la ciencia moderna? Para responder a este interrogante,
resulta clave recordar aquellos postulados de Newton que se consagraron en la
culminación de la Revolución Cientíca, según los cuales no se debía imaginar
hipótesis, ni buscar esencias, causas ocultas o sustancias interiores, ni ir más allá de
los atributos, las formas y las estructuras de las cosas a las cuales habría que apegarse
(Newton, 2011, pp. 97-100 y 780-786). Siguiendo ese modelo consolidado por el
newtonianismo, Kelsen habría pretendido construir una teoría pura del derecho
que focalice su trabajo en la dimensión positiva y formalista de un mecanicismo
autorreferencial de los fenómenos normativos, sin ir más allá de ellos tratando de
formular hipótesis o indagando en sus contenidos, causas ocultas o posibles esencias.26

El espíritu cientíco kelseniano ya estaba parcialmente delimitado.



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [101]

III. Consideraciones finales sobre el derecho

A. Los “trozos de naturaleza-espiritual(-jurídica)”

Como venimos demostrando a lo largo del presente artículo, los problemas losócos
y cientícos sobre la naturaleza no sólo serán relevantes para el capítulo denominado
“derecho y naturaleza” de la Teoría pura del derecho, sino también para las bases
fundamentales de toda la ciencia jurídica que Kelsen tratará allí de construir. Es
que toda su teoría se encuentra absolutamente permeada por los posibles vínculos y
diferencias entre el derecho y la naturaleza. Entre otros lugares, esto se puede visualizar
incluso en aquellos especialmente destinados a trabajar la relación entre “derecho y
moral”. En el comienzo de ese segundo capítulo puede leerse: “La teoría pura del
derecho delimita el derecho frente a la naturaleza, y de esta manera busca establecer
el límite que contrapone esta última al espíritu. La ciencia jurídica es una ciencia del
espíritu, y no una ciencia de la naturaleza” (Kelsen, 2011, p. 48). Pero esta distinción
intenta dar cuenta de la necesidad de absorber lo que en denitiva no deja de ser una
tensión irresoluble.

Y es que el problema ideológico, moral, político, es decir, el problema relativo a
lo que Kelsen denominaba la inuencia de otros fenómenos espirituales en aquel del
derecho no es externo al problema de la realidad natural. Los fenómenos espirituales,
sean los que fueren, encuentran una parte de su ser situados en los de la naturaleza,
y esa superposición dimensional de dos tipos de realidades en lo que en denitiva no
sería más que una es lo que posibilita y también complejiza el derecho.

Esta problemática ya era bien conocida por los especialistas del derecho romano. Al
explicar las Instituciones de Justiniano, Joseph Louis Elzéar Ortolán decía lo siguiente:

El juriconsulto no estudia las cosas para descubrir en ellas su naturaleza y propiedades físicas;
las estudia para determinar los derechos que sobre ellas pueden tener los hombres. A veces, sin
embargo, la primera de estas consideraciones ejerce un inujo directo sobre la segunda. Así, la
naturaleza física del sol, del mar, de las cosas, del aire, de los ríos, de los animales silvestres, ha
jado los diferentes derechos que sobre estos objetos pueden solicitar los hombres. De la misma
manera, según que una cosa es un individuo distinto o bien forma una masa que se aprecia en
número, peso o medida, según que es susceptible o no de ser utilizada sin ser destruida, de ser
dividida sin que se altere su naturaleza, según que es mueble e inmueble, varían los derechos que
forman el objeto de ella (Ortolan, 1884, p. 270).

Pero si esta temática ya era conocida en aquel entonces, con la consolidación de
la ciencia de la naturaleza moderna y la expansión de su modelo, todo esto se hará
más dicultoso; sobre todo cuando la resolución del problema de cómo constituir un
mundo jurídico al interior del universo newtoniano no pase por copiar y trasladar
los mecanismos o leyes de la naturaleza a los del derecho entre los seres humanos. Es



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[102] Isonomía • Núm. 50 • 2019

momento, entonces, de abocarnos a la pregunta esencial ya sin rodeos: ¿Qué es lo que
hace que un fenómeno del universo que, en principio y más enfáticamente a partir de
la cuasi hegemónica cosmovisión cientíca imperante en la modernidad, es entendido
a través de sus aspectos naturales y físico-matemáticos, también sea convertido en un
fenómeno jurídico?

Cuando Kelsen abordó su Teoría pura del derecho para construir un modo especíco
de comprender el mundo jurídico de la modernidad tardía, el problema central era
que la cosmovisión cientíca ya se encontraba plenamente instalada y determinaba de
forma cuasi hegemónica el modo de comprender la realidad como si toda esta pudiera
ser entendida a través del modelo de las ciencias de la naturaleza, diluyendo así el
posible carácter espiritual de aquella y así también la posibilidad de cierta autonomía
que le incumbiría a la ciencia del derecho. En este sentido, es para valorar que el
autor en cuestión haya aceptado con gusto los desafíos que le había lanzado la ciencia
moderna al decir que “si la ciencia jurídica no ha de ser absorbida por las ciencias
naturales, se hace necesario distinguir tajantemente entre derecho y naturaleza. Tarea
esta bastante dicultosa, ya que el derecho –o lo que es frecuente llamar así− parece
situarse, al menos en una parte de su ser, en el ámbito de la naturaleza, y tener por eso
en parte una existencia completamente natural” (Kelsen, 2011, p. 42).

El derecho nunca podrá hacer caso omiso de las cosmovisiones en las que se pretenda
insertar. Pero, cabe advertir, esto no signica que deberá copiar lo que la naturaleza
dictamine a sus objetos. Sin evadir entonces aquella tensión, Kelsen llevará adelante
el análisis distinguiendo la realidad natural, regida por las leyes de la causalidad, de
la realidad espiritual, y dentro de esta la jurídica, en la que rige la imputación. Según
él, tradicionalmente se pueden encontrar en la primera los problemas vinculados
al ser, a la ley natural y a las consideraciones sobre lo que sería más estrictamente
real en términos perceptuales, físicos y matemáticos; mientras que en la segunda se
encontrarían al deber, la norma y el valor. En La doctrina del derecho natural ante el
tribunal de la ciencia de 1949 insistía en armar que “resulta evidente que tanto la
regla moral como la jurídica relacionan condición y consecuencia según un principio
totalmente ajeno al de causalidad” (Kelsen, 2008d, p. 67).

Como buen formalista Kelsen clasicará el problema y dará cuenta que todo
supuesto jurídico está compuesto de dos elementos distinguibles. El primero de ellos,
denominado por él fenómeno externo, la mayoría de las veces consiste en un acto de
los seres humanos “perceptible sensorialmente que se produce en el tiempo y en el
espacio” (Kelsen, 2011, p. 42). El segundo elemento sería “el signicado especíco, el
sentido ínsito o adherido a dicho acto o evento” (Kelsen, 2011, p. 42).

Aquí podemos encontrar un primer nivel de argumentación de la elección de Kelsen
por el derecho positivo: quiere aislar el segundo elemento, el del signicado jurídico



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [103]

especíco, del primer elemento, el acto perceptible sensorialmente en el tiempo y en
el espacio. Pero, por más distinciones que Kelsen proponga y exitosa que sea su teoría
para analizar el derecho positivo, podemos decir que la problemática por él enunciada,
esto es, que el derecho parece situarse, al menos en una parte de su ser, en el ámbito de
la naturaleza, seguirá siendo vigente.

Sea como fuere, es necesario entonces atenernos a esta doble realidad, natural
y espiritual, y a los puntos de superposición de ambas, es decir, a esos “trozos de
naturaleza”, como los denomina Kelsen, que también tienen un signicado jurídico
por el contenido de sentido que tal o cual norma puede establecer.

Así, para Kelsen, si bien el derecho pertenece a una realidad que está atravesada por
lo natural y lo espiritual, la parte de él más propia, es decir la que estaría constituida por
la norma, se encuentra mayoritariamente asentada en lo que denomina una realidad
espiritual que no tiene por qué encontrar sus presupuestos en la realidad natural
(Kelsen, 2011, p. 48); de allí que el derecho no sea una ciencia natural. Pero también,
así, el derecho deviene una ciencia del espíritu que, a su vez, se diferencia del resto de las
ciencias relativas a la realidad espiritual, como los relativos a otros fenómenos sociales,
morales o políticos, por estar especícamente delimitado por el contenido de sentido
y la imputación que dictamina la norma.27

En este sentido, si Kelsen pudo tejer su teoría jurídica asentando la voluntad sobre la
naturaleza, no fue dejando a esta última fuera de sus trabajos, sino porque un cuidadoso
y permanente estudio de la misma le permitió comprender el delicado nudo de la
trama universal en la que aquella se podía vincular con la especicidad del mundo
humano, marcando al mismo tiempo el diferencial que desde siempre habilitó a los
seres humanos a ordenar su sociedad jurídicamente.

B. La voluntad sobre la naturaleza

El primer capítulo de la Teoría pura del derecho comienza armando que ella “intenta
responder a la pregunta de qué es y cómo se forma el derecho, no a la cuestión de cómo
debe ser o cómo debe formarse” (Kelsen, 2011, p. 41). Pero no debemos confundir sus
intenciones, ya que no estamos frente a una teoría que deenda el espíritu metafísico
de la pregunta sin límites por el ser. Aquí, la interrogación está previamente delimitada
por un objeto, la normatividad positivista, y por una perspectiva que lo aborda, esto es
su formalismo. Así, la teoría pura del derecho intenta responder a la pregunta de qué
es y cómo se forma el derecho, siempre y cuando entendamos a este ya conformado,
esto es, como una estructura normativa y positiva. Es decir que la propuesta de Kelsen
es explicar qué es y cómo está formada esa estructura jurídica normativa, positiva y
formalista en la cual ya estamos insertos.



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[104] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Es aquí que se vuelve indispensable comprender en qué consiste y cuál es la lógica de
la norma. Y para esto, nada mejor que detenernos sobre el esquema interpretativo de
Kelsen. Según su lectura, para que un hecho devenga jurídico debe darse la condición
de que el hecho tenga un signicado propio de ese ámbito, el cual solo podría ser
otorgado por la norma. Es esta la que requiere que esos hechos en principio externos al
ámbito jurídico, esos “trozos de naturaleza” perceptibles que tienen lugar en el espacio
y en el tiempo, tengan un signicado jurídico. “Al caracterizar como fenómenos
jurídicos ciertos actos naturales, se está signicando que se arma la validez de unas
normas cuyo contenido de sentido se encuentra en una determinada relación con el
acontecer fáctico” (Kelsen, 2011, pp. 44-45). Es el sentido de la norma la que determina
que un hecho natural o social devenga jurídico.

La aclaración de Kelsen intenta eliminar todo rastro de juridicidad natural a
los hechos o comportamientos que, en sí mismos, pertenecen a una realidad que
al derecho como ciencia jurídica no le concierne. No hay derecho natural, ni una
naturaleza que, por sí misma, sea jurídica. Para que la naturaleza devenga jurídica
es imperioso que acontezca la realidad espiritual, la voluntad, y más precisamente la
imputación que la norma hace posible.

Es por eso que Kelsen insistirá en que “la actividad del juez no se agota en el acto
cognoscitivo; este constituye tan solo la preparación del acto volitivo por el que se dicta
la norma individual en que consiste la sentencia” (Kelsen, 2011, p. 45). Conociendo
los hechos, descubriendo o estableciendo la causalidad que los rigió, no se está en el
ámbito del derecho. Sólo se lo está cuando aparece la voluntad que vincula aquel hecho
y su encadenamiento causal con el contenido de sentido de tal o cual norma. Recién
en ese entonces, cuando aparece la voluntad jurídica de aplicar la norma a un hecho
natural, se le ofrece a este último un signicado plenamente jurídico. Esa vinculación,
para Kelsen, no es otra que la imputación.

El autor insiste en que existe una diferencia central entre un hecho natural y un acto
jurídico, a partir de la cual, consideramos nosotros, se jugará el núcleo central de la
depuración del derecho de las ciencias de la naturaleza: a saber, aquella que se da entre
dos tipos de vinculación, la causal y la volitiva o, para decirlo en términos kelsenianos,
entre la ley de la causalidad necesaria y la voluntad de la imputación. Mientras que la
naturaleza está regida por leyes necesarias y causales, el derecho está determinado por
la voluntad de vincular los hechos o trozos de la naturaleza a un sentido espiritual y
jurídico que la norma creada establece.

Pero, dirá Kelsen, se trata tan sólo de una aparente antinomia entre la causalidad que
rige el ámbito de lo que no puede ser de otro modo y la voluntad imputativa que rige
en el ámbito de la libertad. Y arma: “ambos métodos son perfectamente compatibles
entre sí: es el dualismo de la causalidad y la imputación” (Kelsen, 2008b, p. 251).



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [105]

La aparente antinomia de procedencia kantiana a la que hace referencia Kelsen
se resuelve tomando en consideración los siguientes elementos. Tradicionalmente,
arma, la libertad es entendida como ausencia del determinismo que las leyes de
causalidad operan sobre nosotros. Esta lectura del problema nos obliga a entrar en una
antinomia, si no en un problema de difícil o imposible solución, ya que todo pareciera
indicar que sí existe, aunque más no sea, una zona de inuencia. Incluso, advierte
que no son sucientes los intentos de la vanguardia cientíca por armar la libertad
del hombre sosteniéndola en el incipiente principio de indeterminación que habría
descubierto Werner Heisenberg para el mundo microfísico de la naturaleza.

Para Kelsen, este problema debe entenderse de un modo radicalmente distinto, ya
que la conducta del hombre debe ser entendida como libre a pesar de estar sin duda
determinada por leyes causales, ya que aquella y su libre albedrío tienen lugar en una
dimensión esencialmente vinculada a la responsabilidad moral y legal. El hombre es
libre porque el derecho así lo establece al poner punto nal al encadenamiento causal
de sus acciones en el mundo moral y legal que aquel construye. Más puntualmente,
dice: “El hombre es libre porque su conducta es el punto nal de la imputación.
Y puede seguir siendo el punto nal de la imputación incluso si su conducta se ve
determinada por leyes causales” (Kelsen, 2008b, p. 234). El hombre no es libre a pesar
del derecho o gracias a este debido a que le ofrecería un marco de seguridad para
ejercer su volición y disfrutar de sus decisiones, sino porque le pone coto a lo que de
otra manera, naturalmente, lo mantendría atado. El derecho extrapola una parte de
la existencia del hombre a un universo de libertad, una dimensión que de otra forma
también estaría atada por la causalidad de las leyes naturales.

Así, la libertad del hombre es una ganancia que este adquiere cuando vive en un
mundo jurídico, entendiendo a este tan sólo como la aplicación de las normas positivas
establecidas. Todo intento de entender el derecho más allá de ellas, todo intento de
inltraciones ideológicas o provenientes de las leyes de la naturaleza (como cada tanto
reclama el derecho natural), mantendrían abierta la puerta para que el hombre no sea
totalmente libre y sus acciones puedan verse encadenadas a un mundo de imputaciones
sin n. Si el hombre alguna vez se abrió a una esfera que lo llevó más allá de las leyes
causales de la naturaleza, sin dejarlas denitivamente, habiendo encontrado ahí la
voluntad, pues entonces debe defender, con la ciencia jurídica que la teoría pura del
derecho ofrece, aquella luz de libertad.

C. La necesaria y peculiar depuración del derecho de las ciencias de la
naturaleza

Todavía en la primera mitad del siglo XX, en la gura de Kelsen es posible observar
los heterogéneos cimientos disciplinares que es necesarios alzar para poder construir



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[106] Isonomía • Núm. 50 • 2019

una teoría jurídica que sea capaz de comprender y afrontar los problemas en los que se
ve inserta. Más allá de otras consideraciones sobre la obra del autor, aquí se reivindica
el hecho que, mal que le pese al espíritu formalista que incluso expresaba Kelsen
para ciertos ejes especícos, tal y como pudimos notar la construcción de su teoría
tuvo que atravesar las múltiples disciplinas que le imponía la multifacética grilla de
inteligibilidad del derecho.

Debido a lo ya analizado, también debe dejarse asentado que su losofía y su
estrategia relativista, antimetafísica, parcialmente escéptica y cuasi empirista respecto
del campo jurídico estaba ineludiblemente ligada a una perspectiva de la cosmología
antigua que a su vez él veía sintonizada con una idea (quizá no del todo ajustada)
del espíritu cientíco moderno y su supuesto proyecto de terminar de desdivinizar al
mundo como objeto de conocimiento. Aquella posición losóca y cosmológica de
la antigüedad y esta lectura favorable sobre la ciencia moderna lograron componer su
espíritu cientíco, dentro del cual supo demarcar con precisión la propia y espiritual
esfera de la ciencia jurídica, separándose de los elementos provenientes del territorio
de la naturaleza. Así fue que la Teoría pura del derecho aceptó el modelo de la ciencia,
y en su interior especicó su campo de trabajo y su objeto de estudio, para así habilitar
una concepción democrática del orden normativo.28

Solo teniendo presente esta compleja escena que hemos reconstruido, así como
recordando los eclécticos intereses por el universo cientíco y losóco que ya desde
joven había manifestado Kelsen (mencionados al inicio del presente artículo), se puede
entender que delimitar las fronteras del derecho se haya convertido en uno de los
objetivos predilectos del autor en cuestión. Y, más especíco aun para los objetivos de
este artículo, que de todas las demarcaciones que realiza para establecer el terreno del
derecho (incluyendo la llevada a cabo respecto de la ideología), la que lleva adelante
respecto de la naturaleza sea una de las que mayor presencia tenga, ya que pareciera
permearlo todo, incluso la posibilidad de conformar una ciencia jurídica cuya teoría de
la norma esté constituida por la voluntad y la imputación sin más y cuya cosmovisión
jurídico-política del mundo humano esté compuesta por una esfera de libertad que
tenga como horizonte un régimen jurídico con espíritu democrático.

En este sentido, si seguimos las tradicionales preocupaciones del jurista en cuestión
relativas a las inuencias que la hegemonía cientíca podría realizar sobre el mundo
jurídico y si tomamos en cuenta las recientes innovaciones y transformaciones
epistemológicas en el campo cientíco así como los avances que se suscitaron
modicando las raíces de las ciencias de la naturaleza moderna, se impone una
pregunta: ¿no será necesario volver a pensar el derecho y llevar adelante una
depuración de las posibles nuevas inltraciones que en él se estarían produciendo,
provenientes ellas de los modelos de la vanguardia cientíca contemporánea? El



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [107]

presente artículo, aunque más precisamente la obra de Kelsen, permite visualizar la
importancia de no olvidar estas preguntas si pretendemos una ciencia jurídica por
venir que esté en consonancia con el espíritu político que deseemos.

Referencias bibliográficas

Beresñak, Fernando, 2017: El imperio científico. Investigaciones político-espaciales. Buenos
Aires, Miño y Dávila editores.

Brinton, Crane, 1971: Historia de la moral occidental. Buenos Aires, Losada.
Boaventura de Souza, Santos, 2009: “El Estado y el derecho en la transición posmoderna: para

un nuevo sentido común sobre el poder y el derecho”, en Courtis, Christian (comp.),
Desde otra mirada: Textos de Teoría. Crítica del Derecho. Buenos Aires, Eudeba, pp.
449-479.

Bobbio, Norberto, 1983: “Kelsen y el poder político”, en Bulygin, Eugenio (comp.), El lenguaje
del derecho: homenaje a Genaro R. Carrió. Buenos Aires, Abeledo-Perrot, pp. 71-92.

Bulygin, Eugenio, 1988: “Epílogo”, en Kelsen, Hans y Klug, Ulrich, Normas jurídicas y análisis
lógico. Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, pp. 142-143.

Cabanellas, Guillermo, 2006: “El análisis económico del derecho. Evolución histórica. Metas e
instrumentos”, en Kluger, Viviana (comp.), Análisis económico del Derecho. Buenos Aires,
Heliasta, pp. 21-37.

Calabresi, Guido, 1961: “Some thoughts on risk distribution and the law of torts”. Yale Law
Journal, vol. 70, núm. 4, pp. 499-553.

Calsamiglia, Albert, 1978: Kelsen y la Crisis de la Ciencia Jurídica. Barcelona, Ariel.
_________, 2008: “Estudio preliminar”, en Kelsen, Hans, ¿Qué es la Justicia?, Barcelona,

Ariel, pp. 7-34.
Cárcova, Carlos María, 1998: La opacidad del derecho. Madrid, Trotta.
_________, 2009: “Notas acerca de la Teoría Crítica del Derecho”, en Courtis, Christian

(comp.), Desde otra mirada: Textos de Teoría. Crítica del Derecho. Buenos Aires, Eudeba,
pp.19-38.

Coase, Ronald H., 1960: “e Problem of Social Cost”. Journal of Law and Economics, vol.
3, pp. 1-44.

Cossio, Carlos, 1946: “Prólogo”, en Kelsen, Hans, Teoría Pura del Derecho. Introducción a la
problemática científica del derecho. Buenos Aires, Losada, pp. 7-15.

Díaz, Elías, 1980: Sociología y Filosofía del Derecho. Madrid, Taurus.
Elena, Alberto, et al., 1998: Después de Newton: ciencia y sociedad durante la Primera

Revolución Industrial. Santafé de Bogotá (Uniandes), Anthropos.
Feyerabend, Paul, 1976: Cómo ser un buen empirista. Valencia, Cuadernos Teorema 7.
Guastini, Riccardo, 1999: Distinguiendo. Barcelona, Gedisa.



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[108] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Habermas, Jürgen, 2010: Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado democrático de
derecho en términos de teoría del discurso. Madrid, Editorial Trotta.

Jabloner, Clemens, 1998: “Kelsen and His Circle: e Viennese Years”. European Journal of
International Law, núm. 9, pp. 368-385.

Johnston, William, 1983: e Austrian Mind. An Intellectual and Social History 1848-1938.
California, University of California.

Kant, Immanuel, 2011: Critica de la razón pura. México, Fondo de Cultura Económica,
UAM, UNAM.

Kelsen, Hans, marzo 1959: “On the Basic Norm”. California Law Review, vol. 47, núm. 1, art.
6, pp. 107-110.

_________, 1979: Teoría pura del derecho. México, UNAM.
_________, 1994: General eory of Norms. Oxford, Oxford University Press.
_________, 2008a: “Absolutismo y relativismo en losofía y en política” en ¿Qué es la justicia?

Barcelona, Editorial Ariel, pp. 113-125.
_________, 2008b: “Causalidad e imputación” en ¿Qué es la justicia? Barcelona, Editorial

Ariel, pp. 221-253.
_________, 2008c: “¿Qué es justicia?” en ¿Qué es la justicia? Barcelona, Editorial Ariel, pp.

35-63.
_________, 2008d: “La doctrina del derecho natural ante el tribunal de la ciencia” en ¿Qué es

la justicia? Barcelona, Editorial Ariel, pp. 64-112.
_________, 2008e: “Causalidad y retribución” en ¿Qué es la justicia? Barcelona, Editorial

Ariel, pp. 194-220.
_________, 2008f: La paz por medio del Derecho. Madrid, Editorial Trotta.
_________, 2011: Teoría pura del derecho. Introducción a los problemas de la ciencia jurídica.

Madrid, Editorial Trotta.
_________, 2015: Religión secular. Una problemática contra la malinterpretación de la filosofía

social, la ciencia y la política modernas como “nuevas religiones”. Madrid, Editorial Trotta.
Kelsen, Hans y Klug, Ulrich, 1988: Normas jurídicas y análisis lógico. Madrid, Centro de

Estudios Constitucionales.
Kluger, Viviana, 2006: “Introducción”, en Análisis económico del Derecho. Buenos Aires,

Heliasta, pp. 7-19.
Lachmayer, Friedrich, enero-abril 1984: “La retórica cientíco-política de Kelsen en la primera

edición de su teoría pura del derecho”. Revista Chilena de Derecho, vol. 11, núm. 1, pp.
127-136.

La Torre, Massimo y García Pascual, Cristina, 2008: “La utopía realista de Hans Kelsen”, en
Kelsen, Hans, La paz por medio del Derecho. Madrid, Editorial Trotta, pp. 9-29.

Lumia, Giuseppe, 1963: Empirismo Logico e Positivismo Giuridico. Giuffre, Milan.



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [109]

Marí, Enrique, 2009: “Diferentes modos de acceso a la articulación entre derecho y
psicoanálisis”, en Courtis, Christian (comp.), Desde otra mirada: Textos de Teoría.
Crítica del Derecho. Buenos Aires, Eudeba, pp. 39-57.

Moreso, José Juan y Navarro, Pablo E., 2011: “Prólogo: Kelsen y la teoría pura del derecho”,
en Kelsen, Hans, Teoría pura del derecho. Buenos Aires, Colihue, pp. 7-47.

Newton, Isaac, 2011: Principios matemáticos de la filosofía natural. Madrid, Alianza Editorial.
Nino, Carlos, 2013: Ocho lecciones sobre ética y derecho para pensar la democracia. Buenos Aires,

Siglo Veintiuno Editores.
Ortolan, Jospeh Louis Elzéar M., 1884: Explicación histórica de las Instituciones de Justiniano

(Tomo 1). Madrid, Librería de Leocadio López Editor.
Paulson, Stanley y Paulson, Bonnie (eds.), 1988: Normativity and Norms. Critical Perspectives

on Kelsenian emes. Oxford, Oxford University Press.
Paulson, Stanley L., 1992: “e Neo-Kantian Dimension of Kelsen´s Pure eory of Law”.

Oxford Journal of Legal Studies, núm. 12, pp. 311-332.
_________, 1998: “Four Phases in Hans Kelsen´s Legal eory? Reections on a

Periodization”. Oxford Journal of Legal Studies, núm. 18, pp. 153-166.
_________, 1999: “Arriving at a Defensible Periodization of Hans Kelsen´s Legal eory”.

Oxford Journal of Legal Studies, núm. 19, pp. 351-364.
Prodi, Paolo, 2008: Una historia de la justicia. De la pluralidad de fueros al dualismo moderno

entre conciencia y derecho. Madrid, Katz Ediciones.
Raz, Joseph, 1979: e Authority of Law. Oxford, Oxford University Press.
_________, 1988: “e Purity of the Pure eory”, en Paulson, Stanley y Paulson, Bonnie

(eds.), Normativity and Norms. Critical Perspectives on Kelsenian emes. Oxford,
Oxford University Press, pp. 237-252.

Robles, Gregorio, 2011: “Presentación”, en Kelsen, Hans, Teoría Pura del Derecho. Madrid,
Trotta, pp. 9-32.

Ruiz, Alicia, E. C., 2009: “Derecho, democracia y teorías críticas al n del siglo”, en Courtis,
Christian (comp.), Desde otra mirada: Textos de Teoría. Crítica del Derecho. Buenos
Aires, Eudeba, pp. 9-17.

Rus Runo, Salvador y Meable, Joaquín E., 2001: Justicia, derecho y fuerza. Madrid, Tecnos.
Schmill, Ulises, 1996: “Un poema de Hans Kelsen”. Doxa: Cuadernos de Filosofía del Derecho,

núm. 19, pp. 33-36.
Shivakumar, Dhananjai, 1996: “e Pure eory of Law as Ideal Type: Defending Kelsen on

the Basis of Weberian Methodology”. e Yale Law Journal, vol. 105, núm. 5, art. 5, pp.
1383-1414.

Skolimowski, Henryk, 1979: Racionalidad evolutiva. Valencia, Cuadernos Teorema 35.
Spector, Horacio, 2006: “Justicia y bienestar desde una perspectiva de derecho comparado”, en

Kluger, Viviana (ed.), Analisis económico del Derecho, Buenos Aires, Heliasta, pp. 40-58.



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[110] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Tur, Richard y Twining, William (eds.), 1986: Essay on Kelsen. Oxford, Oxford University
Press.

Voegelin, Eric, 2006: La nueva ciencia de la política. Una introducción. Buenos Aires, Editorial
Katz.

Walter, Robert, 1985: Hans Kelsen: Ein Leben im Dienste der Wissenscha. Viena, Manz.
Weber, Max, 2011: La ética protestante y el espíritu del capitalismo. México, Fondo de Cultura

Económica.

Notas

1 Como habrá notado el lector en el título del trabajo, se eligió trabajar principalmente con la
primera edición de 1934 de la Teoría Pura del Derecho. Algunas de las razones de esta decisión
reeren a querer reejar algunas de las capas semánticas referentes al problema del derecho y la
ciencia moderna, actualmente poco visibles por la atención prestada a otros elementos de dicha
obra, aunque también por el a veces “modo oscuro en el que Kelsen explica su teoría” (Raz,
1979, p. 122). Para lograr esa tarea, siguiendo la sugerencia de algunos especialistas en la
materia, deberemos atender a algunos elementos retóricos que se destacan en la primera
edición y que se maniestan un tanto opacos en la segunda (vale aclarar que esta reexión
surge de una detenida comparación entre las dos ediciones, concentrada especialmente en los
capítulos 1 −“Derecho y naturaleza”− y 2 −“Derecho y moral”−, en donde por el carácter de las
temáticas −menos lógicas− la narrativa se vuelve especialmente importante para comprender
las especicidades y detalles de la cuestión). En este sentido, nos apoyamos en las conclusiones
de Friedrich Lachmayer, quien dice que “La primera edición de la Teoría Pura es, para un
análisis retórico, todavía mucho más adecuada que la segunda. En la primera edición el
lenguaje es más fresco, no tan defensivamente cerrado como en obras posteriores” (Lachmayer,
1984, p. 127). Con todo, si nos atenemos al estudio de comparación de ambas ediciones que
realizaron José Juan Moreso y Pablo Navarro, es posible decir que de las cinco diferencias más
marcadas (sobre “la naturaleza de las normas”, “la relación entre validez y ecacia”, “la naturaleza
de la ciencia jurídica”, el “conocimiento del derecho y puntos de vista” y la “coherencia y
completitud en el derecho” ), solamente aquella relativa a la naturaleza de la ciencia jurídica
podría tener implicancias determinantes en el trabajo que aquí planteamos (Moreso y Navarro,
2011, pp. 28-32). Así y todo, lo cierto es que el cambio epistemológico mencionado por
estos autores se relaciona al modo en que el jurista podría vincularse con las normas jurídicas:
mientras que en la primera edición era este el que las construía a partir de ciertas categorías
conceptuales especícas de la ciencia jurídica, en la segunda edición la tarea de aquel consiste
en describir neutralmente y sistemáticamente el derecho positivo, entendiendo esta operación,
claro está, como posible (Moreso y Navarro, 2011, p. 30). Por todo lo expresado, habiendo
valorado −a partir de lo concluido por otros especialistas− como nulos o escasos los efectos
negativos de servirnos principalmente de la primera edición, y atendiendo a la necesidad de
contar con una retórica uida para desmontar las capas sedimentadas y hacer visible el por
momentos oculto vínculo entre las ciencias de la naturaleza y el derecho a partir de las tensiones
alrededor del signicado que tuvo la ciencia moderna para Kelsen, es que hemos decidido
jar la atención en la Teoría Pura del Derecho de 1934. Es importante decir que a los nes
de un correcto análisis, tuvimos en cuenta las precisiones terminológicas de la traducción que



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [111]

Gregorio Robles deja asentadas en su “Presentación” (2011, pp. 30-32), así como también la
primera versión al castellano de Roberto Vernengo (Kelsen, 1979). Finalmente, todo esto no
implica eliminar (más bien todo lo contrario) la posibilidad de proyectar los resultados de este
artículo sobre la segunda edición de 1960 e incluso tratar, en un trabajo futuro, de evaluar sus
posibles efectos sobre la Teoría general de las normas, obra a la que conviene ser introducido
por el texto de Michael Hartney (1994). En relación a este punto, también debería tenerse
presente el trabajo de Riccardo Guastini sobre los vínculos entre el último Kelsen y la ciencia
(1999, pp. 127-141 y 256-262).

2 Para un análisis de esta obra de Kelsen, aún hoy son ampliamente reconocidos los estudios
acogidos por Stanley Paulson y Bonnie Paulson (1998), así como por Richard Tur y William
Twining (1986). En cuanto a la periodización de la obra de Kelsen en relación a la construcción
de su teoría jurídica, también son fundamentales los textos de Stanley Paulson en el Oxford
Journal of Legal Studies (1998, pp. 153-166; 1999, pp. 351-364).

3 Para el lector interesado en la vida de Kelsen y en las discusiones de la época en las que
nuestro autor se inscribía, véase la biografía realizada por Robert Walter (1985) y la minuciosa
descripción del contexto vienés que Clemens Jabloner llevó adelante (1998). Asimismo,
téngase presente el estudio más general, aunque ineludible para comprender aquél período
austríaco, de William Johnston (1983).

4 Una lectura atenta de Teoría pura del derecho permite visualizar hasta qué punto todos esos
estudios atraviesan dicha obra, tal y como puede notarse, por tan sólo poner dos ejemplos, en
el tratamiento de la sociología jurídica (Kelsen, 2011, pp. 46-47) y del dualismo de la teoría
del derecho y la superación en el que se alumbra el análisis jurídico a partir de consideraciones
económicas, sociológicas, psicológicas, etc. (Kelsen, 2011, pp. 67-81).

5 Debe tenerse presente que Kelsen era un intelectual comprometido con la lengua alemana, así
como con la literatura en sus diversas formas (Schmill, 1996).

6 Aquí ampliamos el espectro de temáticas kelsenianas mencionadas en el erudito y detallado
prólogo de José Juan Moreso y Pablo Navarro a la Teoría Pura del Derecho, quienes
allí mencionan la “teoría del derecho, derecho constitucional, losofía moral, teoría
social, derecho internacional, psicoanálisis, epistemología, historia de las ideas y teoría
política” (2011, p. 7), dejando por fuera las problemáticas vinculadas a la losofía de la
naturaleza, la cosmología y las ciencias de la naturaleza. Este es otro argumento más que
respalda la armación que aquí hacemos en relación a la ausencia de una reexión crítica
sobre estos temas, así como de la necesidad de revitalizar la importancia que ellos tienen para
comprender la obra de Kelsen.

7 Coincidimos aquí con una nota al pie del “Estudio Preliminar” al libro de Kelsen, ¿Qué es
la Justicia?, en la que Calsamiglia, aunque concentrado en los escritos políticos y recayendo
principalmente sobre los discípulos de Kelsen, también insiste en la necesidad de quebrar con
esa mirada parcializada con la que usualmente se aborda la obra kelseniana (2008, p. 9).

8 En esa misma dirección, y más allá de que muchos de los temas que se abordarán durante
el presente también podrían ser abordados desde otros textos como por ejemplo ¿Qué es
Justicia? o más especícamente en La doctrina del derecho natural ante el tribunal de la ciencia,
cabe justicar la elección del trabajo referido en el cuerpo textual con las mismas palabras de



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[112] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Kelsen, ya que es él quien arma dedicar este preciso ensayo a la cuestión losóca, política
y epistemológica que nos atañe en relación al derecho y la ciencia moderna: “resulta extraño
asumir −y este ensayo intenta vericar este concepto− que existe un paralelismo externo, y
tal vez también una relación interna, entre la Política y otras ramas de la Filosofía como la
epistemología (es decir, la teoría del conocimiento) y la teoría de los valores. El antagonismo
entre absolutismo y relativismo losóco ocupa un lugar entre estas dos teorías” (Kelsen,
2008a, p. 113). Con todo, también debe tenerse presente que en muchos casos, quizá debido
a que estos textos fueron escritos con suma cercanía uno de otro (Absolutismo y relativismo en
filosofía y en política en 1948, La doctrina del derecho natural ante el tribunal de la ciencia en
1949 y ¿Qué es justicia? basado en una conferencia de 1952), existen varios abordajes que son
muy parecidos entre sí, al menos sobre los puntos que nosotros quisiéramos destacar, con lo
cual mencionar la variedad de textos podría transformarse en un gesto reiterativo. El caso de La
doctrina del derecho natural ante el tribunal de la ciencia es un claro ejemplo de ello, salvo por
las consideraciones que realiza sobre la losofía moderna (Kelsen, 2008d), lo cual representa
un eje sumamente interesante, aunque no indispensable para el objetivo del presente trabajo,
ya que aquí nos enfocamos en las implicancias del espíritu de la ciencia moderna.

9 En este sentido, compartimos la crítica de Calsamiglia (2008, pp. 10-11) a Lumia (1963, p.
74) en lo relativo a que Kelsen, lejos de manifestarse exento de cualquier posición valorativa,
tan sólo se limita a señalar el falaz intento de construir un solo sistema de valores, así como
también exponer a las personas a la difícil situación de tener que decidir por ellos mismos
aquello que defenderán. De hecho, en su texto ¿Qué es justicia?, Kelsen arma que “El punto
de vista según el cual los principios morales constituyen sólo valores relativos no signica que
no sean valores” (2008c, p. 59).

10 Sobre este punto, debemos sugerir al lector el libro La paz por medio del Derecho de Kelsen
(2008f ), publicado poco antes de la nalización de la segunda guerra mundial. Frente a las
doctrinas militares y geopolíticas contemporáneas, un texto como ese podría ayudar a renovar
el espíritu crítico sobre el tema con audaces y ecaces argumentos. En este sentido, también
se recomienda la lectura del texto “La utopía realista de Hans Kelsen” de Massimo La Torre y
Cristina García Pascual (2008, pp. 9-19),

11 Así también lo entendió Carlos Cossio en su “Prólogo” a la Teoría Pura del Derecho (1946, p.
9). Asimismo, véase el trabajo de Joseph Raz (1979).

12 Al respecto, remito al estudio de Stanley Paulson sobre la inuencia del neokantismo en la
Teoría pura del derecho (1992, pp. 311-332).

13 Existe una dicultad intrínseca a la tarea de demostrar que existe poca bibliografía sobre la
depuración de las ciencias de la naturaleza. Con todo, esa situación podría comprobarse en los
portales de revistas académicas, así como también constatando que, en muchas introducciones
a esta obra, cuando se reeren al problema en cuestión, no existe cita alguna, lo cual se opone
considerablemente a lo que sucede con las otras temáticas, tal y como puede vislumbrarse,
por ejemplo, en un caso dónde el trabajo de referencias bibliográcas sobre cada punto de la
Teoría pura del derecho es notable pero que en lo concerniente al eje “derecho y naturaleza” no
hay referencia alguna (Moreso y Navarro, 2011, p. 17). Del mismo modo, puede visualizarse
que en trabajos especialmente dedicados al problema de la depuración, como lo es el de
Joseph Raz, se insiste en estudiar la pureza en relación a aspectos sociológicos, políticos y



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [113]

morales (1988, p. 238). Asimismo, consideramos estar respaldados en esa crítica al canon ya
que coincidimos con un reconocido especialista en el ámbito nacional e internacional en lo
relativo a las teorías jurídicas y en particular a la de Kelsen como lo fue Enrique Marí, quien
al referir a un artículo sobre “Dios y el Estado” decía que “Este artículo, junto con otros que
constituyen una dimensión muy distinta de los análisis de Hans Kelsen en la medida que
atañen a sociología, psicoanálisis, losofía griega, han sido completamente desatendidos por
los teóricos del derecho que han tornado siempre alrededor del formalismo de la Teoría Pura
del Derecho” (Marí, 2009, p. 45).

14 Con todo, es importante recordar que todavía hoy se continúan buscando nuevos modelos, ya
que como dice Alicia Ruiz, “las teorías críticas se preguntan acerca de los temas omitidos por el
pensamiento jurídico que va de Ihering a Kelsen, pasando por Weber. Al hacerlo, producen una
ruptura de carácter epistemológico porque abandonan un modelo explicativo y lo sustituyen
por un modelo dialéctico-comprensivo” (2009, p. 10).

15 Para los estudiosos de los vínculos entre el derecho y Max Weber, sugerimos el trabajo de
Dhananjai Shivakumar (1996).

16 De allí que justamente haya que ser precavidos respecto de los avances que fue logrando el
“análisis económico del derecho”, ya que en el prisma económico podría estar inltrada la
axiomática de las ciencias de la naturaleza que Kelsen habría querido depurar para cuidar al
derecho. De hecho, no es casualidad que, como bien demostró Guillermo Cabanellas (2006,
pp. 21-28), aquella corriente no provenga solamente de los desarrollos que la Escuela de
Chicago desplegó a partir de la década de 1960, sino también y más remotamente responda
a teorías inauguradas aunque de forma incipiente por David Hume en su Treatise of Human
Nature en 1739, Adam Ferguson en su An Essay on the History of Civil Society de 1767 y
Adam Smith en su An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations de 1776,
todos ellos autores que respondían a una dimensión del paradigma cientíco newtoniano
(véase Beresñak, 2017, pp. 363-374). De todas formas, también debe tenerse presente la
inuencia de esas mismas corrientes económicas y de la losofía moral en la investigación
jurídica del common law que propone Horacio Spector (2006, pp. 40-46), aun cuando este se
focalice en el modo en que la losofía política y moral anglo-americana fue inuenciada por el
utilitarismo de autores como Jeremy Bentham, James Mill, James Stuart Mill y Henry Sigdwick
(también tomados en parte por el modelo cientíco de Newton), y luego por la concepción
instrumentalista, dando nalmente con los trabajos de Ronald Coase, e Problem of Social
Cost (1960), y de Guido Calabresi, Some oughts on Risk Distribution and the Lau of Torts
(1961), entre otros.

17 No obstante, quizá quepa citar las palabras de Viviana Kluger, quien reriendo a la teoría de
Kelsen y a las razones esgrimidas por Horacio Spector respecto de la expansión del modelo
del análisis económico del derecho en Estados Unidos, dice “que la teoría jurídica dominante
en ese país es el realismo jurídico, que enseña que la ciencia jurídica debe explicar y predecir
las sentencias utilizando los patrones explicativos usuales en las ciencias sociales positivas.
Teoría que rechaza la utilización cientíca de conceptos normativos como la validez de Kelsen,
frente a la opinión de los realistas que sostienen que el lenguaje jurídico puede ser utilizado
en la argumentación ante los tribunales, e incluso en la redacción de los fallos judiciales, pero
carece de contenido empírico adecuado para la formulación de una teoría cientíca sobre el



 Fernando Beresñak  DOI:10.5347/50.2019.152

[114] Isonomía • Núm. 50 • 2019

derecho” (Kluger, 2006, pp. 8-9). Es este un claro ejemplo de la tensión que surge al interior
de los modelos cientícos que intentan dar sustento al derecho contemporáneo.

18 En relación al problema lógico que implica el abordaje de las normas, nos permitimos remitir
aquí tanto al maduro texto de Kelsen de 1979, Teoría general de las normas, como así también
al enriquecedor diálogo que aquel iniciara con Ulrich Klug, y que mantuviera entre 1959 y
1965, sobre la relación entre las normas jurídicas y los principios lógicos, así como sobre la
posibilidad o imposibilidad de la aplicabilidad de estas a aquellas (Kelsen y Klug, 1988, pp.
27-130). La importancia de dicha discusión no sólo se corresponde con un debate teórico en
torno al modo en que los jueces deberían o no utilizar las reglas de la lógica, sino más bien a
que actualmente se debate si la lógica moderna, a través de los métodos electrónicos, estaría
en condiciones de tener un rol predominante en ciertos procesos jurídicos, lo cual bien podría
constituir un cambio en el derecho aunque ya de orden metafísico. Pero como era natural
para la época, nos comenta Eugenio Bulygin, dicho tema fue apenas tocado (1988, p. 143).
Con todo, quizá sea interesante y sumamente sugestivo reproducir las siguientes palabras que,
según Bulygin, Kelsen, uno de los máximos juristas del siglo XX, le habría dicho en el último
encuentro que mantuvieron: “Si hoy tuviera que comenzar de nuevo, lo primero que haría es
estudiar Lógica Matemática” (Kelsen citado por Bulygin, 1988, p. 143).

19 Con todo, existe otra mirada sobre el tratamiento platónico del problema del derecho, visible
principalmente en la gura de Trasímaco, relatada con elegancia por Salvador Rus Runo
y Joaquín E. Meabe (2001, pp. 88-130). Este trabajo es de fundamental importancia para
comprender las vicisitudes del atormentado siglo XX, tal y como lo sugieren sus mismos
autores.

20 Kelsen mantiene una posición similar durante el apartado primero del texto La doctrina del
derecho natural ante el tribunal de la ciencia (2008d, pp. 66-70). Pero del mismo modo,
también es visible ahí, como también en Causalidad y retribución, su sesgo respecto de la
construcción socio-política de la ciencia moderna cuando arma que “puede demostrarse
fácilmente que la Ciencia moderna es el resultado de un proceso que se caracteriza por la
tendencia a liberar la interpretación de la naturaleza de las categorías sociales” (Kelsen, 2008e:
69-70).

21 En parte, fueron estas operaciones al interior del positivismo jurídico formalista las que,
como bien demostró Calsamiglia en su libro Kelsen y la Crisis de la Ciencia Jurídica (1978),
comenzaron a dar cuenta de la crisis del modelo cientíco jurídico que se venía desarrollando
hasta entonces. Siguiendo las sugerentes hipótesis de ese libro, podría decirse que durante el
lapso de tiempo en que fue elaborada la obra kelseniana comenzó a desmoronarse el edicio de
presupuestos ideológicos y culturales que sostenía a los paradigmas cientícos jurídicos. Pero,
con todo, veremos que Kelsen no aplicará el mismo rigor en desmontar los que sostenían a la
construcción de la ciencia moderna.

22 Sobre la autonomía jurídica, Calsamiglia se expide con total justicia al armar que Kelsen
consideraba que toda ciencia crea su objeto y por ende la ciencia jurídica debería crear un
método propio; y que justamente por eso, y en su calidad de discípulo crítico de la dogmática



Las ciencias de la naturaleza en la primera edición de la “Teoría pura del derecho” de Hans Kelsen

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [115]

alemana proveniente del Derecho Público, requería un “método especícamente jurídico que
permitiera a la ciencia jurídica alcanzar la ansiada autonomía” (Calsamiglia, 1978, p. 7).

23 En su libro Sociología y Filosofía del Derecho, Elías Díaz (1980) se opone al intento kelseniano
de sostener la igualdad entre ciencia y racionalidad para así hacer avanzar al derecho.

24 Puede visualizarse parte de esta operación en el tratamiento analítico de la norma jurídica
como “deber jurídico” o como “facultad −subjetiva−” con su correspondiente participación
en la creación del derecho (Kelsen, 2011, pp. 72-74).

25 Véase por ejemplo el análisis implementado en el capítulo “La interpretación” (Kelsen, 2011,
pp. 101-112) y más especícamente el punto 39 denominado, justamente “La ilusión de la
seguridad jurídica” (Kelsen, 2011, p. 107).

26 Con todo, es importante señalar que ni esta lectura de la historia de la Revolución Cientíca
ni esos postulados supuestamente newtonianos se corresponden con el proceder de los
fundadores de la ciencia moderna. El accionar de estos así como la construcción e implicancias
de los enunciados de Newton son mucho más complejos de lo que aparentan a primera vista
y de lo que el denominado newtonianismo dejó entrever. Pero dado que aquí nos interesa la
lectura de Kelsen para comprender su posicionamiento, y no ajustar la interpretación sobre
la cosmovisión cientíca, seguiremos adelante con el trabajo no sin antes remitir a quien le
interese este tema al siguiente trabajo: Beresñak, 2017).

27 Pero luego, no sólo ampliará la problemática, sino que reabrirá una temática fundamental que
logró atravesar la historia del pensamiento occidental, al sostener que es factible entablar un
debate “sobre si el ámbito propio del espíritu es más amplio que el que corresponde al valor, al
deber o a la norma” (Kelsen, 2011, p. 48). Problemática para nada menor que el autor dejará
allí planteada y que no volverá a retomar de forma directa en toda su obra, por lo que nosotros,
al menos aquí, reproducimos su gesto.

28 Es interesante recuperar acá el modo en que, bajo un recorrido similar, Boaventura de Souza
Santos observa el signicado de la ciencia moderna: “De la losofía griega al pensamiento
medieval, la naturaleza y el hombre se pertenecen mutuamente en cuanto especicaciones
del mismo acto de creación. La ciencia moderna rompe con esta complicidad, una ruptura
ontológica y epistemológica que deshumaniza a la naturaleza en el mismo proceso en que
desnaturaliza al hombre. Al transformar la naturaleza en objeto pasivo de un poder arbitrario,
ética y políticamente neutro, la ciencia moderna construyó sobre ella un edicio intelectual
sin precedentes en la historia de la humanidad” (2009, p. 455). Sobre esta construcción
supuestamente neutra pareciera erigir Kelsen su teoría pura del derecho. Pero una vez más,
debemos recordar, sirviéndonos esta vez de Paul Feyerabend, que esa neutralidad es tan sólo
aparente (1976, p. 18).

Recepción: 06 septiembre 2018
Revisión: 27 febrero 2019

Aceptación: 15 marzo 2019


