Sobre el fundamento practico
dela penaen Immanuel Kant

On the Practical Grounds of Punishment in Immanuel Kant

Miguel Her szenbaun

UBA - Conicet, Argentina
mher szen@gmail.com

Resumen: La teoria de la pena ideada por Kant suele ser estudiada sin consideracién del marco
filoséfico que le da sentido y fundamentacion. La intencién del presente trabajo es explicitar la
fundamentacién tedrico-filoséfica que sostiene a dicha teoria de la pena. Me propongo exhibir
cémo Kant deriva el cardcter categérico de la ley penal a partir del principio del Derecho
y del imperativo categérico. Esta fundamentacién tedrica del cardcter categérico de la pena
se sostendrd en tanto podamos comprender en qué sentido y por qué la razén es capaz de
imponerse a si misma principios categéricos de accidn, es decir, deberes.

Palabras clave: Kant, pena, ley, razon.

Abstract: Kant’s theory of punishment has been studied without any further consideration
of the wider philosophy that grounds it. In this article, I will seek to make explicit Kant’s
theoretical/philosophical grounding of the theory. I will intend to exhibit how Kant deduces
the categorical character of criminal law from the Principle of Right and the categorical
imperative. This theoretical grounding of the categorical character of punishment will hold
only insofar as it is possible to understand why Reason is capable of imposing categorical
principles of action—i.e. duties—to itself.

Keywords: Kant, punishment, law, reason.

|. Introduccion

Una de las preocupaciones mas profundas del pensamiento juridico-filoséfico radica
en la pregunta por la naturaleza y fundamento de la ley penal y del castigo. Es
precisamente en el terreno de la legislacién penal, alli donde el Derecho manda castigar
a un semejante, donde surge una serie de preguntas por la racionalidad y fundamento
de dicho ordenamiento normativo. En el presente trabajo quisiera ocuparme de la
teorfa de la penaideada por Kant, es decir, de la justificacion filoséfica del castigo segtin

el pensador de Kénigsberg.

Isonomia e Ntim. 50 e 2019 « DOI:10.5347/50.2019.151 o [49]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

La obra filos6fica de Immanuel Kant tiene un lugar de suma importancia en la
historia de la filosofia. El pensamiento maduro de Kant se propuso evaluar las aptitudes
de larazén humana en los distintos terrenos en los que esta se atribuye jurisdiccion. Asi,
el proyecto filoséfico de Kant se construye como un procedimiento judicial en el cual
la razén debe comparecer ante el tribunal y acreditar la legitimidad de sus potestades
invocadas.

En congruencia con semejante proyecto de revisién critica de los alcances de las
facultades de larazén, es sensato esperar de la obra kantiana algtn tipo de ponderacién
sobre la racionalidad de la sancién penal. En otras palabras, si el proyecto kantiano se
caracteriza por estudiar a la razén y determinar los limites de su legitimidad en cada
uno de los terrenos de conocimiento en los que ella se jacta de tener autoridad, es
pertinente preguntarse si la razon es capaz de brindar una justificacién de la aplicacién
de las penas. Es decir, hemos de preguntarnos si la razén tiene legitimidad para brindar
un fundamento del derecho penal y de la imposicién de castigos.

La obra de Kant conforma un sistema, lo que la hace dificil de ser apreciada
y comprendida si la tomamos por partes. Con esto quiere decirse que no puede
entenderse lo que Kant diga sobre la naturaleza de la pena y su fundamento si no
encuadramos esta cuestion en el marco mas general de su filosofia, especialmente en
lo que se refiere a su filosofia préctica.

Precisamente, al no considerar este recaudo, intérpretes tales como Mike Materni,
Ulrich Klug y Luis Jiménez de Asta suelen reducir el tratamiento kantiano de la ley
penal aun breve catdlogo que comprende unos pocos titulos: formalismo, punitivismo,
teologia y retribucionismo. Materni, por ejemplo, sostiene que Kant fundamenta el
castigo en la mera retribucién, sin una justificacion ulterior. El autor afirma que el
filésofo de Konigsberg postula el cardcter categérico de la ley penal —esto es, el deber
de aplicar penas sin consideracion alguna de factores tales como su utilidad o sus
consecuencias para el malhechor, la comunidad o la victima- sin dar razones de tal
cardcter categérico y, por ultimo, que la filosofia prictica de Kant se sostiene en
férmulas vacias que no permiten inferir legitimamente ningtn contenido positivo
(o bien pueden ser aplicadas a cualquier contenido y justificar, por tanto, cualquier
accién) (Matemi, 2013, pp. 272-273). En estas criticas, Materni sigue esencialmente
una tradicién de lectura vigorizada en el siglo XX por Klug, una interpretacién
plasmada en textos como Skeptische Rechtsphilosophie und humanes Strafrecht y
“Abschied von Kant und Hegel’! el tltimo de los cuales Georg Mohr calificé lisa y
llanamente de “difamatorio” (Mohr, 2009, p. 469).

Esta tltima critica contra Kant es, precisamente, lo que se ha catalogado -
peyorativamente— como el formalismo kantiano. La critica consiste en lo siguiente: la
ética kantiana se encuentra fundada en el imperativo categdrico —el que se estudiard
en la seccion I1I-. El imperativo categérico es —dicho en pocas palabras— un principio

[50] Isonomia « Niim. 50 « 2019



Sobre el fundamento practico de la pena en Immanuel Kant

moral de la razén que se presenta bajo la forma de una férmula que es utilizada para
evaluar qué reglas de conducta pueden valer como leyes morales universales (y, por
tanto, ser obligatorias para todos los seres racionales). La clave de dicha evaluacion
consiste en ponderar si se puede desear que tal regla sea universalizada, es decir, sea
aplicada como ley universal de manera irrestricta. Al basarse en una mera férmula que
carece en si misma de todo contenido determinado, criticos como Materni y Klug
consideran que la ética kantiana es incapaz de deducir una obligacién moral concreta.
En otras palabras, si el primer principio de la moral kantiana es nada més que un
enunciado que se caracteriza Unicamente por imponer una forma universal, parece
resultar imposible deducir de él alguna prescripciéon concreta.” O bien, por el contrario,
la f6rmula que sirve de piedra basal para todo el sistema ético kantiano, es una garantia
facilmente vulnerable que termina por permitir que cualquier regla se convierta en una
ley moral.’

Las criticas contra Kant no se ocupan tunicamente de su presunto formalismo. Como
he mencionado, Materni y Klug hablan de punitivismo y retributivismo. Aunque el
término punitivismo no debe necesariamente ser tomado como una afrenta, en el
contexto en el que se lo usa como una critica contra Kant se lo entiende como punicién
per se, es decir, como un castigo no motivado en una fundamentacién ulterior y sin
utilidad alguna. Esta acusacién viene vinculada al concepto de resributivismo que,
nuevamente, no se trata en s{ mismo de un término agravioso:" en este contexto debe
ser entendido como la concepcién del castigo como una mera repeticién del mal
realizado por el delincuente, es decir, concebir la pena como venganza (fundada en
el mero obrar del malhechor y su merecimiento moral de sancién). Entre quienes
han atacado el presunto retributivismo kantiano, se puede contar al destacado jurista
aleman, Claus Roxin. El jurista ha sostenido que la teoria retributiva de la pena es
insostenible tanto en términos cientificos como practicos. Se tratarfa, segiin este autor,
de una teorfa que fundamenta la aplicacién de castigos sélo en la existencia de culpa,
volviendo al juez un representante de un tribunal divino, con la tarea de realizar
la justicia en la tierra, lo que atenta contra el ideal democrético segun el cual todo
poder politico deriva del pueblo. En términos précticos, la teorfa retributiva no brinda
elementos pertinentes para combatir o disminuir el delito.’

En linea con Roxin, en el medio iberoamericano, Jiménez de Asta ha interpretado
la posicion kantiana sobre la pena como una fundamentacion teoldgica del castigo. El
autor califica a la teorfa de la pena kantiana como un “retribucionismo moral” y sefiala
que esta teorfa “arranca de un principio teoldgico para basar el Derecho punitivo y
deduce de ¢l la relacién imperativa entre el juez y el juzgado” (Jiménez de Astia, 1964, t.
I1, p. 41). Esto significa que, segun el autor espanol, el fundamento kantiano de la pena
se encontraria en un mandato teoldgico que ordenaria de manera categérica realizar el
ideal de justicia en la tierra. Jiménez de Astia no desarrolla las problematicas politicas

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [S1]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

que se deducirfan de esto, pero es facil advertirlas. Si el autor espafol estd en lo cierto,
en Kant habria una fundamentacién teoldgica del Estado y de su poder punitivo, lo que
a su vez conducirfa a una confusa mezcla entre moral, derecho y religién, haciéndose
en consecuencia imposible la fundacién de un Estado laico. A esto se suma la dificultad
que implicaria pretender brindar una justificacién racional del poder punitivo, cuando
se alega su origen divino.

En sintesis, los intérpretes criticos antes mencionados ofrecen una caracterizacidon
de la teoria kantiana de la pena segtin la cual Kant defiende un posicionamiento moral
dogmatico, fundado en razones teoldgicas, que conduce a la mera imposicién de un
castigo sin mayores justificaciones ni razones de utilidad individual o colectiva. Todo
ello, revestido de una aparente justificacién racional, basada en férmulas vacias que no
pueden justificar ninguna accién concreta (o bien pueden justificar cualquier accién).
Es la tarea del presente trabajo demostrar que esto es una imagen distorsionada y
parcial del pensamiento kantiano.

Mis all de estos intérpretes radicalmente criticos, se encuentran otras dos grandes
lineas de interpretacién. Por un lado, contamos con quienes entienden que la teorfa de
la pena kantiana se sostiene fundamentalmente sobre el concepto de disuasidn: en este
sentido, el fundamento de la pena para Kant seria su rol como elemento disuasorio para
el delincuente. Del otro lado, contamos con quienes sostienen que la teorfa kantiana
de la pena es fundamentalmente retributivista (ya no entendido esto en un sentido
peyorativo): la pena se fundamenta en la necesidad de retribucidn. Se debe, entonces,
imponer el castigo en razén del mal obrar del delincuente, y dentro de los limites del
desvalor de su accién. Veamos dos de los mas importantes representantes de dichas
posturas.

En favor de la teoria kantiana de la pena como disuasion, se destaca la posicion de
Sharon Byrd. La autora hace una serie de distinciones que resultan de mayor interés. En
primer lugar, diferencia la funcién del castigo en el contexto del estado de naturaleza
de aquel de la sociedad civil. En el contexto del estado de naturaleza, el castigo o la
coaccidn se relaciona con una retrotraccidn del estado de cosas a la situacién anterior a
la comisién del delito. Es decir, la aplicacién del castigo es la reaccidn autorizada ante
la comisién de un delito que afecte la libertad de la victima y su objetivo inmediato es
restaurar dicha libertad. En el contexto de la sociedad civil, ya no se trata, entiende la
autora, de la defensa inmediata de la libertad o propiedad de un individuo particular,
sino que la facultad de defender los propios derechos ha sido volcada sobre la sociedad
civil misma. De esta manera, el delito pasa a ser visto como un acto contrario a la
voluntad de la comunidad y la imposicién del castigo ya no es un medio para restaurar
la libertad o los derechos de un particular, sino que se tratarfa de una manifestaciéon
de la voluntad comunitaria en pos de una disuasién general de la comisién de delitos.
El fundamento, entonces, del castigo legal es la disuasion. A este esquema, se agrega

[52] Isonomia « Niim. 50 « 2019



Sobre el fundamento practico de la pena en Immanuel Kant

el papel de la retribucién. La razén del castigo no radica en esta retribucidn, pero ella
impone un limite a la sancién con el objetivo de que el delincuente no sea utilizado
por la sociedad como un medio para un fin ulterior. Asi, la medida justa del castigo
esta dada por dos limites: la disuasion es el criterio por medio del cual se determina el
minimo de castigo; la retribucién impone el limite méximo.’

Si bien las distinciones teéricas propuestas por Byrd son de fundamental
importancia para una teorfa politica de la pena (especialmente las funciones atribuidas
a la disuasién general y a la retribucién), lo cierto es que no creo que la autora sea
fiel al texto kantiano. Por un lado, resulta poco viable la distincién que pretende
hacer entre un fundamento del castigo en el contexto del estado de naturaleza y un
segundo fundamento del castigo en el contexto de la sociedad civil. En ambos casos, el
fundamento que otorgue validez y legitimidad al castigo debe ser el mismo, y debe ser
un fundamento tanto juridico como moral. Es decir, si el fundamento del castigo es la
disuasion, deberia serlo paraambos dmbitos. Por otra parte, como se verd mds adelante,
entiendo que el fundamento del castigo para Kant no es la disuasién, sino un mandato
practico categdrico, cuyo efecto (valioso, aunque secundario) es la disuasion. A su vez,
la Metafisica de las costumbres no parece brindar fundamento textual a la presunta
distincién entre dos tipos de fundamento del castigo en relacién al contexto en que
este se aplica (estado de naturaleza/sociedad civil). Por el contrario, el fundamento
del castigo se presenta en la Metafisica de las costumbres en el contexto en el que Kant
introduce los principios generales del derecho y, por tanto, esto hace presumir que el
fundamento del castigo es uno solo y para ambos estados.

En cuanto a la interpretacin retributiva de la teorfa kantiana de la pena, se destaca
la posicién de Fleischacker. Segtin este autor, el fundamento de la pena en Kant se
encuentra en un principio retributivo de acuerdo con el cual se repite en la persona del
delincuente el mal que este ha llevado a cabo sobre la victima. Fleischacker entiende
que esto no implica que Kant brinde una fundamentacién moral del castigo, aunque
st admite el valor moral de la imposicién de la pena como un fin en si mismo. En
otras palabras, aunque su fundamento no sea moral, el castigo retributivo cumple una
funcién moral al hacer que el criminal viva bajo la misma ley que ¢l implicitamente
postula en su acto criminal. De esta manera, entiende el autor, la ley universal del
derecho consiste en aplicar a cada quien la regla concordante con la maxima expresada
en su conducta:” sila conducta del delincuente expresa que este se gufa por una méxima
(regla personal) que autoriza el desprecio a la vida ajena, la comunidad actuara con ¢l
segun las mismas pautas.

En mi opinién, la posicion de Fleischacker tiene varios problemas. En primer lugar,
es inadmisible considerar que la filosofia prictica kantiana impondria el deber de
aplicar como ley sobre la persona del criminal la maxima no universalizable (y por
tanto, inmoral) de su accién.’ Esto supone ignorar aspectos centrales de la filosoffa

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [S53]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

préctica kantiana, sobre los que volveremos en la seccién III. En segundo lugar,
Fleischacker parece hacer un rodeo retérico para distinguir el fundamento moral del
castigo de su valor moral y asi poder rechazar que el origen del mandato de aplicar
castigos de manera categdrica es de cardcter moral, es decir, que el fundamento del
castigo es moral. A través de esta distincidn, el autor intenta negar el fundamento
moral del castigo, pero atribuye un valor moral a su efectiva aplicacién. Fleischacker
parece olvidar que, para la filosofia kantiana, el valor moral de una conducta depende
de que esta se encuentre motivada en la conciencia del deber y que la méxima de dicha
accion pueda valer como ley universal. En otras palabras, toda accién que posea valor
moral debe estar en concordancia con y fundada en una ley moral. En consecuencia,
es un sinsentido afirmar que la pena tiene valor moral pero no fundamento moral.
Pareciera que el procedimiento argumental de Fleischacker es comenzar aceptando de
manera dogmatica el cardcter retributivo del castigo, para luego validarlo revistiéndolo
de un valor moral que se le agrega de manera subsidiaria y secundaria. A mi criterio,
el orden de la fundamentacién del castigo es exactamente el inverso: solo porque
el castigo de ciertas conductas es moral (es decir, se encuentra basado en principios
morales) es que se encuentra racionalmente fundado y su aplicacién es categérica (i.c.
debe aplicarse sin contemplar su utilidad u otros condicionamientos).

Frente a estas tres vias de lectura, quisiera proponer una interpretacién de la
teorfa de la pena desde un punto de vista mds amplio, que permita verla como una
consecuencia de la filosofia practica kantiana. En otras palabras, pretendo sostener que
en el pensamiento de Kant hay un mandato incondicionado racional que ordena la
imposicién de castigo a ciertas conductas cuyas maximas no puedan ser leyes que hagan
compatible la libertad de todos los individuos simultdneamente. De esta manera,
mostrando la concordancia entre la filosofia prictica de Kant y su teoria de la pena,
se lograra desacreditar a sus criticos acérrimos. Por otra parte, al descubrirse como la
sancién se funda en un mandato préictico-racional, se advertird que no son la disuasién
o la retribucién, tomadas como primeros principios, los fundamentos de la pena,
sino que esta se basa en principios caracteristicos de la razén prictica y puede, de
manera subsidiaria e inferida, tener notas retributivas y disuasorias. En la seccion II,
me ocuparé de los elementos textuales que han motivado las interpretaciones antes
mencionadas. En la seccién I11, estudiaré la relacién entre los principios estrictamente
juridicos y el imperativo categérico, a fin de demostrar que el cardcter categdrico del
castigo se deriva de los principios a priori de la razén en su uso préctico.

I1. El pensamiento penal kantiano y algunos problemas de inter pretacion

Como ya se ha sefalado, el objetivo primordial del presente trabajo es ofrecer una
lectura del pensamiento penal de Kant, a fin de hallar la fundamentacién filoséfica

[54] Isonomia « Niim. SO « 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

de la pena y su encuadramiento teérico general. En la presente seccién, quisiera
comenzar indicando algunos de los puntos principales que brindan sustento a las
interpretaciones rivales de la aqui sostenida. Como se ha indicado mas arriba, las
lecturas de la teoria de la pena kantiana se podrian dividir en tres grandes grupos:
por un lado, aquellas que pretenden desacreditarla acusando a la posicién kantiana de
formalismo, punitivismo, retributivismo y teologia; en segundo lugar, se encuentran
aquellas que entienden que la teorfa de la pena kantiana fundamenta el castigo
en la disuasién; por ultimo, tenemos aquellas que lo encuentran en la retribucion.
Lo cierto es que la Metafisica de las costumbres ofrece material textual que podria
servir de sustento para cualquiera de estas interpretaciones. Creo que resultaria
conveniente comenzar por revisar de forma somera el texto kantiano a fin de sopesar
adecuadamente hasta qué punto estas lecturas son viables. Vale empezar por uno de los
elementos fundamentales de la propuesta kantiana, el cardcter categérico del castigo:

La pena judicial [...] no puede nunca servir simplemente como medio para fomentar otro bien,
sea para el delincuente mismo sea para la sociedad civil, sino que ha de imponérsele sélo porgue
ha delinguido; porque el hombre nunca puede ser manejado como medio para los propdsitos
de otro ni confundido entre los objetos del derecho real (Sachenrecht); frente a esto le protege
su personalidad innata, aunque pueda ciertamente ser condenado a perder la personalidad
civil. Antes de que se piense en sacar de esta pena algin provecho para él mismo o para sus
conciudadanos tiene que haber sido juzgado digno de castigo. La ley penal es un imperativo
categérico y jay de aquél que se arrastra por las sinuosidades de la doctrina de la felicidad para
encontrar algo que le exonere del castigo, o incluso solamente de un grado del mismo, por la
ventaja que promete siguiendo la divisa farisaica ‘es mejor que un hombre muera a que perezca
todo el pueblo’! Porque si perece la justicia, carece ya de valor que vivan hombres sobre la tierra

(Kant, 1996, pp. 166-167, AA VI, 331-332).”

Aun cuando se disolviera la sociedad civil con el consentimiento de todos sus miembros [...],
antes tendria que ser ejecutado hasta el tltimo asesino que se encuentre en la cdrcel, para que cada
cual reciba lo que merecen sus actos y el homicidio no recaiga sobre el pueblo que no ha exigido
este castigo” (Kant, 1996, pp. 168-169, AA VI, 333).

Como vemos en los pasajes citados, Kant considera que la pena debe aplicarse de
manera categérica y sin considerar utilidad alguna. Esto ha sido tomado como un
elemento fundamental para destacar el caricter punitivo y retributivo de la teoria
kantiana. Es decir, en la medida en que la pena se aplica de manera incondicionada
y sin atender a su ulterior utilidad, la pena se presenta como la mera retribucién
en la persona del delincuente del mal ocasionado por ¢él. En otras palabras, se trata
fundamentalmente de una mera repeticion del mal, fundada exclusivamente en el mal
obrar del delincuente.

En un sentido semejante se acude a las conocidas referencias de Kant a la /ey del
talion:

Isonomia « Niim. 50 ¢ 2019 [SS]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

Pero ¢cudl es el tipo y el grado de castigo que la justicia publica adopta como principio y como
patrén? Ninguno més que el principio de igualdad (en la posicién del fiel de la balanza de la
justicia): no inclinarse mas hacia un lado que hacia otro. Por tanto, cualquier dafio inmerecido
que ocasionas a otro en el pueblo, te lo haces a ti mismo. [...] Sélo la ley del talidén puede ofrecer
con seguridad la cualidad y cantidad del castigo, pero bien entendido que en el seno del tribunal
(no en tu juicio privado) (Kant, 1996, p. 167, AA VI, 332).

Pero ;qué significa la afirmacidn ‘i td le robas, te robas a ti mismo’? Significa que quien roba
hace insegura la propiedad de todos los demds; por lo tanto, se priva a st mismo (segun la ley del

talién) de la seguridad de toda posible propiedad (Kant, 1996, p. 168, AA VI, 333).

Estas referencias alaley del talidn se suman al elemento precedente. La ley del talidon
parece ser un principio punitivo basado en la l6gica de la venganza. Frente a un dafo
ilicito, se repite uno equivalente en la persona del delincuente o en sus intereses. La ley
del talidn no solo establece el cardcter y fundamento del castigo (la retribucién) sino
que da también su medida justa, la cantidad debida del castigo: el dano que provoca el
castigo debe ser equiparable al provocado por el ilicito.

Junto ala ley del talidn, se presenta la referencia a la pena de muerte que, de alguna
forma, viene a reforzar la imagen punitiva y retributivista de Kant:

Todos los criminales que han cometido el asesinato [...], han de sufrir la muerte; asf lo quiere
la justicia como idea del poder judicial, segin leyes universales, fundamentadas 2 priori. (Kant,

1996, p. 170, AA VI, 334).

Silavenganza es la medida de la justicia, la muerte como pena del homicidio parece
ser una deduccién inmediata. La equiparacion de la muerte de la victima y la del
victimario parece responder al criterio de justicia establecido por la ley del talién.

Los pasajes hasta aqui mencionados suelen ser tomados como fundamento tanto
de las lecturas retributivistas de Kant, como de aquellas que quieren desacreditar la
teorfa kantiana de la pena. Los primeros entienden que la pena como retribucién
supone un limite al poder punitivo en dos sentidos: en primer lugar, en tanto exige
para la aplicacién de una sancién la preexistencia de un hecho lesivo; en segundo
lugar, en tanto establece un tope para el rigor del castigo, i.e. el castigo no puede ser
mis lesivo que el desvalor del acto ilicito. Por su parte, quienes quieren desacreditar a
Kant se valen de estos pasajes para presentar una teoria que desoye el sentido comun,
pues ordena de manera incondicionada la imposicién de un castigo, aun cuando su
aplicacién no provoque ningtin bien ulterior.

Por otra parte, la concepcién de la teorfa kantiana de la pena en términos de
disuasién puede ser asociada al concepto de coaccidn. La coaccién es un mévil para la
accién. La pena interpretada como coaccidn exige entenderla como una disuasién ante
el eventual deseo de cometer un delito. Es en este sentido que la definicién que brinda
Kant de la legislacién juridica abre el camino de una interpretacién de la teorfa de la
pena en términos de disuasion:

[56] Isonomia « Niim. SO « 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

La legislacion que hace de una accién un deber y de ese deber, a la vez, un mévil, es ética. Pero la
que no incluye al tltimo en laleyy, por tanto, admite también otro mévil distinto de la idea misma
del deber, es juridica [...]. [ Tales méviles] tienen que extraerse de los fundamentos paroldgicos de

la determinacién del arbitrio (Kant, 1996, pp. 23-24, AA VI, 219).

Todo lo contrario al derecho es un obstdculo a la libertad segin leyes universales: pero la
coaccién es un obstidculo o una resistencia a la libertad. Por tanto, si un determinado uso de
la libertad misma es un obstéculo a la libertad segtin leyes universales (es decir, contrario al
derecho), entonces, la coaccidn que se le opone, en tanto que obstdculo frente a lo que obstaculiza
la libertad, concuerda con la libertad segtin leyes universales; es decir, es conforme a derecho; por
consiguiente, al derecho estd unida a la vez la facultad de coaccionar a quien lo viola, segin el

principio de contradiccién (Kant, 1996, pp. 40-41, AA VI, 231).

Sobre estos importantes pasajes volveremos en detalle més adelante. Pues aqui
se encuentra tanto la articulacién entre ética y derecho, como el principio que da
fundamento a la aplicacién categérica del castigo. Sin embargo, por el momento solo
quisiera considerar estos pasajes como indicios para una interpretacion disuasionista
de Kant. El fil6sofo expresamente vincula la norma juridica ala imposicién de un mévil
patoldgico o coaccién. Entiéndase por patoldgica aquella determinacion de la voluntad
dependiente de impulsos sensibles (Caimi, 2017, p. 361). En razén de esto, se abre
el camino a una lectura de la pena en términos de disuasion. En otras palabras, la
pena es un motivo o mévil expresado en la norma, dirigido al posible malhechor, a fin
de conducirlo en razén de un fundamento patoldgico (i.c. sensible o corporal) a no
realizar la accidn indeseada.

Por tltimo, quisiera introducir una ultima cuestién que se encuentra relacionada
solo de manera mediata con las diferentes lineas de lectura, pero que indicard un
elemento sobre el que serd relevante explayarse mds adelante. Este es el origen de la
norma penal y el fundamento de su validez. En este sentido, Kant nos brinda dos
pasajes de mayor importancia:

Nadie sufre castigo porque lo haya querido, sino porque ha querido una accidn punible; | ...]. Decir
que quiero ser castigado si asesino a alguien no significa sino decir que me someto junto con todos
los demds a las leyes que de un modo natural serdn también leyes penales, en caso de que haya
criminales en el pueblo. Yo, como colegislador que decreta la ley penal, no puedo ser la misma
persona que, como subdito, es castigada segun la ley; porque como tal, es decir, como criminal,
no puedo tener un voto en la legislacidn (el legislador es santo). Por tanto, cuando yo formulo una
ley penal contra mi, como criminal, es la razén pura juridico-legisladora en mi (homo noumenon)
la que me somete a la ley penal a mi, como capaz de cometer crimenes, por consiguiente, como
otra persona (homo phaenomenon) junto con todas las demds en una asociacion civil (Kant, 1996,

p. 171, AA VI, 335).

El derecho penal es el derecho que tiene el soberano, con respecto a aquél que le estd sometido,
de imponerle una pena por su delito. El jefe supremo del Estado no puede, por tanto, ser castigado
[..] (Kant, 1996, pp. 165-166, AA VI, 331).

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [S7]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

Aqui se presentan dos pasajes que parecen brindar dos visiones opuestas sobre
el origen y fundamento de la pena: una basada en el aspecto racional de todos
los miembros de la comunidad, otra basada en el legitimo derecho de la autoridad
soberana (como diferenciado del mero sibdito), puesto a su vez por sobre la ley penal
en cuestion.

Aqui he intentado presentar brevemente algunos de los pasajes principales a los
que acuden quienes pretenden interpretar la teoria de la pena de Kant de las maneras
indicadas. En la busqueda por establecer el fundamento racional de la pena y la
legitimidad del Derecho penal segtin Kant, serd necesario considerar los puntos
senalados y dar respuesta a las siguientes preguntas: ¢de dénde emana la ley penal?
¢Por qué laley penal, es decir el castigo, debe aplicarse sin una finalidad ulterior, i.c., de
manera categorica? ¢ A qué se refiere Kant cuando dice que laley del talidon es la medida
del castigo? ¢Por qué dice Kant que uno se impone a si mismo la ley penal, pero a la
vez dice que uno no se impone a si mismo la ley penal? Finalmente, ;a qué se refiere
Kant al hablar de razdn pura juridico-legisladora, legislador santo, homo noumenon y
homo phaenomenon y qué papel tienen en la fundamentacién del castigo?

Sostendré que la teorfa de la pena kantiana no se caracteriza suficientemente
en términos de venganza o mera retribucién, como tampoco se la puede entender
exclusivamente en términos de disuasién. En otras palabras, su fundamento no radica
en su aptitud para disuadir ni en un mandato retributivo, sino que por el contrario
se deduce de la ética kantiana y encuentra una fundamentacién en las leyes que la
razén pura prictica se impone a si misma. Por el contrario, indicaré que el caricter
retributivo y disuasorio del castigo, aunque presentes en la teoria de la pena, no son
el fundamento de la pena, sino una consecuencia ulterior del verdadero fundamento
estrictamente practico-racional. En pocas palabras, se verd que la razén impone un
mandato categérico de castigar ciertasacciones, sancion que tendrd una determinacién
retributiva y un efecto disuasorio, pero cuyo fundamento no se encuentra en la
busqueda de tal retribucién o disuasién, sino en principios de carcter practico-
racional.

[11. Larazén practicay larazon juridico-legisladora

El proyecto critico kantiano se ha propuesto sopesar las aptitudes y limites de la razén
humana tanto en su esfera tedrica como en su esfera practica. En tanto la cuestiéon
que aqui compete versa sobre su filosofia del derecho, me ocuparé exclusivamente de
la razdn en su uso practico. Como se sabe, en la obra de Kant el fundamento de las
normas que establecen deberes morales no tiene su origen en la revelacién divina, en
la observacion de la naturaleza humana ni en la experiencia. La naturaleza sélo podria

[58] Isonomia « Niim. 50 « 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

dar el orden de las causas eficientes, nuestra sujecion a ciertas inclinaciones, pero nunca
el deber. El deber tendré su origen en una ley autoimpuesta por la razén:

Larazén determina en unaley pricticala voluntad inmediatamente y no mediante la intervencién
de un sentimiento de placer o displacer, ni siquiera mediante un placer en esta ley y sélo el hecho
de que como razén pura pueda ser préctica le permite ser legisladora (Kant, 2013, p. 34, AA V, 25).

La moralidad consiste, pues, en la relacidon de toda accién con la legislacién, por la cual es posible
un reino de los fines. Mas esa legislacion debe hallarse en todo ser racional y poder originarse de
su voluntad, cuyo principio es, pues, no hacer ninguna accién por otra méxima que ésta, a saber:
que pueda ser la tal maxima una ley universal y, por tanto, que la voluntad, por su méxima, pueda
considerarse a s{ misma al mismo tiempo como universalmente legisladora. [...] La necesidad
préctica de obrar segin ese principio, es decir, el deber, no descansa en sentimientos, impulsos
e inclinaciones, sino sélo en la relacién de los racionales entre si, en la cual la voluntad de un
ser racional debe considerarse siempre al mismo tiempo como legisladora, pues si no, no podria

pensarse como finz en si mismo (Kant, 1972, p. 48, AA TV, 434).

La razdn pura tiene que ser por si sola practica, es decir, debe poder determinar la voluntad tan
sélo mediante la forma de la regla practica, sin presuponer ningtin sentimiento, y, por lo tanto, sin
las representaciones de lo agradable o de lo desagradable como materia de la facultad de desear,
materia que es siempre una condicién empirica de los principios. (Kant, 2013, p-33,AAY, 24).

Como puede verse, es la razén practica la fuente de normatividad. A fin de poder
caracterizar satisfactoriamente a la razén practica, se debe retomar una distincién
kantiana entre imperativos hipotéticos ¢ imperativos categéricos (Kant, 1972, pp.
35-36, AA 1V, 414-5; Kant, 2013, p. 26, AA 'V, 20).

El imperativo hipotético es el juicio que impone un deber bajo una determinada
condicién. Se puede recurrir a un ejemplo simple: si deseo ser un excelente pianista,
debo practicar todos los dias. El juicio no ordena “practicar todos los dias” de manera
absoluta, incondicionada. No es un deber de todo ser humano practicar piano todos
los dias. Es solo un deber para quien adopte la condicién —la meta— “ser un excelente
pianista”. Mds atn, podriamos decir que este “deber” tiene un caricter pragmatico,
utilitario. No se trata aqui de un deber moral, sino de los medios para realizar un
fin, es decir, de una regla de la sagacidad que permite identificar los medios idéneos
para realizar un determinado fin. El principio solo establece el medio adecuado para
la realizacién de un fin y no obliga a adoptar el medio ni el fin en cuestion.

Por el otro lado, se cuenta con los imperativos categéricos. El imperativo categdrico
es aquel juicio que impone un deber de manera incondicionada, esto es, sin que
esté sujeto a una condicién ulterior o a una finalidad ulterior. Las leyes morales, los
mandatos morales objetivos, es decir, universales, que valen para todo ser racional,
tendrdn esta forma: establecerdn un deber no sujeto a condicién, universalmente
valido. Por ejemplo: no debes mentir. Aqui no se trata de “no mentir” para conseguir
un fin. Aqui se trata de un mandato incondicionado. Se establece un deber que

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [S59]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

no depende de una condicién ulterior. La ética y la doctrina del derecho —en sus
principios— consisten, fundamentalmente, de imperativos categdricos.

Kant sostiene que la conducta serd moralmente buena, cuando la maxima de su
accion se ajuste al principio de la moralidad que tendré la forma de un imperativo
categérico. '’ Este imperativo ha sido diversamente enunciado por Kant, pero en todas
sus formulaciones se respeta un mismo espiritu. Aqui presento una de ellas: “Actta
de modo que la méxima de tu voluntad pueda, al mismo tiempo, valer siempre como
principio de una legislacién universal” (Kant, 2013, p. 42, AA'V, 30)."

El imperativo categérico establece la regla formal a la que debe someterse toda
voluntad a fin de ser moralmente buena.” Solo si puedo querer sin contradiccién que
la méaxima de mi accidn sea una ley universalmente valida, puede decirse que esa accién
es moralmente buena. Por ejemplo, yo podria darme a mi mismo la regla de mentir en
toda ocasién en que esto resulte conveniente. Sin embargo, no puedo querer que esta
méxima sea una ley universal. No puedo querer que haya una ley universal que mande
a todo ser humano mentir cuando le resulte conveniente. En consecuencia, tal maxima
y tal accién no son morales.”

Kant agrega a esto una segunda distincion. La diferencia entre actuar por deber y
de acuerdo con el deber. Yo puedo ser sincero porque esto me resulta conveniente o
por una inclinacién emocional caracteristica de mi persona. En ambos casos actuaria
en concordancia con el deber, pero no por deber. La conducta serd moralmente buena
cuando su méxima cumpla los requisitos del imperativo categérico, y a la vez cuando
la accidn esté motivada en el respeto a la ley moral.

Al identificar el imperativo categdrico, Kant ofrece una ley autoimpuesta por la
razdn, que, paraddjicamente, la vuelve libre. Esto es, la razén se vuelve libre en tanto
se impone a si misma una norma universalmente valida, que la sustrae de la sujecién
a las inclinaciones naturales, a la necesidad de las motivaciones patoldgicas." En otras
palabras, el ser humano eslibre en tanto su razén se impone a si misma leyes universales
que pueden guiar y motivar su conducta con independencia de la causalidad natural,
manifiesta en las inclinaciones sensuales y patoldgicas, esto es, los sentimientos, los
deseos, necesidades fisiologicas, etc. En palabras de Kant, “sélo conocemos la libertad
(tal como se nos manifiesta ante todo a través de la ley moral) como una propiedad
negativa en nosotros; es decir, la propiedad de no estar forzados a obrar por ningin
fundamento sensible de determinacién” (Kant, 1996, p. 33, AA VI, 226).

Como se sabe, el abordaje del imperativo categérico como principio supremo de la
razén pura préctica puede encontrarse en la Fundamentacion de la metafisica de las
costumbres 'y en la Critica de la razdn prictica. Sin embargo, la obra que Kant dedica
al derecho es la Metafisica de las costumbres. ; Cuél es la relacién que se establece entre
estas obras? ¢Cudl es la relacién entre el imperativo categérico y el Derecho? Estas

[60] Isonomia ¢ Niim. SO ¢ 2019



Sobre el fundamento practico de la pena en Immanuel Kant

cuestiones tedricas son complejas y de mayor interés. Sin embargo, a los fines del
presente trabajo, haré solo unas breves indicaciones.

En primer lugar, la relacién entre la Critica de la razdn prictica y la Metafisica
de las costumbres deberia ser analoga a la relacion entre la Critica de la razén pura
y los Principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza. La Critica de la razin
pura estd destinada a sopesar las aptitudes epistemoldgicas a priori en el terreno del
conocimiento tedrico, esto es, en el terreno del conocimiento de la naturaleza. Esta
Critica ocupa el lugar de una propedéutica y ofrece —seguin las propias palabras de
Kant- una ontologfa (metafisica general) en el acotado sentido de una “analitica del
entendimiento puro” (Kant, 2007, A247/B303). En cambio, los Principios metafisicos
de la ciencia de la naturaleza ofrecen ya no solo las condiciones de posibilidad de la
constitucion del objeto de conocimiento, sino que brindan conocimiento a priori de
las leyes fisicas de la naturaleza (por ejemplo, se demuestra a priori la necesidad de la
fuerza de atraccién).

En la Critica de la razén practica nos encontramos con la propedéutica del
conocimiento practico a priori.” Pero no tenemos aqui el sistema de dicho
conocimiento, no contamos aqui con el desarrollo de los principios practicos, sino
con el principio fundamental de una razén practica y sus condiciones de posibilidad.
En la Metafisica de las costumbres Kant ofreceria el sistema de conocimientos a priori
en la esfera prictica. Este sistema se divide en dos, en la “doctrina del derecho” y la
“doctrina de la virtud”. El imperativo categdrico presentado por Kant en la Crética de la
razdn prdctica esvuelto a presentar en la Metafisica de las costumbres como “el principio
supremo de la doctrina de las costumbres”,'® es decir, como el principio supremo de la
razén préctica, legisladora, que vale para ambas doctrinas. Como puede imaginarse,
el cardcter categdrico de este imperativo tendrd algo que ver con el caricter categérico
de la ley penal.

En tanto la doctrina de las costumbres debe abarcar toda la esfera practica del ser
humano, debe entenderse que este principio es valido tanto para la ética como para
el Derecho. Pero, aun compartiendo este principio, ética y Derecho se diferencian.
Dice Kant: “la legislacién que hace de una accién un deber y de ese deber, a la vez, un
movil, es ética. Pero la que no incluye al ultimo en la ley y, por tanto, admite también
otro mévil distinto de la idea misma del deber, es juridica” (Kant, 1996, pp. 23-24,
AA VI, 219). Estos otros méviles “tienen que extraerse de los fundamentos patoldgicos
de la determinacién del arbitrio” (Kant, 1996, p. 24, AA VI, 219). Esto quiere decir
que una primera diferencia entre ética y Derecho es el mévil de la accién. En la ética,
una ley convierte una accion en debida y a la conciencia del deber en el mdvil de la
accion: actuamos en concordancia con la ley moral y por respeto a la ley moral. En
el Derecho, el mévil de la accién es patoldgico; actuamos en concordancia con la ley,
pero no motivados por el respeto a la ley, por la conciencia del deber, sino por motivos

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [61]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

patolégicos (vinculados con las sensaciones, emociones, temores, aversiones, etc.). Esto
quiere decir que el Derecho impone un deber, pero que el mévil para el cumplimiento
de tal deber no es la conciencia moral, sino un elemento externo a la conciencia, un
movil patolédgico vinculado con el placer y la aversion.

De esta manera, Kant deduce que “todos los deberes, simplemente por ser deberes,
pertenecen a la ética; pero no por eso su legislacién estd siempre contenida en la
ética” (Kant, 1996, p. 24, AA VI, 219). Esto significa que el Derecho y la ética —en
tanto emanados de la razén pura— no se diferencian en virtud de sus deberes, sino que
se diferencian, fundamentalmente, por el tipo de legislacién que ordena dichos deberes
y en la motivacién que impulsa al cumplimiento de dichos deberes."” La legislacién
juridica une un deber con un mévil externo y patolégico —coaccién externa—, lo que
no quiere decir que el deber juridico, en tanto deber, no sea a su vez éico (Kant, 1996,
p. 25, AA VI, 219-220).

En otras palabras, el origen de todo deber debe radicar en el imperativo categérico.
Lalegislacion juridica no impone —al menos, en sus principios generales— otros deberes
distintos a los de la ética, sino que brinda un mévil patolégico para el cumplimiento
de algunos de tales deberes. En palabras de Kant: “de ahi que la doctrina del derecho
y la doctrina de la virtud no se distingan tanto por sus diferentes deberes como por
la diferencia de legislacién, que liga uno u otro mévil con la ley” (Kant, 1996, p. 25,
AA VI, 220). Esto es, los deberes éticos y juridicos son los mismos, como asi también
su fundamento. La legislacion juridica se diferencia por imponer un mdévil externo y
patolégico al cumplimiento de ciertos deberes.™

Aqui se ve que Kant ha introducido la idea de un movil externo para el
cumplimiento de una ley. Tal mévil es la coaccidn. Pero todavia no logra apreciarse qué
la hace necesaria, categérica. Consideremos la definicién del Derecho y su principio
fundamental.

Kant dice que “el derecho es el conjunto de condiciones bajo las cuales el arbitrio
de uno puede conciliarse con el arbitrio del otro segin una ley universal de la
libertad” (Kant, 1996, p. 39, AA VI, 230).” El principio universal del Derecho dicta:
“una accién es conforme a derecho cuando permite, o cuya maxima permite a la
libertad del arbitrio de cada uno coexistir con la libertad de todos segun una ley
universal” (Kant, 1996, p. 39, AA VI, 230). De esto deduce Kant la ley universal del
derecho: “obra externamente de tal modo que el uso libre de tu arbitrio pueda coexistir
con la libertad de cada uno segtin una ley universal” (Kant, 1996, p. 40, AA VI, 231).
Frente a esto, tenemos la definicion de lo ilicito y la coaccidn:

Todo lo contrario al derecho es un obstdculo a la libertad seguin leyes universales: pero la coaccién
es un obstdculo o una resistencia a la libertad. Por tanto, si un determinado uso de la libertad
misma es un obstdculo a la libertad segtin leyes universales (es decir, contrario al derecho),
entonces, la coaccién que se le opone, en tanto que obstdculo frente a lo que obstaculiza la

[62] Isonomia ¢ Ntim. SO ¢ 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

libertad, concuerda con la libertad segun leyes universales; es decir, es conforme a derecho; por
consiguiente, al derecho estd unida a la vez la facultad de coaccionar a quien lo viola, segin el

principio de contradiccién (Kant, 1996, pp. 40-41, AA VI, 231).%°

Vale agregar a esto que dicha coaccidén no debe provenir necesariamente de la misma
persona que viola la norma, porque la ley universal del derecho

Me impone una obligacidn, pero [...] no espera en modo alguno, ni menos atin exige, que deba yo
mismo restringir mi libertad a esas condiciones por esa obligacién, sino que la razén sélo dice que
estd restringida a ello en su idea y que también puede ser restringida por otros de hecho; y esto
lo dice como un postulado, que no es susceptible de prueba ulterior alguna (Kant, 1996, p.40,
AA VI, 231).

Creo que aqui se puede comenzar a brindar algunas respuestas a las preguntas que
sugerian los pasajes estudiados en la seccién I1.

En primer lugar, propongo una hipétesis de lectura en lo que se refiere a la
identificacién del legislador —santo—, al soberano no sujeto a coaccién. Conociéndose
los limites epistemoldgicos establecidos por la Critica de la razén pura en lo que
se refiere al presunto conocimiento metafisico sobre entidades que trascienden la
experiencia, entiendo que no cabe comprender esta referencia al legislador santo en
términos estrictamente teoldgicos. No se puede tratar de una afirmacién que en efecto
pretenda tener valor epistemoldgico objetivo. Puede tratarse de un postulado préctico,
esto es, la necesidad practica de representarse el mandato moral como si emanarade un
legislador santo. O bien puede ser interpretado como una referencia al cardcter puro de
la razén como facultad legislativa. En efecto, el pasaje AA VI, 335 antes citado parece
sugerir esta posibilidad:

Me someto junto con todos los demds a las leyes [...]. Yo, como colegislador que decreta la ey
penal, no puedo ser la misma persona que, como stibdito, es castigada segtin la ley; porque como
tal, es decir, como criminal, no puedo tener un voto en la legislacién (el legislador es santo).
Por tanto, cuando yo formulo una ley penal contra mi, como criminal, es la razén pura juridico-
legisladora en mi (homo noumenon) la que me somete a la ley penal a mi, como capaz de cometer
crimenes, por consiguiente, como otra persona (homo phaenomenon) junto con todas las demds

en una asociacion civil (Kant, 1996, p. 171, AA VI, 335).

Como se ve, el pasaje citado claramente indica que es la razén pura juridico-
legisladora en mi el legislador santo del que emana la norma y soy yo mismo como
homo phaenomenon, es decir, como sujeto fenoménico y empirico, su destinatario. La
distincién que aqui Kant introduce entre homo noumenon 'y homo phaenomenon se
refiere a la distincidn entre el cardcter nouménico y empirico del ser humano. Es esta
distincién un elemento central para comprender en qué medida cada uno de nosotros
como sujeto racional es origen de la norma penal. El ser humano, en tanto ser natural
que existe en la experiencia, se encuentra sujeto a las leyes causales, siendo asf un objeto

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [63]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

empirico mas. Por otra parte, el ser humano posee una facultad racional que le permite
romper los enlaces causales del orden natural y autoimponerse principios précticos,
deberes, fines, etc. Esta facultad racional, no sensible, no determinada por las causas
eficientes de la naturaleza, abre al ser humano el terreno de la libertad. Se trata de su
cardcter nouménico, es decir, de la faceta racional del ser humano, que no se da como
un dato en el espacio y tiempo de la experiencia y, por tanto, que no se encuentra
determinada por leyes causales.”

Es precisamente esta faceta racional del ser humano, concebida de manera pura, es
decir, en total separacién de su aspecto patoldgico y sensible, el origen de todo deber y
de toda legislacién practica. Si atendemos a la razén pura en tanto se encuentra sujeta
alos principios a priori de la ética y el Derecho que ella misma se autoimpone, siendo
capaz de establecer por medio de una férmula universal las leyes a las que debe sujetarse
todo ser racional, encontramos el legislador santo al que Kant refiere. Entendido de
esta forma, el legislador santo no es una entidad metafisica —como podria sugerir la
interpretacion propuesta por Jiménez de Astia y Roxin—, pero tampoco un soberano
politico empiricamente existente. En palabras de la Fundamentacion de la metafisica
de las costumbres: “El ser racional debe considerarse siempre como legislador en un
reino de fines posibles por libertad de la voluntad, ya sea como miembro, ya como
jefe” (Kant, 1972, p. 47, AA 1V, 434). Es decir, es la faceta puramente racional del ser
humano.

Si bien la voluntad humana no es santa en sentido estricto,” podemos atender
exclusivamente al cardcter racional del ser humano y su aptitud determinante de la
voluntad por medio de principios a priori, abstrayendo de su caricter patoldgico
y concibiendo de esta manera a la razén humana como un legislador que impone
principios puros que determinan toda la esfera prictica (incluso el émbito del Derecho
penal). Todo ser racional participa del dictado de dicha legislacién. En tanto solo
atendemos al cardcter puro y a priori de esta facultad constitutiva de mandatos
incondicionados, podemos concebirlo como equiparable a un legislador santo. Si
hacemos foco solo sobre el cardcter racional del ser humano y hacemos abstraccion de
su cardcter patoldgico, cabe pensar que Kant ofrece aqui una caracterizacién ideal de la
razén pura legisladora humana en equiparacién con un legislador divino. Y, en efecto,
la legislacion que debe querer nuestra razén pura es tal que podria haber sido querida
por una voluntad perfectamente buena a la que amerita caracterizar como divina
o santa (i.e. no determinada patolégicamente). En otras palabras, lo que puede ser
querido por nuestra razén pura como ley universal concuerda con lo que una voluntad
santa y divina querrfa —aun cuando esta legislacion tenga para nosotros un carcter
coercitivo, debido a que nos encontramos afectados por las inclinaciones patoldgicas—.

Ya se ha identificado el origen de la legislacién, es decir, la naturaleza del legislador;
me propongo, entonces, responder la pregunta por el cardcter categérico de la

[64] Isonomia « Niim. 50 « 2019



Sobre el fundamento practico de la pena en Immanuel Kant

aplicacion del castigo: por qué el castigo debe aplicarse sin una finalidad ulterior. O
mejor dicho, por qué el fundamento del castigo no radica en su utilidad, ni puede
suponer esta un limite al castigo o ser un factor condicionante del mismo. Esto se
debe a varias razones. La primera se encuentra en el cardcter categérico de los deberes
morales. Como hemos visto, Derecho y ética no se diferencian en razén de los deberes
impuestos. El Derecho no impone deberes que no sean abarcados por la ética, solo que
en el terreno del Derecho son abordados por unalegislacién distinta que busca motivar
al destinatario de la norma por medio de méviles patoldgicos. En consecuencia, lo que
sea un deber juridico lo serd de manera incondicionada, de la misma forma en que los
deberes de la ética son incondicionados.” El deber juridico no estéd sujeto a condicién,
no se trata de un imperativo hipotético. Es un deber categérico, tal como los deberes de
la ética. En consecuencia, puede decirse que, si resulta un deber castigar ciertas acciones,
se tratard de un deber de cardcter categdrico.™

El principio del Derecho establece que debermnos regirnos (de manera categdrica) por
leyes que ordenen acciones segin las cualeslalibertad de cada quien sea compatible con
la de los demds seres humanos. En consecuencia, la accién que atenta contra un acto
libre compatible con la libertad de los otros es un acto injusto, ilicito o antijuridico. La
coaccién de dicha accién por parte de un tercero es, a su vez, compatible con la libertad
de todos y es, en consecuencia, justa, licita, conforme a derecho.”

Si el mandato juridico es incondicionado, si el principio juridico que ordena
gobernarnos por leyes que hagan posible la compatibilidad de la libertad de todos no
estd sujeto a una condicidn ulterior (es decir, no ordena esto en razén de un fin ulterior
que pudiéramos no querer), la coaccidon del acto contrario a este principio también serd
incondicionada, categérica. Paso a considerar esto con mds detenimiento: el mandato
que establece actuar de manera tal que mi libertad pueda ser compatible con la de
mis semejantes no es un mandato que se imponga de manera hipotética, esto es, con
miras a un fin determinado, sino que es un mandato que vale universalmente, sin
condicién alguna, para todo ser racional y de manera perpetua. La accién contraria a
este mandato puede ser reprimida por medio de una coaccidn, la cual sera legitima,
es decir, licita, en tanto esta coaccién es compatible con la libertad de todos (pues
reprime una accién que no es compatible con la libertad de todos).” En consecuencia,
si el mandato de conducirnos de forma tal que nuestra accién sea compatible con la
libertad de todos es incondicionado, el mandato de aplicar la sancién debida (acorde
con el principio indicado) es incondicionado también.

Esta es la explicacién estrictamente racional de que el fundamento de la pena no
radique en una finalidad ulterior o en su utilidad. El mismo deber incondicionado
que da origen a la ley es el que impone la incondicionalidad del castigo.” A esto se
agrega el deber ético —vilido para el terreno del Derecho- de no tomar a ningtin
ser humano exclusivamente como medio para un fin. Ya se ha visto que el imperativo

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [65]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

categérico era valido para todo terreno practico (tanto ético como juridico). Una de
sus formulaciones exige que todo ser racional se rija por medio de leyes universales que
no permitan tomarse a si mismo ni a los demds como meros medios. Esto es, todo ser
humano debe ser tomado como un fin en si mismo (Kant, 1972, pp. 44-45, AA 1V,
429).

En concordancia con estos dos elementos mencionados, la pena no puede estar
fundamentada en su utilidad. El castigo no se fundamenta en la busqueda de un
resultado o de un beneficio para el criminal, para sus victimas o para la sociedad. Si el
fundamento del castigo fuera su utilidad, el ser humano seria tomado exclusivamente
como un medio y no como un fin en si mismo. Si el castigo tuviera su razén de ser
en la reparacion, la disuasién o la rehabilitacion, se trataria de un deber contrario al
imperativo categérico (y, por tanto, no podria tratarse de un deber) y, en segundo lugar,
no emanaria del principio incondicionado del Derecho.

En palabras de Kant, estariamos en el terreno de la doctrina de la felicidad y no del
deber. Es decir, nos estariamos ocupando de cudles son los medios para que el hombre
sea feliz, qué es lo que patolégicamente necesita el hombre (o la comunidad) para ser
feliz, y no de cudles son sus deberes, qué es lo que lo hace ser digno de felicidad.

Es por este motivo que Kant toma los ejemplos extremos que conocemos: aunque
la comunidad fuera a dispersarse, antes se deberia llevar a cabo el debido castigo
correspondiente a cada criminal (Kant, 1996, pp. 168-169, AA VI, 333). El deber de
castigar estd ordenado de manera categdrica, no estd sujeto a una ulterior finalidad, no
se sostiene en un valor pragmatico o utilitario. Aun si el criminal fuera més util vivo que
muerto, libre que encarcelado, el deber juridico de aplicar el castigo es incondicionado.
El motivo de este cardcter incondicionado es el ya explicado: es un deber de actuar
segun una ley que haga compatible la libertad de todos. La coaccién de un acto
contrario a tal deber es compatible con la libertad de todos y es, por tanto, un deber.

Vale aclarar que 7o necesariamente se debe entender que Kant rechace toda utilidad
0 toda finalidad en el castigo. Con esto quiero decir que no es necesario que Kant
rechace que la pena pueda tener un cardcter disuasorio o preventivo (u otros, i.c.
rehabilitacién del delincuente o reforzamiento de la norma). De hecho, si la pena
no tuviera un caricter disuasorio o preventivo no se podria considerar que la ley
penal ofrece un mévil (patolédgico) para la conducta. De lo que se trata aqui es de no
confundir el fundamento de la pena, el fundamento del deber de castigar con la utilidad
o las consecuencias que pueda acarrear tal castigo o tal amenaza del castigo.” En otras
palabras, la amenaza del castigo puede ser el mévil de la accién y puede ser util en este
sentido. Pero el fundamento del castigo no emana de su utilidad, ni la utilidad puede
suprimirlo, disminuirlo ni aumentarlo. De esta manera se ve que, aunque el castigo
tenga, de hecho, un efecto disuasorio (aun deliberadamente buscado), no es este su
fundamento.

[66] Isonomia « Niim. SO « 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

De modo andlogo, puede verse que la lectura retributiva de Kant tampoco atiende al
verdadero fundamento del castigo. La norma penal impondr4, en efecto, un castigo de
acuerdo con criterios retributivos: exigira la previa comisién de un ilicito e impondrd
una pena acorde al cardcter lesivo del delito. Pero el fundamento por el que se aplica
el castigo en cuestiéon no es el mandato de realizar un principio retributivo. No
hay un mandato racional y a priori que impone el deber de retribuir los males. En
consecuencia, la retribucién no es el fundamento del castigo, sino un limite suyo que
de traspasarse haria injusto al castigo y un efecto de su aplicacién. En la medida en
que debe castigarse incondicionadamente las acciones que no permiten realizar al
mismo tiempo la libertad de todos, el efecto que se produce es una legislacién penal
con caricter retributivo. Sin embargo, el origen del deber de castigar y su fundamento
no se deriva de haber partido de un mandato retributivo que ordena repetir el mal
realizado en la persona del ofensor. El mandato moral y juridico es castigar los actos
que afectan la compatibilidad de la ley de todos. Esto tiene un efecto disuasorio y
permite derivar un mandato juridico retributivo. Como si se dijera que, en razén del
principio racional de castigar dichos actos lesivos, se instaura un mandato derivado, de
segundo orden, de acuerdo con el cual solo se impone castigo a quienes realizaron las
conductas determinadas (i.e. aquellas que hacen incompatible lalibertad de todos). De
esta manera, el cardcter retributivo del castigo es derivado y no el fundamento mismo
de la pena.

Volvamos a considerar la naturaleza del legislador a fin de entender en qué sentido
nos imponemos nosotros mismos el castigo penal y en qué sentido no. Como
miembros de ese legislador universal que se encuentra expresado en el principio de
la razén pura, esto es, como seres racionales, somos legisladores de nosotros mismos,
junto con toda la comunidad. Pero esto supone considerarnos a nosotros mismos
segin nuestro caracter inteligible, nouménico, puramente intelectual. Como seres
fenoménicos, como sujetos empiricos dados en la experiencia, N0 SOMOS NOSOtros
mismos quienes nos imponemos el castigo. El desdoblamiento entre nuestro lado
puramente racional y nuestra existencia empirica permite explicar en qué sentido, por
un lado, nos autoimponemos las normas y, por el otro, estamos sujetos al castigo de
una manera coercitiva. Esto concuerda con la caracterizacion del legislador como sanzo
y la afirmacién segtin la cual él no se encuentra sujeto al castigo de la ley: se debe
al desdoblamiento entre lo puramente racional en el ser humano y su faz empirica,
patoldgica.”

Esto permite entender también por qué Kant hace una referencia insistente a la /ey
del talion. Es cierto que Kant remite a este principio como un medio para establecer
la cantidad justa del castigo. Sin embargo, en el pasaje AA VI, 333 antes citado Kant
dice que quien roba, se roba a si mismo y esto permite entender la ley del talién en otro
sentido. En esta expresion, Kant no se refiere a que el castigo debe ser equiparable o

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [67]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

equivalente al delito. La cuestion es que el acto ilicito, que atenta contra el principio del
Derecho, acttia a su vez contra la propia norma que fundamenta los derechos. El acto
ilicito se dirige contra la norma universal dictada por la razén pura, de la que participa
el propio delincuente. Su acto se contrapone a lo ordenado por su propia razén y en
consecuencia atenta contra el fundamento mismo de sus propios derechos. Es en este
sentido que quien, por ejemplo, atenta contra la propiedad privada de otros acttia, a su
vez, contra su propia propiedad privada.

I'VV. Conclusiones

A pesar de que la teorfa kantiana de la pena incluye elementos disuasorios y
retributivos, se ha podido apreciar que el fundamento tltimo del deber de castigar
no radica en ellos. Tal fundamento se encuentra en el imperativo categérico y en los
principios practicos a priori que la razén en su uso practico se impone a si misma en
la estera juridica. De esta manera, el deber de castigar ciertas conductas se presenta
como un mandato de cardcter categdrico, incondicionado, no sujeto a una ulterior
finalidad (como la disuasién o la retribucién). La disuasién y la retribucién del delito
se presentan como consecuencias secundarias de esta teorfa, admisibles pero que de
ningin modo pueden ser tenidas por el fundamento del deber de castigar. De esta
manera, al acreditar la manera en que la filosofia juridica de Kant debe ser leida en
articulacién con su filosofia moral, se ha mostrado que la teoria kantiana de la pena es
una teorfa que brinda un fundamento racional del deber de castigar y que logra superar
los escollos planteados por quienes ven en la filosofia penal de Kant una posicién
irracional e infundada.

Referencias bibliogr &ficas

Allison, Henry, 1990: Kant’s theory of freedom. Cambridge, Cambridge University Press.

, 1992: El idealismo trascendental de Kant: una interpretacion y defensa.
Barcelona, Anthropos.

, 2011: Kant’s Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Commentary.
Oxford, Oxford University Press.

Byrd, Sharon, 1989: “Kant’s Theory of Punishment: Deterrence in its Threat, Retribution in
its execution”. Law and Philosophy, vol. 8, nim. 2, pp. 151-200.

Caimi, Mario, Ileana Beade y Jose Gonzales Rios, 2017: Diccionario de la filosofia critica
kantiana. Buenos Aires, Colihue.

Fleischacker, Samuel, 1988: “Kant’s theory of punishment”. Kant Studien, vol. 79, ntim. 3, pp.
434-449.

Guyer, Paul, 2014: Kant. Routledge, Oxon/New York.

[68] Isonomia ¢ Niim. SO ¢ 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, (1820) 2004: Principios de la filosofia del derecho. Buenos

Aires, Sudamericana.

Hoffmann, Robert, 2015: 4 New Reading of Kant's Theory of Punishment. Publicly Accessible
Penn Dissertations, Paper 1063.

Jakobs, Giinther, 2003: Sobre la normativizacion de la dogmitica juridico-penal. Madrid,
Civitas.

, 2004: Dogmitica de derecho penal y la configuracion normativa de la sociedad.

Madrid, Civitas.

Jiménez de Astia, Luis, 1964: Tratado de Derecho Penal. Tomo II Filosofia'y Ley Penal. Buenos
Aires, Losada.

Kant, Immanuel, 1900: Gesammelte Schriften. Bd 1-22 hrsg. von der Preussischen Akademie
der Wissenschaften, Bd 23 von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin,
ab Bd 24 von der Akademie der Wissenschaften zu Géttingen.

, (1785) 1972: Fundamentacion de la metafisica de las costumbres. Ciudad de
México, Porrua.
, (1785) 1996: Metafisica de las costumbres. Barcelona, Altaya.
, (1781) 2007: Critica de la razén pura. Buenos Aires, Colihue.
, (1788) 2013: Critica de la razén prdctica. Buenos Aires, Colihue.
Kahler, Michael, 2000: “La imputacién subjetiva: estado de la cuestién”, en Claus Roxin,
Giinther Jakobs, Bernd Schiinemann, Wolfgang Frisch y Michael Kéhler (eds.), Sobre

el estado de la teoria del delito (Seminario en la Universitit Pompen Fabra). Madrid,
Civitas.

Klug, Ulrich, 1968: “Abschied von Kant und Hegel’, en Jiirgen Baumann (ed.), Programm
fiir ein neues Strafgesetzbuch. Der Alternativ-Entwurfder Strafrechtslebrer. Frankfurt am
Main.

, 1970: “Para una critica de la filosofia penal de Kant y Hegel’, en Problemas
actuales de las ciencias penales y la filosofia del derecho. En homenaje al profesor Luis
Jiménez de Asiia. Buenos Aires, Pannedille.

, 1981: Skeptische Rechtsphilosophie und humanes Strafrecht. Berlin, Springer.

Materni, Mike C., 2013: “Criminal Punishment and the Pursuit of Justice”. British Journal of
American Legal Studies, vol. 2, nim. 1, pp. 263-304.

Mohr, Georg, 2009: “nur weil er verbrochen hat’” — Menschenwiirde und Vergeltung in
Kants Strafrechtsphilosophic”, en Klemme, Heiner (ed.), Kant und die Zukunft der
europdischen Aufklirung. Berlin, de Gruyter.

Norrie, Allan, 1991: Law, Ideology and Punishment. Retrieval and Critique of the Liberal Ideal
of Criminal Justice. Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers.

Oberer, Hariolf, 1982: “Uber einige Begriindungsaspekte der kantischen Strafrechtslehre”,
en Reinhard, Brandt (ed.), Rechesphilosophie der Aufklirung. Berlin / New York, de
Gruyter.

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [69]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

Roxin, Claus, 1981: Culpabilidad y prevencién en derecho penal. Madrid, Reus.

, 1997: Derecho penal. Parte general. Tomo I. Fundamentos. La estructura de la

teoria del delito. Madrid, Civitas.

Willaschek, Marcus, 2016: “¢ Derecho sin ética? Kant: acerca de las razones para no quebrantar
el derecho”. Con-textos Kantianos. International Journal of Philosophy, ntim. 3, pp.
415-431.

Notas

En espanol, véase Klug, 1970, pp. 38-40.

Ya en la Filosofia del derecho, Hegel enuncia su critica a la filosoffa practica kantiana
catalogdndola de “vacio formalismo” y “retdrica del deber por el deber mismo”. Hegel sostiene
que de un enunciado puramente formal —como es el caso del imperativo categdrico— no se
puede deducir ningin mandato particular positivo. A esto se agrega que el principal criterio
de esta férmula es la no contradiccidn; pero para que haya una tal contradiccién —esto es, que
una méxima de accién sea contradictoria— se debe suponer algin principio positivo o un fin
concreto respecto del cual esta mdxima pueda ser contradictoria, suposicion imposible en el
caso de un principio formal (Hegel, 2004, p. 135; paragrafo 135, observacién).

Se puede ofrecer el siguiente ejemplo: el imperativo categdrico evalda si puedo desear que una
regla de conducta personal (una méxima) sea convertida en una ley que habré de ser acatada
por todos los sujetos. De esta manera, se puede probar, por ejemplo, que 7zentir no puede ser
una ley moral, pues no puedo desear que los demds me mientan sistemdticamente ni me serd
ttil mi mentira si todos saben que hay una ley universal de la mentira (es decir, se volveria
inatil mi mentira). Ahora bien, los limites que el imperativo categérico impone pueden ser
superados del siguiente modo: yo no puedo desear que haya una ley universal de la mentira,
pero si puedo desear que todos los sujetos que cumplan con determinadas caracteristicas estén
autorizados a mentir. La clave radica en seleccionar estas caracteristicas de modo tal que la
enunciacién sea universal, pero el resultado sea singular. En otras palabras, seleccionaré todas
las caracteristicas universales necesarias para que el resultado final sea un tnico individuo
(yo mismo) que se encuentre autorizado a mentir. En este caso, podria ser “todos los seres
humanos hispanoparlantes que redacten un articulo sobre Kant y el derecho penal y etc....
deben poder mentir”. Como se ve, puedo querer semejante enunciado que serd formulado de
manera universal, pero implicar;’l Gnicamente mi autorizacién a mentir.

Como yase haindicado u# supra, los términos punitivismo y retributivismo no son en st mismos
injuriosos. El retributivismo se refiere al establecimiento de una accién previa lesiva (culpa)
como condicién para la posterior aplicacién de una pena o castigo y la equivalencia entre
la lesividad del delito y de la pena. De esa manera, se entiende que el castigo retribuye al
delincuente el dafio hecho por su delito. En este sentido, puede verse Norrie, 1991, pp. 40-41.
Esinteresante indicar que Norrie sefiala que para Kant el castigo justo implica, necesariamente,
que su cantidad también lo sea, aunque el autor duda que Kant sea capaz de demostrar esto. El
punitivismo puede ser entendido en miltiples sentidos (sobre todo si se usa este término en el
marco de debates politicos contempordneos). En su acepcidn mds aséptica ideolégicamente,

[70] Isonomia « Niim. 50 « 2019



Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

puede ser entendido como la concepcién de acuerdo con la cual la pena tiene como funcién
castigar al delincuente, en lugar de otros posibles fines (por ejemplo: reparar los efectos de su
delito, reinsertar al delincuente en lacomunidad, etc.). Los intérpretes que pretenden objetar la
concepcidn penal kantiana usan estos términos en el sentido peyorativo antes indicado. Como
veremos, Byrd y Fleischacker usardn estos mismos términos sin darles tal sentido negativo.

En Culpabilidad y prevencion en derecho penal, Roxin hace una feroz critica de toda teorfa
retributiva de la pena. En esencia, la critica consiste en que la retribucién es “cientificamente
insostenible y desde un punto de vista politico-criminal es perjudicial” (Roxin, 1981, p. 44).
En lo que se refiere al aspecto cientifico, el autor afirma que la pena retributiva es irracional
en tanto se sostiene en una concepcién teoldgica del poder, segtin la cual el juez se convierte
en el “ejecutor terrenal de un tribunal divino” que debe reestablecer la justicia en la tierra,
lo cual es incompatible con la democracia, para la cual todo poder politico se origina, en
tltima instancia, en la voluntad popular. Lo interesante para nuestros fines es que Roxin —de
manera sutil: a través de una cita indirecta de Maurach— introduce a Kant en esta tradicién,
catalogando asi a la teorfa kantiana de la pena como srracional y teoldgica. De manera anéloga,
en el tomo I de su tratado Derecho penal, afirma Roxin que la filosofia del idealismo aleman,
especialmente Kant, ha sido larazén por la que se ha tenido en tanta estima la teorfa retributiva
de la pena (Roxin, 1997, p. 81). Desde el punto de vista politico-criminal, la teorfa retributiva
no es util pues no hace grandes aportes a una prevencién eficaz del delito ni conduce a
efecto resocializador alguno. En contraposicidn a esta teorfa retributiva —a criterio de Roxin—
irracional e ineficaz, propone el autor lo que ¢l llama una concepcién “unilateral” de la
culpabilidad. Esta concepcién consiste en que si bien la culpabilidad es condicién necesaria
para la aplicacién de una pena, no es condicién suficiente. “El comportamiento culpable sélo
debe ser castigado, cuando las razones preventivas, o sea, la misién del Estado de asegurar la
convivencia en paz y libertad, hacen indispensable el castigo” (Roxin, 1981, p. 188). En otras
palabras, la culpa o merecimiento de castigo no basta para aplicar una pena, debe tener esta una
utilidad preventiva. Frente a esta caracterizacion zeoldgica y antidemocritica del pensamiento
de Kant, puede esgrimirse la posicién de Kohler, quien afirma que Rousseau y Kant han llevado
al pensamiento europeo a un giro copernicano basado en la autodeterminacién racional de
la comunidad, fundante del “derecho de libertad, de la idea de Estado de Derecho” (Kéhler,
2000, p. 73). En congruencia con Kéhler, Jakobs (2004, pp. 105-106) interpreta a Kant como
un liberal que separa moral y derecho, y piensa a este tltimo como un sistema para garantizar
la libertad entendida en sentido negativo, esto es, como no interferencia.

Sharon Byrd, 1989, pp. 152-155, 183-184. Hoffmann también sostiene que el castigo en Kant
tiene un fundamento disuasorio; sin embargo, considera que el cardcter retributivo de esta
teorfa brinda el principio de responsabilidad —esto e, el criterio que indica a quién aplicar el
castigo—. Podriamos decir, el cardcter retributivo funciona como el principio de imputacién

de la responsabilidad penal. Cfr. Hoffmann, 2015, pp. 9-12, 18.
Fleischacker, 1988, pp. 436, 442-443.

Segun Fleischacker, en la teorfa kantiana de la pena, el castigo retributivo sirve a una funcién
moral (aunque carece de fundamentacién moral) al hacer que el criminal viva bajo la misma ley
que ¢l implicitamente postula en su acto criminal. De esta manera, la ley universal del derecho
serfa aplicarle a cada quien como ley la méxima de su accién. Sin embargo, entendemos que
esta interpretacién del deber de aplicar el castigo no es congruente. Pues no puede haber una

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [71]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

obligacién inmoral, y serfa inmoral, contrario a todo imperativo categérico, hacer valer como
ley universal una méxima que o puede ser universalizada. Esto significa que no podemos tener
un mandato universal y objetivamente valido que nos ordene hacer valer como “ley universal”
una méxima no universalizable (y, por tanto, inmoral). No podemos tomar como ley moral,
como imperativo categdrico aquello que no es universalizable. Por tanto, no hay obligacién
de hacer valer la maxima del delincuente como ley universal —ni siquiera para el delincuente
mismo-—. De hecho, esto mismo estd prohibido. El fundamento de la pena, entonces, no puede
recaer en la mdxima que gufa la accién del delincuente.

9  Todas las obras de Immanuel Kant serdn citadas segun las traducciones al espanol indicadas
en la seccidn “referencias bibliograficas”. Ademds de la paginacion de la edicidn en espafiol, se
indicara la paginacidn de la edicidn académica alemana, de acuerdo con los usos y costumbres
en la bibliograffa especializada kantiana, a saber: AA, seguido por el nimero de tomo y el
nimero de pagina. Las obras sin traduccidn al espaiol serdn citadas indicando inicamente la
paginacion de la edicién alemana. En cuanto a la Crizica de la razén pura, la paginacién serd
precedida por laletra A o B segtin corresponda a la primera o segunda edicién alemana original
(1781-1787) como se estila.

10  En sentido estricto, la accidén es moralmente buena cuando cumple dos requisitos: la méxima
de su accidn es universalizable y la accidn se encuentra motivada en la conciencia de este deber
moral. No obstante, aqui me concentro en el primer requisito, pues busco establecer el origen
del mandato penal, no ponderar si una accién concreta es moralmente buena o no.

11  Enla Fundamentacion de la metafisica de las costumbres se encuentran tres formulaciones del
imperativo categdrico que expresan un mismo significado: “Obra sélo segtin una mdxima tal
que puedas querer al mismo tiempo que se torne ley universal” (Kant, 1972, p. 39; AA 1V,
421). “Obra como si la mdxima de tu accién debiera tornarse, por tu voluntad, ley universal
de la naturaleza” (Kant, 1972, p. 40; AA IV, 421). “Obra de tal modo que uses la humanidad,
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo
tiempo y nunca solamente como un medio” (Kant, 1972, p-44; AA TV, 429). En esta tercera
formulacién se postula el deber de concebir a todo ser humano como un fin en si mismo,
lo que segtin Mohr define al concepto de dignidad del ser humano (Menschenwiirde) y ha
sido recogido por la Constitucién alemana en su art. 1 y la jurisprudencia del Tribunal
Constitucional Federal de Alemania, cfr. Mohr, 2009, pp. 473-474. Paul Guyer sostiene que
enla Fundamentacion de la metafisica de las costumbres hay cinco formulaciones del imperativo
categérico, aunque alli Kant reconozca explicitamente solo tres (Kant, 1972, p. 49; AA 1V,
436). Segtn Guyer, todas las férmulas del imperativo categérico pueden ser deducidas a partir

de la férmula de la humanidad (Kant, 1972, p. 50; AA IV, 437). Guyer, 2014, pp. 219y 223.

12 Los principios que pretenden establecer una determinacion de la voluntad de desear sobre
la base de un objeto (deseado) son empiricos y carecen de fundamento para su necesidad
objetiva (Kant, 2013, pp. 27-28, AA V, 21-22). Si la razén, en cambio, es capaz de
autoimponerse reglas précticas cuya necesidad objetiva deriva del propio cardcter formal de
dichas reglas, se trataria, entonces, de reglas objetivamente validas, objetivamente necesarias.
En consecuencia, el cardcter formal —carente de contenido- de los principios es lo que
garantiza su objetividad y universalidad. “Si se quiere que un ser racional piense sus maximas
como leyes practicas universales sélo puede pensarlas como principios tales que contengan el

[72] Isonomia « Niim. 50 « 2019



13

14

Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

fundamento determinante de la voluntad, no segtin la materia, sino sélo segtin la forma” (Kant,

2013, p. 36, AA V; 27).

Guyer (2014, p. 221) explica esto indicando que el imperativo categdrico impone dos criterios
de evaluacién. En primer lugar, debe ponderarse si serfa Igicamente posible para mi actuar
segin mi maxima si todos la fueran a seguir. En segundo lugar, se debe evaluar si es 1gicamente
posible querer la universalizacién de mi méxima. Es decir, la contradiccidn a la que se refiere
Kant pondera tanto si uno puede querer que los demds actiien como uno mismo acttia, como
si la universalizacién de mi conducta permitirfa que uno persiga los fines dispuestos por
dicha méxima. Por ejemplo, una ley universal de la falsa promesa anularia el fin perseguido
por esa misma accidn: si todos saben que las promesas se han de incumplir, el propio fin de
realizar una falsa promesa se hace imposible.Por su parte, Allison sefiala que segtin Kant el
imperativo categdrico es un juicio sintético a priori, pues impone cierta necesidad de desear sin
derivarla analiticamente de una volicién precedente. Pero el autor critica que Kant extrapole
la distincién analitico-sintético al terreno de las proposiciones practicas (es decir, mds all4
del 4mbito de los juicios tedricos). La diferencia esencial es que una proposicién prictica
involucraactos de volicidn y postula [o que debe ser, no lo que es. Segtin Allison, Kant presupone
que la distincién analitico-sintético es exhaustiva, pero lo cierto es que las diferencias entre
el juicio sintético a priori (tedrico) y el imperativo categorico son importantes (el primero
vincula de manera necesaria un predicado a un sujeto, en el cual no se encuentra contenido;
el segundo une el concepto de una accidn con el concepto de la voluntad de un sujeto
racional) y un elemento central que caracteriza al primero se encuentra ausente en el segundo
(fundamentalmente, el papel de la intuicién pura: como se sabe, el juicio sintético a priori
establece un vinculo necesario entre conceptos —no relacionados— en razén de la intuicién
pura. El imperativo categdrico no tiene referencia alguna a la intuicién). Allison concluye que
debe entenderse esta caracterizacién del imperativo categdrico como juicio sintético a priori
como una analogfa. Allison, 2011, pp. 167-168.

Si bien aqui no nos ocupamos de las modificaciones que sufri6 el pensamiento prictico de
Kant ni de los matices argumentales que ¢l utilizo, vale aclarar que Guyer sefiala una variacién
en la concepcién kantiana de la libertad que puede dividirse en cinco etapas (Guyer, 2014,
pp- 245-246). En la primera etapa, precritica, Kant defiende el determinismo y concibe la
libertad como causa interna (en funcién de representaciones). La segunda se presenta en la
Critica de la razdn pura, donde defiende la posibilidad de la accién libre humana —aunque
atin sostiene que no se puede probar su existencia efectiva—. La tercera, en la Fundamentacion
de la metafisica de las costumbres, en la que Kant pretende probar la existencia de la libertad
humana y que la ley moral se aplica a los seres humanos. En la cuarta etapa, dada en la Critica
de la razén prictica, Kant concibe como un hecho indiscutible la sujecion del ser humano a
la ley moral y utiliza este hecho para probar la libertad de la voluntad humana. En su quinto
periodo, en la Religion dentro de los limites de la mera razdn, Kant aborda la cuestion de la mala
acciéon humana, cuestién problemdtica en tanto se establece en los periodos anteriores una
equivalencia entre la accién moral y la accién libre (implicando esto que las acciones inmorales
no son libres y, por tanto, no son reprochables). Por su parte, Allison sostiene que la teorfa de
la libertad en Kant debe ser entendida como una teoria del agente racional. En este sentido, el
autor pone el foco en la espontaneidad como su fundamento ultimo. Dicha espontaneidad se
presenta tanto en la esfera practica como en la esfera teérica (a través de los actos esponténeos
de sintesis categorial), y consiste en la adopcién de principios inteligibles. Allison sostiene

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [73]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

que el elemento central de la libertad kantiana es la espontaneidad para adoptar principios
inteligibles de accién. Segun el autor, en Kant no hay una concepcidn causal de la conducta
humana: el ser humano no responde a un estimulo o incentivo de manera causal sin antes haber
incorporado dicho incentivo en una maxima de su conducta. En otras palabras, un incentivo
solo puede ser tal si es parte de una maxima (de una regla) adoptada por el agente racional

(Allison, 1992, p. 488; Allison, 1990, pp. 37-39, 189).

15  “Unacriticadelarazén pricticaen general, la cual solamente pretende establecer por completo
los principios de la posibilidad, la extensién y los limites de la razdén préictica sin referencia
particular a la naturaleza humana” (Kant, 2013, p. 11, AA V, 8). “Los principios « priori de
dos facultades del espiritu, la facultad de conocer y la facultad de desear, han sido descubiertos
y determinados segun las condiciones, la extension y los limites de su uso y con ello ha sido
puesto un fundamento seguro para una filosoffa sistematica, tanto tedrica como préctica, en
cuanto ciencia” (Kant, 2013, p. 15, AA'V, 12).

16 “Obra segin una mixima, que pueda valer a la vez como ley universal” (Kant, 1996, p. 33, AA
VI, 226).

17 Cabe indicar que no debe entenderse que todos los deberes impuestos por la ética han de
estar plasmados en el Derecho. Byrd sefiala que el Derecho s6lo se refiere a acciones externas y
deberes externos, a través de coerciones externas (Byrd, 1989, pp. 155, 184-185).

18 Larelacién entre los deberes juridicos y los deberes de virtud puede ser mds compleja de lo que
a primera vista podria parecer. En este sentido, Guyer (2014, p. 278) sostiene que los deberes
juridicos son modos de promover y proteger la libertad y aquellos deberes que pueden ser
reforzados por coercién. Los deberes de virtud, en cambio, son tunicamente reforzados por el
respeto a la ley moral. A esto se agrega una segunda diferencia: solo los deberes juridicos se
refleren a acciones externas (Guyer, 2014, p. 305). Esto contradirfa la explicita afirmacién de
Kant segtin la cual los deberes juridicos y éticos difieren inicamente en la legislacién que los
abarcay no en el deber que estas imponen.Por otra parte, Guyer (2014, p. 279) sostiene que el
texto kantiano contiene varias incongruencias en lo que se refiere a la definicién de los deberes
de virtud y concluye que Kant termina por distinguir (al interior de la doctrina de la virtud)
entre deberes éticos y de virtud. El concepto de moralidad se refiere, en cambio, a toda la esfera
practica (incluso la juridica).Si bien este no es el objetivo especifico de este articulo —para lo
cual se requerirfa una investigacién auténoma- creo que se puede defender la congruencia de
las caracterizaciones que Kant hace de los deberes, en tanto se diferencie adecuadamente entre
“deberes” y “legislacion” En este sentido, una posible solucién serfa la siguiente: en primer
lugar, se puede admitir una distincién entre deberes juridicos y deberes de virtud en sentido
estricto, entendiendo a estos como los que no exigen una accién externa ni son motivados en
coaccién. Los deberes juridicos no solo exigirian una accién externa, sino que estarfan sujetos a
una legislacién que motiva la accién en la coercidn. Ahora bien, el estar sujetos a tal legislaciéon
no los exime de estar sujetos, a su vez, a una legislacion de la virtud, en la cual no se demandaria
la accién externa, sino la autodeterminacion para tal accidn en razdn del respeto al deber. En
otras palabras, la diferencia no radicaria en el deber mismo, sino en la legislacion que lo abarca
y en qué tipo de motivacién exige o impone esta. Un mismo deber, por ejemplo, o cometer
homicidios, es un deber juridico en tanto demanda una accién externa determinada. Pero se
vuelve un deber de virtud cuando pasamos a considerar una legislacién que exige tal deber en
raz6n de una autodeterminacién interna basada en el respeto a laley moral. En el segundo caso,

[74] Isonomia « Niim. SO « 2019



19

20

21

Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

lalegislacion atiende fundamentalmente al mévil que motiva la conducta, es decir, el deber que
ella impone es que se acate la norma en razén de que el deber ha sido mandado por laley y no
por algtin otro mévil empirico. Pero esto es compatible con que la misma conducta sea debida
segtin una legislacién juridica (coercitiva). En congruencia con esto, Allison sostiene que tanto
los deberes juridicos como los de virtud se basan en el imperativo categérico. La diferencia
entre ellos se da esencialmente en el tipo de legislacion que los imponga (externa e interna) y
el tipo de constriccién que los motive. Allison concluye que los deberes juridicos son también
indirectamente deberes éticos o de virtud (Allison, 1990, pp. 162-163).

“Kant comprende al derecho como un sistema para salvaguardar la méxima libertad bajo
condiciones de igualdad. A cada sujeto de derecho, se le garantiza la mayor medida posible de
libertad compatible con una misma medida de libertad para todos los demds. Justamente de
ahi debe surgir, segin Kant, la legitimidad de un sistema juridico: atn allf donde el sistema
restringe mi libertad, la restringe, en primer lugar, de un modo justo que afecta de igual manera
a todos los sujetos de derecho y, en segundo lugar, lo hace con el fin de garantizar la mds
amplia libertad posible a todos los sujetos de derecho. Por ende, todo sujeto de derecho puede
adherir de modo racional a las reglamentaciones de un sistema juridico que cumpla con estas
condiciones” (Willaschek, 2016, p. 421).

“Si alguien actda contra la libertad general y el otro le opone resistencia, entonces este
adversario acttia de acuerdo con la libertad general y, por consiguiente, de modo justo. Asi,
yo tengo el derecho de obligar a los otros al cumplimiento del derecho” Leccidn de 1783 (AA
XXVII, 1335) (citado de Willaschek, 2016, p. 422).

Jakobs (2003, pp. 16-17) afirma seguir formalmente la distincién kantiana entre homo
phaenomenon y homo noumenon al establecer la dicotomia entre individuos y sociedad
entendida como sistema de comunicacién. Segun el autor, asi como Kant distingue entre
el individuo natural sometido a la causalidad de la naturaleza y un orden normativo moral
independiente de ella, ¢l postula una distincién entre el individuo (concebido como mero
animal inteligente) que se mueve en pos de la satisfaccién y el sistema normativo juridico como
sistema de comunicacién cuyos destinatarios son personas (i.e. destinatarios de expectativas
normativas) (Jakobs, 2003, p. 20). Esta dicotomia le permite a Jakobs argumentar que,
mientras el ser humano como individuo o como ser natural se encuentra —en lo que ¢l
llama esfera cognoscitiva— en la mera bisqueda de bienestar, el ser humano como persona
se encuentra sujeto a la obligacidn de motivarse de acuerdo con las expectativas del sistema
normativo. Si esta motivacién no se da, es indiferente para el sistema, puesto que es deber de la
persona conseguirla. Lo cierto es que esto parece alejarse del planteo kantiano: en primer lugar,
porque segin Kant el propio sistema normativo juridico introduce motivaciones externas
para su cumplimiento (por lo que no serfa indiferente para el Derecho si el destinatario
es empiricamente capaz o no de motivacién); en segundo lugar, porque Kant resuclve la
oposicién/tensién entre el ser humano como ser natural y como sujeto juridico-moral (i.c.,
podriamos decir, sujeto normativo) a través de la esfera antropoldgica. La antropologfa revela
las inclinaciones animicas que posibilitan o facilitan que el ser humano (como ser natural)
siga las disposiciones juridicas y morales. Jakobs parece pasar por alto ambas cuestiones.
Sosteniendo una posicién en cierto sentido similar a la de Jakobs, Norrie afirma que la filosoffa
de Kant plantea una dicotomia entre una concepcién abstracta/ideal del ser humano y una
concepcidn material/concreta. Esta dicotomia conduce a un problema a la hora de resolver

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [75]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

casos en los que se debe introducir cierto grado de indulgencia en razén de encontrarse el autor
sometido a un condicionamiento patolégico (Norrie, 1991, pp. 39-40, 59).

22 “Una voluntad perfectamente buena se hallarfa, pues, igualmente bajo leyes objetivas (del
bien); pero no podria representarse como constreriida por ellas a las acciones conformes a la
ley, porque por si misma, segin su constitucién subjetiva, podria ser determinada por la sola
representacion del bien. De aqui que para la voluntad divina y, en general, para una voluntad
santa, no valgan los imperativos: el ‘deber ser’ no tiene aqui lugar adecuado, porque el guerer
ya de suyo coincide necesariamente con la ley” (Kant, 1972, p. 35, AA IV, 414). “La voluntad
cuyas méaximas concuerdan necesariamente con las leyes de la autonomia es una voluntad sanza
absolutamente buena” (Kant, 1972, p. 51, AA IV, 439). “En el hombre la ley tiene la forma
de un imperativo, pues si bien se puede presuponer en ¢él, como ser racional, voluntad pura,
en cuanto ser sujeto a necesidades y a causas determinantes sensibles no se puede suponer una
voluntad santa, es decir, una voluntad incapaz de méximas contrarias a la ley moral” (Kant,
2013, p. 46, AA'V, 32). Es decir, Kant habla de una voluntad santa cuando se trata de una
voluntad que no puede estar en discrepancia con los mandatos précticos de la razén pura.
Para tal voluntad, dichos mandatos no son coercitivos: ella guiere precisamente lo que debe.
Ahora bien, la voluntad del ser humano no es sanza. Al tener una faceta patoldgica, al ser un
sujeto sometido a la sensibilidad, encontramos que el ser humano es consciente de su deber,
pero también se encuentra sometido a las inclinaciones patoldgicas, motivo por el cual los
mandatos précticos de la razén pura prictica se le presentan con un caricter constrictivo y
coercitivo. A pesar de esto, los pasajes indicados de la Metafisica de las costumbres parecen
indicar que en tanto consideramos al ser racional en su pureza y como miembro del legislador
que dicta los principios fundamentales pricticos, es santo. No se trata de una contradicciéon
con lo antes explicado, sino una diferencia basada inicamente en dénde ponemos el foco de
nuestra atencién. Si atendemos exclusivamente a la faceta racional pura del ser humano —en
cuanto origen de los principios practicos; esto es, atendemos a la voluntad como fuente de
normas universales— podemos concebirlo como legislador santo. Creo que en concordancia
con esto puede entenderse la distincidén que Kant establece entre voluntad'y arbitrio. Mientras
elarbitrio se trata de la facultad deliberativa, la voluntad es la fuente de normatividad universal.
En este sentido, uno podria decir que la voluntad —en sentido estricto— es santa, mds el arbitrio
humano no. Sino se admite esta interpretacion, se corre el riesgo de caer en una interpretacién
teoldgica de la ética y el Derecho kantianos, como de hecho sucede con Jiménez de Asta
y Roxin. En otras palabras, se corre el riesgo de poner como fundamento de los mandatos
juridicos a un legislador divino entendido en el sentido tradicional. Esto no resulta compatible
con la filosoffa critica que limita la validez de la idea de Dios a una funcién puramente
regulativa en la esfera tedrica y a un mero postulado de la razén en la esfera prictica. En
otras palabras, la obra de Kant no permite sostener que los mandatos juridicos emanan de un
mandato divino positivo, brindado a través de una revelacién.

23 Guyer (2014, p. 304) sostiene que el principio universal del derecho se deriva del valor de
la humanidad entendida como libertad de elegir y perseguir fines. Recuérdese que, segtin el
autor, la humanidad asi comprendida es el elemento fundamental del imperativo categdrico.
Esto significa que el principio del Derecho es consecuencia del principio fundamental de la
moralidad (Guyer, 2014, p. 307). Por otra parte, entiende el autor que el principio del derecho
establece no solo la méxima libertad para cada uno, sino que impone una cantidad equitativa

[76] Isonomia « Niim. SO « 2019



24

25

Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

de la misma. De esto se deducira que la coercidn legal caracteristica del derecho se encuentra
justificada moralmente (Guyer, 2014, p. 277).

Segun Willaschek, las normas juridicas no pueden ser imperativos categéricos porque tienen
la condicién de externalidad (se ocupan de acciones externas y no de la motivacién interna)
(Willaschek, 2016, pp. 420-426). Si bien esto es cierto, la forma del imperativo (i.e. su cardcter
categdrico) no tiene que ver, en principio, con el mdvil que de hecho motiva su cumplimiento;
sino solo con la forma incondicionada en que impone su deber (es decir, cudl es el fundamento
de que la conducta sea debida). Un imperativo categérico puede ser acatado por diversos
motivos (por ejemplo, esperanza de adquirir una recompensa, miedo a un reproche o por
conciencia moral). El mévil que lleva a su acatamiento no modifica su cardcter de imperativo
categérico. En consecuencia, el mévil que nos conduce a cumplir el mandato no tiene que
ver con el origen de la validez del mandato ni con su cardcter categérico o universal. Por lo
tanto, las notas que Willaschek le atribuye a la norma juridica no obstan a que se trate de
imperativos categdricos. Segin Willaschek, la norma penal solo serfa un imperativo categérico
si tuviera la forma “no debes...” (por ejemplo, “no debes falsificar dinero”), forma que, de
hecho, no se encuentra en el derecho positivo. A nuestro criterio, la formulacién del deber
juridico de manera categérica serfa: “debes castigar la falsificacion de dinero”. Que el derecho
positivo no presente esta formulacién en su redaccidn, no es, a mi criterio, méds que un
pseudo-problema. Puede diferenciarse la formulacion legal plasmada en el texto positivo de su
significado, del mandato que la norma impone y del cardcter (condicionado o incondicionado)
con que se impone tal mandato. Asi, la norma que dijera: “El que matare a otro sufrird una
pena de prisién...” (Art. 79 Céd. Penal Argentino) puede ser interpretada como un mandato
categérico dirigido al juez penal, que ordena: debes castigar el homicidio con una pena de
prision... O bien, puede ser reformulado como: si alguien mata a otro, debe ser castigado
con una pena de prisidn... Reformular el texto legal positivo en términos de un imperativo
categérico o hipotético, parece convertirse en un pseudo-problema, sujeto a la habilidad que
tengamos para articular todos sus elementos al interior de una estructura judicativa hipotética
o categorica. Sin embargo, la norma impone un deber de castigar ciertas conductas que no
se encuentra sujeto a condiciones ulteriores que podrfamos no aceptar, siendo esto lo que
lo hace categdrico. A pesar de esta disquisicién, Willaschek termina por admitir que “desde
una perspectiva ética, las normas juridicas son mandatos incondicionados que se expresan en
imperativos categéricos” y “que todas las obligaciones juridicas, segin Kant, son asimismo
obligaciones morales, que desde la perspectiva ética también deben ser cumplidas en virtud de
ellas mismas” (Willaschek, 2016, p. 428).

Segun Guyer (2014, pp. 305, 307), si bien el principio del derecho consiste en la atribucién
de la méxima cantidad de libertad de manera equitativa, la coercidén no supone un escollo para
esto. El principio del derecho es una consecuencia del principio fundamental de la moralidad.
Y en la medida en que la coercién es un elemento central de la legislacién juridica, se deduce
que hay un deber moral de instaurar y mantener un sistema de reforzamiento coercitivo del
principio del Derecho. En otras palabras, hay un deber moral de instaurar y mantener un orden
coercitivo deducido del principio del derecho y que coopere con su realizacién. En este sentido,
vale aclarar que el ordenamiento juridico no busca, segtin Guyer, garantizar la libertad en cada
accién concreta —de lo contrario, la coercién seria antijuridica e inmoral-, sino un sistema

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [77]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

continuo (es decir, perdurable) de autonomia, aunque esto implique denegar la libertad para
ciertos actos concretos (Guyer, 2014, p. 277).

26 Aqui cabe introducir dos preguntas u objeciones. En primer lugar, cabe considerar que, aun
si rige el principio del Derecho que ordena obrar segtin una ley universal que permita que mi
libertad sea compatible con la libertad de los otros seres humanos, de esto no puede deducirse
directamente la exigencia de una coaccién externa. De este mandato racional solo se deduce
que yo debo imponerme normas tales que hagan posible mi libertad y la libertad de los otros.
Nada permite inferir la necesidad de una coaccién. Si esta objecién fuera acertada, Mohr y
Oberer tendrian razén al plantear una distincién entre la pena en la esfera juridica y la pena
en la esfera moral: como si por un lado pudiera reconocerse el cardcter moralmente malo de
una accién y su merecimiento (moral) de castigo, y por el otro la cuestién juridico-practica de
la imposicién de una coaccién externa. Asi, quedarian separadas la cuestion de si un sujeto es
merecedor (moralmente hablando) de un castigo de la cuestién de si hay un principio juridico-
practico que ordene imponer dicho castigo (Mohr, 2009, p. 487, Oberer, 1982, pp. 401-404).
Contra la opinién de Mohr y Oberer, sostenemos que si bien puede distinguirse entre el ser
merecedor de castigo —propio de la esfera moral- y la existencia efectiva de una pena en la
esfera juridica —segtin una legislacion juridica positiva—, no debe considerarse que en las esferas
éticay juridica haya dos conceptos diferentes de pena, en tanto el fundamento de la pena es de
cardcter racional a priori y practico: es comun a ambas esferas précticas, con la peculiaridad de
que la érica no se ocupa de una legislacién que incluya méviles patoldgicos externos. En otras
palabras, el deber de castigar cierto tipo de conductas es un deber categdrico, ético y juridico,
aunque solo en la legislacién juridica habrd normas que impongan, en efecto, castigos. A esta
posible objecién puede responderse lo siguiente. Si se admite definir a la coaccién como un
acto contrario a aquel acto que viola las leyes que hacen posible la libertad de todos, se debe
admitir que se trata de un acto en conformidad con dichas leyes y, por tanto, obligatorio al
igual que ellas. Pero esto conduce a una segunda pregunta u objecién: en qué sentido dirfamos
que el acto ilicito y su sancién son contrarios (haciendo esta contradiccién que uno sea licito y
el otro no). Es decir, por qué la coaccién de un acto ilicito (contrario a estas leyes o al principio
del Derecho) es un acto contrario (en el sentido légico) a un acto antijuridico. Por ejemplo,
un hombre comete un homicidio; a este hombre se le aplica un castigo. ¢En qué sentido se
puede decir que este castigo es el acto contrario (o acaso contradictorio) del delito cometido?
Solo puede justificarse esta relacién de contradiccidn si se presupone que la coaccién es lciza.
Esto harfa que los actos considerados sean contrarios en el siguiente sentido: el delito es i/icizo,
la coaccién es licita. Pero, como vemos, se presupone lo que se quiere demostrar: la licitud
de la sancién (su necesidad juridica). Quiz4 se pueda considerar contrarios a estos actos en
tanto un acto es conforme al principio del Derecho y el otro es opuesto a este principio.
De esta manera, no se tratarfa de actos contrarios o contradictorios, sino de leyes o mdximas
contrarias o contradictorias. El acto del delincuente expresa una méxima que no puede ser
ley universal (no puede universalizarse) y por tanto es contraria al principio del Derecho.
Este acto y su mdxima serdn contrarios a todo acto y toda méxima universalizables. De esta
manera, delito y sancién son contrarios en funcién de su respectiva incapacidad y capacidad
de universalizacion, sin presuponerse la legalidad de la tltima. Lo que los hace contrarios es
el principio de acuerdo con el cual se evalta la universalidad de la maxima que rige al acto. La
legalidad de la coaccidn se deriva de tal principio, el principio que hace que delito y coaccién
sean contrarios. El mismo principio constituye a uno como licito y a otro como ilicito, yala vez
como contrarios. Con lo cual, no se parte de la presuposicidn de que delito y castigo son por s

[78] Isonomia « Niim. 50 « 2019



27

28

29

Sobre el fundamento prdctico de la pena en Immanuel Kant

mismos contrarios —lo que resultaba incomprensible, pues no se podia entender en qué sentido
dos actos puede ser contrarios— para luego concluir que si uno es indebido el otro es debido.
Por el contrario, la fundamentacién es al revés: segtin el principio del derecho, el delito es no-
universalizable y su castigo es universalizable (y, por tanto, debido); esto los hace contrarios y
hace a este licito y obligatorio y a aquel ilicito y prohibido.

En la Critica de la razén prdctica, se habla de ser “merecedor de castigo” (Kant, 2013, p. 54,
AA'V, 37) y que el castigo debe ser en si mismo justo, mds alld de si produce algtin efecto
benigno. “En la idea de nuestra razén practica hay algo que acompafia a la transgresion de
una ley moral, a saber, el ser merecedor de castigo. Ahora bien, el ser participe de la felicidad
no va ligado en absoluto al concepto de castigo como tal. Pues si bien el castigador puede
tener, al mismo tiempo, la buena intencidn de dirigir este castigo a aquel fin también, este
castigo, sin embargo, debe ser antes justificado por si mismo como tal, es decir, como mero
mal, de modo que el individuo castigado, si la 0sa quedara ahi y él no viera ningtin favor oculto
detras de esta dureza, tenga que confesar que ha recibido su merecido y que su suerte se adecua
perfectamente a su comportamiento. En todo castigo como tal debe haber, ante todo, justicia,
y ésta constituye lo esencial de ese concepto. [...] Asi pues, el castigo es un mal fisico que
aunque no estuviera ligado con el mal moral como consecuencia zatural deberfa estarlo como
consecuencia segin los principios de una legislacién moral”. Esta tltima expresion nos resulta
especialmente interesante. Quiere decir que, si bien el castigo no es la consecuencia natural
de la desobediencia del mandato moral, debemos pensar necesariamente que serfa deseable
que lo fuera, esto es, debe quererse que la legislacién moral valga como una legislacién natural
(ley que rige mecénicamente a la naturaleza) y conduzca a castigos a quicnes trasgreden los
mandatos morales. Aqui se abre un terreno interesante de consideracion, en tanto nos conduce
ala compleja pregunta por la concordancia entre el mundo natural y lalegislacién moral. Y, mds
particularmente, nos conduce a preguntarnos qué rol juega el Derecho en esta concordancia,
teniendo en cuenta que el Derecho puede ser considerado el medio a través del cual se plasma
cierta legislacién humana en el mundo. En un sentido andlogo respecto al cardcter moral de la
pena, Kant expresa en la Refl. 8029 (AA XIX 586) que la pena puede corregir y cjemplificar,
pero que el delincuente no debe poder argiiir que se lo trata de manera injusta. Es decir, el
cardcter justo (y por tanto su fundamento tltimo) de la pena no radica en que sea util (en
tanto corrige o ¢jemplifica), sino en que debe quererse —racionalmente— que ciertos actos estén
vinculados con un castigo.

Mobhr seala que en la Metafisica de las costumbres se aborda la pena estatal (richzerliche
Strafe o poena forensis, i.e. pena judicial). El autor entiende que hay un sentido més amplio
y fundamental de pena plasmado en el §8 de la Critica de la razén prictica. Alli Kant se
vale de la expresion “ser merecedor de castigo” (Strafwiirdigkeit), cuestién que va més all de
que efectivamente haya una ley y un Estado que imponga la pena merecida. En este sentido,
Mohr entiende que el concepto de pena no puede ser inferido solo a partir de conceptos
juridicos, sino que debe ser un concepto bésico de la esfera practica y posteriormente llevado
a la “Doctrina del Derecho” (Mohr, 2009, p. 487). De la misma opinién es Hariolf Oberer,
1982, pp. 401-404.

Como se sabe, el ser humano puede ser diferenciado en su cardcter inteligible y su cardcter
empirico. En lo que respecta a su cardcter empirico, el ser humano es un ser de la naturaleza,
sujeto a las leyes causales: “Todas las acciones del hombre en el fendmeno estén determinadas,
segtn el orden de la naturaleza, a partir del cardcter empirico de él y [a partir] delas otras causas

Isonomia « Niim. 50 « 2019 [79]



Miguel Herszenbaun DOI:10.5347/50.2019.151

concomitantes; y si pudiéramos examinar hasta el fondo todos los fenémenos del albedrio
de ¢l, no habria ni una sola accién humana que no pudiéramos predecir con certeza y que
no pudiéramos conocer como necesaria a partir de sus condiciones previas” (Kant, 2007,
A549-50/B577-8). En cambio, “en lo que se refiere al cardcter inteligible [...] toda accién
[...] es el efecto inmediato del cardcter inteligible de la razdn pura, la cual, por tanto, actia
libremente, sin estar determinada dindmicamente en la cadena de las causas naturales por
fundamentos externos ni internos que precedan segtin el tiempo” (Kant, 2007, A553/B581).
En este respecto, la accién humana es libre y producto de su autodeterminacién.

Recepcion: 27 diciembre 2017
Revision: 04 agosto 2018
Aceptacion: 06 diciembre 2018

[80] Isonomia e Niim. 50 ¢ 2019



