
Isonomía • Núm. 50 • 2019 • DOI:10.5347/50.2019.151 • [49]

Sobre el fundamento práctico
de la pena en Immanuel Kant

On the Practical Grounds of Punishment in Immanuel Kant

Miguel Herszenbaun

UBA - Conicet, Argentina

mherszen@gmail.com

Resumen: La teoría de la pena ideada por Kant suele ser estudiada sin consideración del marco
losóco que le da sentido y fundamentación. La intención del presente trabajo es explicitar la
fundamentación teórico-losóca que sostiene a dicha teoría de la pena. Me propongo exhibir
cómo Kant deriva el carácter categórico de la ley penal a partir del principio del Derecho
y del imperativo categórico. Esta fundamentación teórica del carácter categórico de la pena
se sostendrá en tanto podamos comprender en qué sentido y por qué la razón es capaz de
imponerse a sí misma principios categóricos de acción, es decir, deberes.

Palabras clave: Kant, pena, ley, razón.

Abstract: Kant’s theory of punishment has been studied without any further consideration
of the wider philosophy that grounds it. In this article, I will seek to make explicit Kant’s
theoretical/philosophical grounding of the theory. I will intend to exhibit how Kant deduces
the categorical character of criminal law from the Principle of Right and the categorical
imperative. is theoretical grounding of the categorical character of punishment will hold
only insofar as it is possible to understand why Reason is capable of imposing categorical
principles of action—i.e. duties—to itself.

Keywords: Kant, punishment, law, reason.

I. Introducción

Una de las preocupaciones más profundas del pensamiento jurídico-losóco radica
en la pregunta por la naturaleza y fundamento de la ley penal y del castigo. Es
precisamente en el terreno de la legislación penal, allí donde el Derecho manda castigar
a un semejante, donde surge una serie de preguntas por la racionalidad y fundamento
de dicho ordenamiento normativo. En el presente trabajo quisiera ocuparme de la
teoría de la pena ideada por Kant, es decir, de la justicación losóca del castigo según
el pensador de Königsberg.



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[50] Isonomía • Núm. 50 • 2019

La obra losóca de Immanuel Kant tiene un lugar de suma importancia en la
historia de la losofía. El pensamiento maduro de Kant se propuso evaluar las aptitudes
de la razón humana en los distintos terrenos en los que esta se atribuye jurisdicción. Así,
el proyecto losóco de Kant se construye como un procedimiento judicial en el cual
la razón debe comparecer ante el tribunal y acreditar la legitimidad de sus potestades
invocadas.

En congruencia con semejante proyecto de revisión crítica de los alcances de las
facultades de la razón, es sensato esperar de la obra kantiana algún tipo de ponderación
sobre la racionalidad de la sanción penal. En otras palabras, si el proyecto kantiano se
caracteriza por estudiar a la razón y determinar los límites de su legitimidad en cada
uno de los terrenos de conocimiento en los que ella se jacta de tener autoridad, es
pertinente preguntarse si la razón es capaz de brindar una justicación de la aplicación
de las penas. Es decir, hemos de preguntarnos si la razón tiene legitimidad para brindar
un fundamento del derecho penal y de la imposición de castigos.

La obra de Kant conforma un sistema, lo que la hace difícil de ser apreciada
y comprendida si la tomamos por partes. Con esto quiere decirse que no puede
entenderse lo que Kant diga sobre la naturaleza de la pena y su fundamento si no
encuadramos esta cuestión en el marco más general de su losofía, especialmente en
lo que se reere a su losofía práctica.

Precisamente, al no considerar este recaudo, intérpretes tales como Mike Materni,
Ulrich Klug y Luis Jiménez de Asúa suelen reducir el tratamiento kantiano de la ley
penal a un breve catálogo que comprende unos pocos títulos: formalismo, punitivismo,
teología y retribucionismo. Materni, por ejemplo, sostiene que Kant fundamenta el
castigo en la mera retribución, sin una justicación ulterior. El autor arma que el
lósofo de Königsberg postula el carácter categórico de la ley penal –esto es, el deber
de aplicar penas sin consideración alguna de factores tales como su utilidad o sus
consecuencias para el malhechor, la comunidad o la víctima– sin dar razones de tal
carácter categórico y, por último, que la losofía práctica de Kant se sostiene en
fórmulas vacías que no permiten inferir legítimamente ningún contenido positivo
(o bien pueden ser aplicadas a cualquier contenido y justicar, por tanto, cualquier
acción) (Materni, 2013, pp. 272-273). En estas críticas, Materni sigue esencialmente
una tradición de lectura vigorizada en el siglo XX por Klug, una interpretación
plasmada en textos como Skeptische Rechtsphilosophie und humanes Straecht y
“Abschied von Kant und Hegel”,1 el último de los cuales Georg Mohr calicó lisa y
llanamente de “difamatorio” (Mohr, 2009, p. 469).

Esta última crítica contra Kant es, precisamente, lo que se ha catalogado –
peyorativamente– como el formalismo kantiano. La crítica consiste en lo siguiente: la
ética kantiana se encuentra fundada en el imperativo categórico –el que se estudiará
en la sección III–. El imperativo categórico es –dicho en pocas palabras– un principio



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [51]

moral de la razón que se presenta bajo la forma de una fórmula que es utilizada para
evaluar qué reglas de conducta pueden valer como leyes morales universales (y, por
tanto, ser obligatorias para todos los seres racionales). La clave de dicha evaluación
consiste en ponderar si se puede desear que tal regla sea universalizada, es decir, sea
aplicada como ley universal de manera irrestricta. Al basarse en una mera fórmula que
carece en sí misma de todo contenido determinado, críticos como Materni y Klug
consideran que la ética kantiana es incapaz de deducir una obligación moral concreta.
En otras palabras, si el primer principio de la moral kantiana es nada más que un
enunciado que se caracteriza únicamente por imponer una forma universal, parece
resultar imposible deducir de él alguna prescripción concreta.2 O bien, por el contrario,
la fórmula que sirve de piedra basal para todo el sistema ético kantiano, es una garantía
fácilmente vulnerable que termina por permitir que cualquier regla se convierta en una
ley moral.3

Las críticas contra Kant no se ocupan únicamente de su presunto formalismo. Como
he mencionado, Materni y Klug hablan de punitivismo y retributivismo. Aunque el
término punitivismo no debe necesariamente ser tomado como una afrenta, en el
contexto en el que se lo usa como una crítica contra Kant se lo entiende como punición
per se, es decir, como un castigo no motivado en una fundamentación ulterior y sin
utilidad alguna. Esta acusación viene vinculada al concepto de retributivismo que,
nuevamente, no se trata en sí mismo de un término agravioso:4 en este contexto debe
ser entendido como la concepción del castigo como una mera repetición del mal
realizado por el delincuente, es decir, concebir la pena como venganza (fundada en
el mero obrar del malhechor y su merecimiento moral de sanción). Entre quienes
han atacado el presunto retributivismo kantiano, se puede contar al destacado jurista
alemán, Claus Roxin. El jurista ha sostenido que la teoría retributiva de la pena es
insostenible tanto en términos cientícos como prácticos. Se trataría, según este autor,
de una teoría que fundamenta la aplicación de castigos sólo en la existencia de culpa,
volviendo al juez un representante de un tribunal divino, con la tarea de realizar
la justicia en la tierra, lo que atenta contra el ideal democrático según el cual todo
poder político deriva del pueblo. En términos prácticos, la teoría retributiva no brinda
elementos pertinentes para combatir o disminuir el delito.5

En línea con Roxin, en el medio iberoamericano, Jiménez de Asúa ha interpretado
la posición kantiana sobre la pena como una fundamentación teológica del castigo. El
autor calica a la teoría de la pena kantiana como un “retribucionismo moral” y señala
que esta teoría “arranca de un principio teológico para basar el Derecho punitivo y
deduce de él la relación imperativa entre el juez y el juzgado” (Jiménez de Asúa, 1964, t.
II, p. 41). Esto signica que, según el autor español, el fundamento kantiano de la pena
se encontraría en un mandato teológico que ordenaría de manera categórica realizar el
ideal de justicia en la tierra. Jiménez de Asúa no desarrolla las problemáticas políticas



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[52] Isonomía • Núm. 50 • 2019

que se deducirían de esto, pero es fácil advertirlas. Si el autor español está en lo cierto,
en Kant habría una fundamentación teológica del Estado y de su poder punitivo, lo que
a su vez conduciría a una confusa mezcla entre moral, derecho y religión, haciéndose
en consecuencia imposible la fundación de un Estado laico. A esto se suma la dicultad
que implicaría pretender brindar una justicación racional del poder punitivo, cuando
se alega su origen divino.

En síntesis, los intérpretes críticos antes mencionados ofrecen una caracterización
de la teoría kantiana de la pena según la cual Kant deende un posicionamiento moral
dogmático, fundado en razones teológicas, que conduce a la mera imposición de un
castigo sin mayores justicaciones ni razones de utilidad individual o colectiva. Todo
ello, revestido de una aparente justicación racional, basada en fórmulas vacías que no
pueden justicar ninguna acción concreta (o bien pueden justicar cualquier acción).
Es la tarea del presente trabajo demostrar que esto es una imagen distorsionada y
parcial del pensamiento kantiano.

Más allá de estos intérpretes radicalmente críticos, se encuentran otras dos grandes
líneas de interpretación. Por un lado, contamos con quienes entienden que la teoría de
la pena kantiana se sostiene fundamentalmente sobre el concepto de disuasión: en este
sentido, el fundamento de la pena para Kant sería su rol como elemento disuasorio para
el delincuente. Del otro lado, contamos con quienes sostienen que la teoría kantiana
de la pena es fundamentalmente retributivista (ya no entendido esto en un sentido
peyorativo): la pena se fundamenta en la necesidad de retribución. Se debe, entonces,
imponer el castigo en razón del mal obrar del delincuente, y dentro de los límites del
desvalor de su acción. Veamos dos de los más importantes representantes de dichas
posturas.

En favor de la teoría kantiana de la pena como disuasión, se destaca la posición de
Sharon Byrd. La autora hace una serie de distinciones que resultan de mayor interés. En
primer lugar, diferencia la función del castigo en el contexto del estado de naturaleza
de aquel de la sociedad civil. En el contexto del estado de naturaleza, el castigo o la
coacción se relaciona con una retrotracción del estado de cosas a la situación anterior a
la comisión del delito. Es decir, la aplicación del castigo es la reacción autorizada ante
la comisión de un delito que afecte la libertad de la víctima y su objetivo inmediato es
restaurar dicha libertad. En el contexto de la sociedad civil, ya no se trata, entiende la
autora, de la defensa inmediata de la libertad o propiedad de un individuo particular,
sino que la facultad de defender los propios derechos ha sido volcada sobre la sociedad
civil misma. De esta manera, el delito pasa a ser visto como un acto contrario a la
voluntad de la comunidad y la imposición del castigo ya no es un medio para restaurar
la libertad o los derechos de un particular, sino que se trataría de una manifestación
de la voluntad comunitaria en pos de una disuasión general de la comisión de delitos.
El fundamento, entonces, del castigo legal es la disuasión. A este esquema, se agrega



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [53]

el papel de la retribución. La razón del castigo no radica en esta retribución, pero ella
impone un límite a la sanción con el objetivo de que el delincuente no sea utilizado
por la sociedad como un medio para un n ulterior. Así, la medida justa del castigo
está dada por dos límites: la disuasión es el criterio por medio del cual se determina el
mínimo de castigo; la retribución impone el límite máximo.6

Si bien las distinciones teóricas propuestas por Byrd son de fundamental
importancia para una teoría política de la pena (especialmente las funciones atribuidas
a la disuasión general y a la retribución), lo cierto es que no creo que la autora sea
el al texto kantiano. Por un lado, resulta poco viable la distinción que pretende
hacer entre un fundamento del castigo en el contexto del estado de naturaleza y un
segundo fundamento del castigo en el contexto de la sociedad civil. En ambos casos, el
fundamento que otorgue validez y legitimidad al castigo debe ser el mismo, y debe ser
un fundamento tanto jurídico como moral. Es decir, si el fundamento del castigo es la
disuasión, debería serlo para ambos ámbitos. Por otra parte, como se verá más adelante,
entiendo que el fundamento del castigo para Kant no es la disuasión, sino un mandato
práctico categórico, cuyo efecto (valioso, aunque secundario) es la disuasión. A su vez,
la Metafísica de las costumbres no parece brindar fundamento textual a la presunta
distinción entre dos tipos de fundamento del castigo en relación al contexto en que
este se aplica (estado de naturaleza/sociedad civil). Por el contrario, el fundamento
del castigo se presenta en la Metafísica de las costumbres en el contexto en el que Kant
introduce los principios generales del derecho y, por tanto, esto hace presumir que el
fundamento del castigo es uno solo y para ambos estados.

En cuanto a la interpretación retributiva de la teoría kantiana de la pena, se destaca
la posición de Fleischacker. Según este autor, el fundamento de la pena en Kant se
encuentra en un principio retributivo de acuerdo con el cual se repite en la persona del
delincuente el mal que este ha llevado a cabo sobre la víctima. Fleischacker entiende
que esto no implica que Kant brinde una fundamentación moral del castigo, aunque
sí admite el valor moral de la imposición de la pena como un n en sí mismo. En
otras palabras, aunque su fundamento no sea moral, el castigo retributivo cumple una
función moral al hacer que el criminal viva bajo la misma ley que él implícitamente
postula en su acto criminal. De esta manera, entiende el autor, la ley universal del
derecho consiste en aplicar a cada quien la regla concordante con la máxima expresada
en su conducta:7 si la conducta del delincuente expresa que este se guía por una máxima
(regla personal) que autoriza el desprecio a la vida ajena, la comunidad actuará con él
según las mismas pautas.

En mi opinión, la posición de Fleischacker tiene varios problemas. En primer lugar,
es inadmisible considerar que la losofía práctica kantiana impondría el deber de
aplicar como ley sobre la persona del criminal la máxima no universalizable (y por
tanto, inmoral) de su acción.8 Esto supone ignorar aspectos centrales de la losofía



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[54] Isonomía • Núm. 50 • 2019

práctica kantiana, sobre los que volveremos en la sección III. En segundo lugar,
Fleischacker parece hacer un rodeo retórico para distinguir el fundamento moral del
castigo de su valor moral y así poder rechazar que el origen del mandato de aplicar
castigos de manera categórica es de carácter moral, es decir, que el fundamento del
castigo es moral. A través de esta distinción, el autor intenta negar el fundamento
moral del castigo, pero atribuye un valor moral a su efectiva aplicación. Fleischacker
parece olvidar que, para la losofía kantiana, el valor moral de una conducta depende
de que esta se encuentre motivada en la conciencia del deber y que la máxima de dicha
acción pueda valer como ley universal. En otras palabras, toda acción que posea valor
moral debe estar en concordancia con y fundada en una ley moral. En consecuencia,
es un sinsentido armar que la pena tiene valor moral pero no fundamento moral.
Pareciera que el procedimiento argumental de Fleischacker es comenzar aceptando de
manera dogmática el carácter retributivo del castigo, para luego validarlo revistiéndolo
de un valor moral que se le agrega de manera subsidiaria y secundaria. A mi criterio,
el orden de la fundamentación del castigo es exactamente el inverso: solo porque
el castigo de ciertas conductas es moral (es decir, se encuentra basado en principios
morales) es que se encuentra racionalmente fundado y su aplicación es categórica (i.e.
debe aplicarse sin contemplar su utilidad u otros condicionamientos).

Frente a estas tres vías de lectura, quisiera proponer una interpretación de la
teoría de la pena desde un punto de vista más amplio, que permita verla como una
consecuencia de la losofía práctica kantiana. En otras palabras, pretendo sostener que
en el pensamiento de Kant hay un mandato incondicionado racional que ordena la
imposición de castigo a ciertas conductas cuyas máximas no puedan ser leyes que hagan
compatible la libertad de todos los individuos simultáneamente. De esta manera,
mostrando la concordancia entre la losofía práctica de Kant y su teoría de la pena,
se logrará desacreditar a sus críticos acérrimos. Por otra parte, al descubrirse cómo la
sanción se funda en un mandato práctico-racional, se advertirá que no son la disuasión
o la retribución, tomadas como primeros principios, los fundamentos de la pena,
sino que esta se basa en principios característicos de la razón práctica y puede, de
manera subsidiaria e inferida, tener notas retributivas y disuasorias. En la sección II,
me ocuparé de los elementos textuales que han motivado las interpretaciones antes
mencionadas. En la sección III, estudiaré la relación entre los principios estrictamente
jurídicos y el imperativo categórico, a n de demostrar que el carácter categórico del
castigo se deriva de los principios a priori de la razón en su uso práctico.

II. El pensamiento penal kantiano y algunos problemas de interpretación

Como ya se ha señalado, el objetivo primordial del presente trabajo es ofrecer una
lectura del pensamiento penal de Kant, a n de hallar la fundamentación losóca



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [55]

de la pena y su encuadramiento teórico general. En la presente sección, quisiera
comenzar indicando algunos de los puntos principales que brindan sustento a las
interpretaciones rivales de la aquí sostenida. Como se ha indicado más arriba, las
lecturas de la teoría de la pena kantiana se podrían dividir en tres grandes grupos:
por un lado, aquellas que pretenden desacreditarla acusando a la posición kantiana de
formalismo, punitivismo, retributivismo y teología; en segundo lugar, se encuentran
aquellas que entienden que la teoría de la pena kantiana fundamenta el castigo
en la disuasión; por último, tenemos aquellas que lo encuentran en la retribución.
Lo cierto es que la Metafísica de las costumbres ofrece material textual que podría
servir de sustento para cualquiera de estas interpretaciones. Creo que resultaría
conveniente comenzar por revisar de forma somera el texto kantiano a n de sopesar
adecuadamente hasta qué punto estas lecturas son viables. Vale empezar por uno de los
elementos fundamentales de la propuesta kantiana, el carácter categórico del castigo:

La pena judicial [...] no puede nunca servir simplemente como medio para fomentar otro bien,
sea para el delincuente mismo sea para la sociedad civil, sino que ha de imponérsele sólo porque
ha delinquido; porque el hombre nunca puede ser manejado como medio para los propósitos
de otro ni confundido entre los objetos del derecho real (Sachenrecht); frente a esto le protege
su personalidad innata, aunque pueda ciertamente ser condenado a perder la personalidad
civil. Antes de que se piense en sacar de esta pena algún provecho para él mismo o para sus
conciudadanos tiene que haber sido juzgado digno de castigo. La ley penal es un imperativo
categórico y ¡ay de aquél que se arrastra por las sinuosidades de la doctrina de la felicidad para
encontrar algo que le exonere del castigo, o incluso solamente de un grado del mismo, por la
ventaja que promete siguiendo la divisa farisaica ‘es mejor que un hombre muera a que perezca
todo el pueblo’! Porque si perece la justicia, carece ya de valor que vivan hombres sobre la tierra
(Kant, 1996, pp. 166-167, AA VI, 331-332).9

Aun cuando se disolviera la sociedad civil con el consentimiento de todos sus miembros [...],
antes tendría que ser ejecutado hasta el último asesino que se encuentre en la cárcel, para que cada
cual reciba lo que merecen sus actos y el homicidio no recaiga sobre el pueblo que no ha exigido
este castigo” (Kant, 1996, pp. 168-169, AA VI, 333).

Como vemos en los pasajes citados, Kant considera que la pena debe aplicarse de
manera categórica y sin considerar utilidad alguna. Esto ha sido tomado como un
elemento fundamental para destacar el carácter punitivo y retributivo de la teoría
kantiana. Es decir, en la medida en que la pena se aplica de manera incondicionada
y sin atender a su ulterior utilidad, la pena se presenta como la mera retribución
en la persona del delincuente del mal ocasionado por él. En otras palabras, se trata
fundamentalmente de una mera repetición del mal, fundada exclusivamente en el mal
obrar del delincuente.

En un sentido semejante se acude a las conocidas referencias de Kant a la ley del
talión:



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[56] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Pero ¿cuál es el tipo y el grado de castigo que la justicia pública adopta como principio y como
patrón? Ninguno más que el principio de igualdad (en la posición del el de la balanza de la
justicia): no inclinarse más hacia un lado que hacia otro. Por tanto, cualquier daño inmerecido
que ocasionas a otro en el pueblo, te lo haces a ti mismo. [...] Sólo la ley del talión puede ofrecer
con seguridad la cualidad y cantidad del castigo, pero bien entendido que en el seno del tribunal
(no en tu juicio privado) (Kant, 1996, p. 167, AA VI, 332).

Pero ¿qué signica la armación ‘si tú le robas, te robas a ti mismo’? Signica que quien roba
hace insegura la propiedad de todos los demás; por lo tanto, se priva a sí mismo (según la ley del
talión) de la seguridad de toda posible propiedad (Kant, 1996, p. 168, AA VI, 333).

Estas referencias a la ley del talión se suman al elemento precedente. La ley del talión
parece ser un principio punitivo basado en la lógica de la venganza. Frente a un daño
ilícito, se repite uno equivalente en la persona del delincuente o en sus intereses. La ley
del talión no solo establece el carácter y fundamento del castigo (la retribución) sino
que da también su medida justa, la cantidad debida del castigo: el daño que provoca el
castigo debe ser equiparable al provocado por el ilícito.

Junto a la ley del talión, se presenta la referencia a la pena de muerte que, de alguna
forma, viene a reforzar la imagen punitiva y retributivista de Kant:

Todos los criminales que han cometido el asesinato [...], han de sufrir la muerte; así lo quiere
la justicia como idea del poder judicial, según leyes universales, fundamentadas a priori. (Kant,
1996, p. 170, AA VI, 334).

Si la venganza es la medida de la justicia, la muerte como pena del homicidio parece
ser una deducción inmediata. La equiparación de la muerte de la víctima y la del
victimario parece responder al criterio de justicia establecido por la ley del talión.

Los pasajes hasta aquí mencionados suelen ser tomados como fundamento tanto
de las lecturas retributivistas de Kant, como de aquellas que quieren desacreditar la
teoría kantiana de la pena. Los primeros entienden que la pena como retribución
supone un límite al poder punitivo en dos sentidos: en primer lugar, en tanto exige
para la aplicación de una sanción la preexistencia de un hecho lesivo; en segundo
lugar, en tanto establece un tope para el rigor del castigo, i.e. el castigo no puede ser
más lesivo que el desvalor del acto ilícito. Por su parte, quienes quieren desacreditar a
Kant se valen de estos pasajes para presentar una teoría que desoye el sentido común,
pues ordena de manera incondicionada la imposición de un castigo, aun cuando su
aplicación no provoque ningún bien ulterior.

Por otra parte, la concepción de la teoría kantiana de la pena en términos de
disuasión puede ser asociada al concepto de coacción. La coacción es un móvil para la
acción. La pena interpretada como coacción exige entenderla como una disuasión ante
el eventual deseo de cometer un delito. Es en este sentido que la denición que brinda
Kant de la legislación jurídica abre el camino de una interpretación de la teoría de la
pena en términos de disuasión:



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [57]

La legislación que hace de una acción un deber y de ese deber, a la vez, un móvil, es ética. Pero la
que no incluye al último en la ley y, por tanto, admite también otro móvil distinto de la idea misma
del deber, es jurídica […]. [Tales móviles] tienen que extraerse de los fundamentos patológicos de
la determinación del arbitrio (Kant, 1996, pp. 23-24, AA VI, 219).

Todo lo contrario al derecho es un obstáculo a la libertad según leyes universales: pero la
coacción es un obstáculo o una resistencia a la libertad. Por tanto, si un determinado uso de
la libertad misma es un obstáculo a la libertad según leyes universales (es decir, contrario al
derecho), entonces, la coacción que se le opone, en tanto que obstáculo frente a lo que obstaculiza
la libertad, concuerda con la libertad según leyes universales; es decir, es conforme a derecho; por
consiguiente, al derecho está unida a la vez la facultad de coaccionar a quien lo viola, según el
principio de contradicción (Kant, 1996, pp. 40-41, AA VI, 231).

Sobre estos importantes pasajes volveremos en detalle más adelante. Pues aquí
se encuentra tanto la articulación entre ética y derecho, como el principio que da
fundamento a la aplicación categórica del castigo. Sin embargo, por el momento solo
quisiera considerar estos pasajes como indicios para una interpretación disuasionista
de Kant. El lósofo expresamente vincula la norma jurídica a la imposición de un móvil
patológico o coacción. Entiéndase por patológica aquella determinación de la voluntad
dependiente de impulsos sensibles (Caimi, 2017, p. 361). En razón de esto, se abre
el camino a una lectura de la pena en términos de disuasión. En otras palabras, la
pena es un motivo o móvil expresado en la norma, dirigido al posible malhechor, a n
de conducirlo en razón de un fundamento patológico (i.e. sensible o corporal) a no
realizar la acción indeseada.

Por último, quisiera introducir una última cuestión que se encuentra relacionada
solo de manera mediata con las diferentes líneas de lectura, pero que indicará un
elemento sobre el que será relevante explayarse más adelante. Este es el origen de la
norma penal y el fundamento de su validez. En este sentido, Kant nos brinda dos
pasajes de mayor importancia:

Nadie sufre castigo porque lo haya querido, sino porque ha querido una acción punible; [...]. Decir
que quiero ser castigado si asesino a alguien no signica sino decir que me someto junto con todos
los demás a las leyes que de un modo natural serán también leyes penales, en caso de que haya
criminales en el pueblo. Yo, como colegislador que decreta la ley penal, no puedo ser la misma
persona que, como súbdito, es castigada según la ley; porque como tal, es decir, como criminal,
no puedo tener un voto en la legislación (el legislador es santo). Por tanto, cuando yo formulo una
ley penal contra mí, como criminal, es la razón pura jurídico-legisladora en mí (homo noumenon)
la que me somete a la ley penal a mí, como capaz de cometer crímenes, por consiguiente, como
otra persona (homo phaenomenon) junto con todas las demás en una asociación civil (Kant, 1996,
p. 171, AA VI, 335).

El derecho penal es el derecho que tiene el soberano, con respecto a aquél que le está sometido,
de imponerle una pena por su delito. El jefe supremo del Estado no puede, por tanto, ser castigado
[...] (Kant, 1996, pp. 165-166, AA VI, 331).



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[58] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Aquí se presentan dos pasajes que parecen brindar dos visiones opuestas sobre
el origen y fundamento de la pena: una basada en el aspecto racional de todos
los miembros de la comunidad, otra basada en el legítimo derecho de la autoridad
soberana (como diferenciado del mero súbdito), puesto a su vez por sobre la ley penal
en cuestión.

Aquí he intentado presentar brevemente algunos de los pasajes principales a los
que acuden quienes pretenden interpretar la teoría de la pena de Kant de las maneras
indicadas. En la búsqueda por establecer el fundamento racional de la pena y la
legitimidad del Derecho penal según Kant, será necesario considerar los puntos
señalados y dar respuesta a las siguientes preguntas: ¿de dónde emana la ley penal?
¿Por qué la ley penal, es decir el castigo, debe aplicarse sin una nalidad ulterior, i.e., de
manera categórica? ¿A qué se reere Kant cuando dice que la ley del talión es la medida
del castigo? ¿Por qué dice Kant que uno se impone a sí mismo la ley penal, pero a la
vez dice que uno no se impone a sí mismo la ley penal? Finalmente, ¿a qué se reere
Kant al hablar de razón pura jurídico-legisladora, legislador santo, homo noumenon y
homo phaenomenon y qué papel tienen en la fundamentación del castigo?

Sostendré que la teoría de la pena kantiana no se caracteriza sucientemente
en términos de venganza o mera retribución, como tampoco se la puede entender
exclusivamente en términos de disuasión. En otras palabras, su fundamento no radica
en su aptitud para disuadir ni en un mandato retributivo, sino que por el contrario
se deduce de la ética kantiana y encuentra una fundamentación en las leyes que la
razón pura práctica se impone a sí misma. Por el contrario, indicaré que el carácter
retributivo y disuasorio del castigo, aunque presentes en la teoría de la pena, no son
el fundamento de la pena, sino una consecuencia ulterior del verdadero fundamento
estrictamente práctico-racional. En pocas palabras, se verá que la razón impone un
mandato categórico de castigar ciertas acciones, sanción que tendrá una determinación
retributiva y un efecto disuasorio, pero cuyo fundamento no se encuentra en la
búsqueda de tal retribución o disuasión, sino en principios de carácter práctico-
racional.

III. La razón práctica y la razón jurídico-legisladora

El proyecto crítico kantiano se ha propuesto sopesar las aptitudes y límites de la razón
humana tanto en su esfera teórica como en su esfera práctica. En tanto la cuestión
que aquí compete versa sobre su losofía del derecho, me ocuparé exclusivamente de
la razón en su uso práctico. Como se sabe, en la obra de Kant el fundamento de las
normas que establecen deberes morales no tiene su origen en la revelación divina, en
la observación de la naturaleza humana ni en la experiencia. La naturaleza sólo podría



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [59]

dar el orden de las causas ecientes, nuestra sujeción a ciertas inclinaciones, pero nunca
el deber. El deber tendrá su origen en una ley autoimpuesta por la razón:

La razón determina en una ley práctica la voluntad inmediatamente y no mediante la intervención
de un sentimiento de placer o displacer, ni siquiera mediante un placer en esta ley y sólo el hecho
de que como razón pura pueda ser práctica le permite ser legisladora (Kant, 2013, p. 34, AA V, 25).

La moralidad consiste, pues, en la relación de toda acción con la legislación, por la cual es posible
un reino de los nes. Mas esa legislación debe hallarse en todo ser racional y poder originarse de
su voluntad, cuyo principio es, pues, no hacer ninguna acción por otra máxima que ésta, a saber:
que pueda ser la tal máxima una ley universal y, por tanto, que la voluntad, por su máxima, pueda
considerarse a sí misma al mismo tiempo como universalmente legisladora. [...] La necesidad
práctica de obrar según ese principio, es decir, el deber, no descansa en sentimientos, impulsos
e inclinaciones, sino sólo en la relación de los racionales entre sí, en la cual la voluntad de un
ser racional debe considerarse siempre al mismo tiempo como legisladora, pues si no, no podría
pensarse como fin en sí mismo (Kant, 1972, p. 48, AA IV, 434).

La razón pura tiene que ser por sí sola práctica, es decir, debe poder determinar la voluntad tan
sólo mediante la forma de la regla práctica, sin presuponer ningún sentimiento, y, por lo tanto, sin
las representaciones de lo agradable o de lo desagradable como materia de la facultad de desear,
materia que es siempre una condición empírica de los principios. (Kant, 2013, p. 33, AA V, 24).

Como puede verse, es la razón práctica la fuente de normatividad. A n de poder
caracterizar satisfactoriamente a la razón práctica, se debe retomar una distinción
kantiana entre imperativos hipotéticos e imperativos categóricos (Kant, 1972, pp.
35-36, AA IV, 414-5; Kant, 2013, p. 26, AA V, 20).

El imperativo hipotético es el juicio que impone un deber bajo una determinada
condición. Se puede recurrir a un ejemplo simple: si deseo ser un excelente pianista,
debo practicar todos los días. El juicio no ordena “practicar todos los días” de manera
absoluta, incondicionada. No es un deber de todo ser humano practicar piano todos
los días. Es solo un deber para quien adopte la condición –la meta– “ser un excelente
pianista”. Más aún, podríamos decir que este “deber” tiene un carácter pragmático,
utilitario. No se trata aquí de un deber moral, sino de los medios para realizar un
n, es decir, de una regla de la sagacidad que permite identicar los medios idóneos
para realizar un determinado n. El principio solo establece el medio adecuado para
la realización de un n y no obliga a adoptar el medio ni el n en cuestión.

Por el otro lado, se cuenta con los imperativos categóricos. El imperativo categórico
es aquel juicio que impone un deber de manera incondicionada, esto es, sin que
esté sujeto a una condición ulterior o a una nalidad ulterior. Las leyes morales, los
mandatos morales objetivos, es decir, universales, que valen para todo ser racional,
tendrán esta forma: establecerán un deber no sujeto a condición, universalmente
válido. Por ejemplo: no debes mentir. Aquí no se trata de “no mentir” para conseguir
un n. Aquí se trata de un mandato incondicionado. Se establece un deber que



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[60] Isonomía • Núm. 50 • 2019

no depende de una condición ulterior. La ética y la doctrina del derecho –en sus
principios– consisten, fundamentalmente, de imperativos categóricos.

Kant sostiene que la conducta será moralmente buena, cuando la máxima de su
acción se ajuste al principio de la moralidad que tendrá la forma de un imperativo
categórico. 10  Este imperativo ha sido diversamente enunciado por Kant, pero en todas
sus formulaciones se respeta un mismo espíritu. Aquí presento una de ellas: “Actúa
de modo que la máxima de tu voluntad pueda, al mismo tiempo, valer siempre como
principio de una legislación universal” (Kant, 2013, p. 42, AA V, 30).11

El imperativo categórico establece la regla formal a la que debe someterse toda
voluntad a n de ser moralmente buena.12 Solo si puedo querer sin contradicción que
la máxima de mi acción sea una ley universalmente válida, puede decirse que esa acción
es moralmente buena. Por ejemplo, yo podría darme a mí mismo la regla de mentir en
toda ocasión en que esto resulte conveniente. Sin embargo, no puedo querer que esta
máxima sea una ley universal. No puedo querer que haya una ley universal que mande
a todo ser humano mentir cuando le resulte conveniente. En consecuencia, tal máxima
y tal acción no son morales.13

Kant agrega a esto una segunda distinción. La diferencia entre actuar por deber y
de acuerdo con el deber. Yo puedo ser sincero porque esto me resulta conveniente o
por una inclinación emocional característica de mi persona. En ambos casos actuaría
en concordancia con el deber, pero no por deber. La conducta será moralmente buena
cuando su máxima cumpla los requisitos del imperativo categórico, y a la vez cuando
la acción esté motivada en el respeto a la ley moral.

Al identicar el imperativo categórico, Kant ofrece una ley autoimpuesta por la
razón, que, paradójicamente, la vuelve libre. Esto es, la razón se vuelve libre en tanto
se impone a sí misma una norma universalmente válida, que la sustrae de la sujeción
a las inclinaciones naturales, a la necesidad de las motivaciones patológicas.14 En otras
palabras, el ser humano es libre en tanto su razón se impone a sí misma leyes universales
que pueden guiar y motivar su conducta con independencia de la causalidad natural,
maniesta en las inclinaciones sensuales y patológicas, esto es, los sentimientos, los
deseos, necesidades siológicas, etc. En palabras de Kant, “sólo conocemos la libertad
(tal como se nos maniesta ante todo a través de la ley moral) como una propiedad
negativa en nosotros; es decir, la propiedad de no estar forzados a obrar por ningún
fundamento sensible de determinación” (Kant, 1996, p. 33, AA VI, 226).

Como se sabe, el abordaje del imperativo categórico como principio supremo de la
razón pura práctica puede encontrarse en la Fundamentación de la metafísica de las
costumbres y en la Crítica de la razón práctica. Sin embargo, la obra que Kant dedica
al derecho es la Metafísica de las costumbres. ¿Cuál es la relación que se establece entre
estas obras? ¿Cuál es la relación entre el imperativo categórico y el Derecho? Estas



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [61]

cuestiones teóricas son complejas y de mayor interés. Sin embargo, a los nes del
presente trabajo, haré solo unas breves indicaciones.

En primer lugar, la relación entre la Crítica de la razón práctica y la Metafísica
de las costumbres debería ser análoga a la relación entre la Crítica de la razón pura
y los Principios metafísicos de la ciencia de la naturaleza. La Crítica de la razón
pura está destinada a sopesar las aptitudes epistemológicas a priori en el terreno del
conocimiento teórico, esto es, en el terreno del conocimiento de la naturaleza. Esta
Crítica ocupa el lugar de una propedéutica y ofrece –según las propias palabras de
Kant– una ontología (metafísica general) en el acotado sentido de una “analítica del
entendimiento puro” (Kant, 2007, A247/B303). En cambio, los Principios metafísicos
de la ciencia de la naturaleza ofrecen ya no solo las condiciones de posibilidad de la
constitución del objeto de conocimiento, sino que brindan conocimiento a priori de
las leyes físicas de la naturaleza (por ejemplo, se demuestra a priori la necesidad de la
fuerza de atracción).

En la Crítica de la razón práctica nos encontramos con la propedéutica del
conocimiento práctico a priori.15 Pero no tenemos aquí el sistema de dicho
conocimiento, no contamos aquí con el desarrollo de los principios prácticos, sino
con el principio fundamental de una razón práctica y sus condiciones de posibilidad.
En la Metafísica de las costumbres Kant ofrecería el sistema de conocimientos a priori
en la esfera práctica. Este sistema se divide en dos, en la “doctrina del derecho” y la
“doctrina de la virtud”. El imperativo categórico presentado por Kant en la Crítica de la
razón práctica es vuelto a presentar en la Metafísica de las costumbres como “el principio
supremo de la doctrina de las costumbres”,16 es decir, como el principio supremo de la
razón práctica, legisladora, que vale para ambas doctrinas. Como puede imaginarse,
el carácter categórico de este imperativo tendrá algo que ver con el carácter categórico
de la ley penal.

En tanto la doctrina de las costumbres debe abarcar toda la esfera práctica del ser
humano, debe entenderse que este principio es válido tanto para la ética como para
el Derecho. Pero, aun compartiendo este principio, ética y Derecho se diferencian.
Dice Kant: “la legislación que hace de una acción un deber y de ese deber, a la vez, un
móvil, es ética. Pero la que no incluye al último en la ley y, por tanto, admite también
otro móvil distinto de la idea misma del deber, es jurídica” (Kant, 1996, pp. 23-24,
AA VI, 219). Estos otros móviles “tienen que extraerse de los fundamentos patológicos
de la determinación del arbitrio” (Kant, 1996, p. 24, AA VI, 219). Esto quiere decir
que una primera diferencia entre ética y Derecho es el móvil de la acción. En la ética,
una ley convierte una acción en debida y a la conciencia del deber en el móvil de la
acción: actuamos en concordancia con la ley moral y por respeto a la ley moral. En
el Derecho, el móvil de la acción es patológico; actuamos en concordancia con la ley,
pero no motivados por el respeto a la ley, por la conciencia del deber, sino por motivos



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[62] Isonomía • Núm. 50 • 2019

patológicos (vinculados con las sensaciones, emociones, temores, aversiones, etc.). Esto
quiere decir que el Derecho impone un deber, pero que el móvil para el cumplimiento
de tal deber no es la conciencia moral, sino un elemento externo a la conciencia, un
móvil patológico vinculado con el placer y la aversión.

De esta manera, Kant deduce que “todos los deberes, simplemente por ser deberes,
pertenecen a la ética; pero no por eso su legislación está siempre contenida en la
ética” (Kant, 1996, p. 24, AA VI, 219). Esto signica que el Derecho y la ética –en
tanto emanados de la razón pura– no se diferencian en virtud de sus deberes, sino que
se diferencian, fundamentalmente, por el tipo de legislación que ordena dichos deberes
y en la motivación que impulsa al cumplimiento de dichos deberes.17 La legislación
jurídica une un deber con un móvil externo y patológico –coacción externa–, lo que
no quiere decir que el deber jurídico, en tanto deber, no sea a su vez ético (Kant, 1996,
p. 25, AA VI, 219-220).

En otras palabras, el origen de todo deber debe radicar en el imperativo categórico.
La legislación jurídica no impone –al menos, en sus principios generales– otros deberes
distintos a los de la ética, sino que brinda un móvil patológico para el cumplimiento
de algunos de tales deberes. En palabras de Kant: “de ahí que la doctrina del derecho
y la doctrina de la virtud no se distingan tanto por sus diferentes deberes como por
la diferencia de legislación, que liga uno u otro móvil con la ley” (Kant, 1996, p. 25,
AA VI, 220). Esto es, los deberes éticos y jurídicos son los mismos, como así también
su fundamento. La legislación jurídica se diferencia por imponer un móvil externo y
patológico al cumplimiento de ciertos deberes.18

Aquí se ve que Kant ha introducido la idea de un móvil externo para el
cumplimiento de una ley. Tal móvil es la coacción. Pero todavía no logra apreciarse qué
la hace necesaria, categórica. Consideremos la denición del Derecho y su principio
fundamental.

Kant dice que “el derecho es el conjunto de condiciones bajo las cuales el arbitrio
de uno puede conciliarse con el arbitrio del otro según una ley universal de la
libertad” (Kant, 1996, p. 39, AA VI, 230).19 El principio universal del Derecho dicta:
“una acción es conforme a derecho cuando permite, o cuya máxima permite a la
libertad del arbitrio de cada uno coexistir con la libertad de todos según una ley
universal” (Kant, 1996, p. 39, AA VI, 230). De esto deduce Kant la ley universal del
derecho: “obra externamente de tal modo que el uso libre de tu arbitrio pueda coexistir
con la libertad de cada uno según una ley universal” (Kant, 1996, p. 40, AA VI, 231).
Frente a esto, tenemos la denición de lo ilícito y la coacción:

Todo lo contrario al derecho es un obstáculo a la libertad según leyes universales: pero la coacción
es un obstáculo o una resistencia a la libertad. Por tanto, si un determinado uso de la libertad
misma es un obstáculo a la libertad según leyes universales (es decir, contrario al derecho),
entonces, la coacción que se le opone, en tanto que obstáculo frente a lo que obstaculiza la



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [63]

libertad, concuerda con la libertad según leyes universales; es decir, es conforme a derecho; por
consiguiente, al derecho está unida a la vez la facultad de coaccionar a quien lo viola, según el
principio de contradicción (Kant, 1996, pp. 40-41, AA VI, 231).20

Vale agregar a esto que dicha coacción no debe provenir necesariamente de la misma
persona que viola la norma, porque la ley universal del derecho

Me impone una obligación, pero [...] no espera en modo alguno, ni menos aún exige, que deba yo
mismo restringir mi libertad a esas condiciones por esa obligación, sino que la razón sólo dice que
está restringida a ello en su idea y que también puede ser restringida por otros de hecho; y esto
lo dice como un postulado, que no es susceptible de prueba ulterior alguna (Kant, 1996, p.40,
AA VI, 231).

Creo que aquí se puede comenzar a brindar algunas respuestas a las preguntas que
sugerían los pasajes estudiados en la sección II.

En primer lugar, propongo una hipótesis de lectura en lo que se reere a la
identicación del legislador –santo–, al soberano no sujeto a coacción. Conociéndose
los límites epistemológicos establecidos por la Crítica de la razón pura en lo que
se reere al presunto conocimiento metafísico sobre entidades que trascienden la
experiencia, entiendo que no cabe comprender esta referencia al legislador santo en
términos estrictamente teológicos. No se puede tratar de una armación que en efecto
pretenda tener valor epistemológico objetivo. Puede tratarse de un postulado práctico,
esto es, la necesidad práctica de representarse el mandato moral como si emanara de un
legislador santo. O bien puede ser interpretado como una referencia al carácter puro de
la razón como facultad legislativa. En efecto, el pasaje AA VI, 335 antes citado parece
sugerir esta posibilidad:

Me someto junto con todos los demás a las leyes […]. Yo, como colegislador que decreta la ley
penal, no puedo ser la misma persona que, como súbdito, es castigada según la ley; porque como
tal, es decir, como criminal, no puedo tener un voto en la legislación (el legislador es santo).
Por tanto, cuando yo formulo una ley penal contra mí, como criminal, es la razón pura jurídico-
legisladora en mí (homo noumenon) la que me somete a la ley penal a mí, como capaz de cometer
crímenes, por consiguiente, como otra persona (homo phaenomenon) junto con todas las demás
en una asociación civil (Kant, 1996, p. 171, AA VI, 335).

Como se ve, el pasaje citado claramente indica que es la razón pura jurídico-
legisladora en mí el legislador santo del que emana la norma y soy yo mismo como
homo phaenomenon, es decir, como sujeto fenoménico y empírico, su destinatario. La
distinción que aquí Kant introduce entre homo noumenon y homo phaenomenon se
reere a la distinción entre el carácter nouménico y empírico del ser humano. Es esta
distinción un elemento central para comprender en qué medida cada uno de nosotros
como sujeto racional es origen de la norma penal. El ser humano, en tanto ser natural
que existe en la experiencia, se encuentra sujeto a las leyes causales, siendo así un objeto



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[64] Isonomía • Núm. 50 • 2019

empírico más. Por otra parte, el ser humano posee una facultad racional que le permite
romper los enlaces causales del orden natural y autoimponerse principios prácticos,
deberes, nes, etc. Esta facultad racional, no sensible, no determinada por las causas
ecientes de la naturaleza, abre al ser humano el terreno de la libertad. Se trata de su
carácter nouménico, es decir, de la faceta racional del ser humano, que no se da como
un dato en el espacio y tiempo de la experiencia y, por tanto, que no se encuentra
determinada por leyes causales.21

Es precisamente esta faceta racional del ser humano, concebida de manera pura, es
decir, en total separación de su aspecto patológico y sensible, el origen de todo deber y
de toda legislación práctica. Si atendemos a la razón pura en tanto se encuentra sujeta
a los principios a priori de la ética y el Derecho que ella misma se autoimpone, siendo
capaz de establecer por medio de una fórmula universal las leyes a las que debe sujetarse
todo ser racional, encontramos el legislador santo al que Kant reere. Entendido de
esta forma, el legislador santo no es una entidad metafísica –como podría sugerir la
interpretación propuesta por Jiménez de Asúa y Roxin–, pero tampoco un soberano
político empíricamente existente. En palabras de la Fundamentación de la metafísica
de las costumbres: “El ser racional debe considerarse siempre como legislador en un
reino de nes posibles por libertad de la voluntad, ya sea como miembro, ya como
jefe” (Kant, 1972, p. 47, AA IV, 434). Es decir, es la faceta puramente racional del ser
humano.

Si bien la voluntad humana no es santa en sentido estricto,22 podemos atender
exclusivamente al carácter racional del ser humano y su aptitud determinante de la
voluntad por medio de principios a priori, abstrayendo de su carácter patológico
y concibiendo de esta manera a la razón humana como un legislador que impone
principios puros que determinan toda la esfera práctica (incluso el ámbito del Derecho
penal). Todo ser racional participa del dictado de dicha legislación. En tanto solo
atendemos al carácter puro y a priori de esta facultad constitutiva de mandatos
incondicionados, podemos concebirlo como equiparable a un legislador santo. Si
hacemos foco solo sobre el carácter racional del ser humano y hacemos abstracción de
su carácter patológico, cabe pensar que Kant ofrece aquí una caracterización ideal de la
razón pura legisladora humana en equiparación con un legislador divino. Y, en efecto,
la legislación que debe querer nuestra razón pura es tal que podría haber sido querida
por una voluntad perfectamente buena a la que amerita caracterizar como divina
o santa (i.e. no determinada patológicamente). En otras palabras, lo que puede ser
querido por nuestra razón pura como ley universal concuerda con lo que una voluntad
santa y divina querría –aun cuando esta legislación tenga para nosotros un carácter
coercitivo, debido a que nos encontramos afectados por las inclinaciones patológicas–.

Ya se ha identicado el origen de la legislación, es decir, la naturaleza del legislador;
me propongo, entonces, responder la pregunta por el carácter categórico de la



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [65]

aplicación del castigo: por qué el castigo debe aplicarse sin una nalidad ulterior. O
mejor dicho, por qué el fundamento del castigo no radica en su utilidad, ni puede
suponer esta un límite al castigo o ser un factor condicionante del mismo. Esto se
debe a varias razones. La primera se encuentra en el carácter categórico de los deberes
morales. Como hemos visto, Derecho y ética no se diferencian en razón de los deberes
impuestos. El Derecho no impone deberes que no sean abarcados por la ética, solo que
en el terreno del Derecho son abordados por una legislación distinta que busca motivar
al destinatario de la norma por medio de móviles patológicos. En consecuencia, lo que
sea un deber jurídico lo será de manera incondicionada, de la misma forma en que los
deberes de la ética son incondicionados.23 El deber jurídico no está sujeto a condición,
no se trata de un imperativo hipotético. Es un deber categórico, tal como los deberes de
la ética. En consecuencia, puede decirse que, si resulta un deber castigar ciertas acciones,
se tratará de un deber de carácter categórico.24

El principio del Derecho establece que debemos regirnos (de manera categórica) por
leyes que ordenen acciones según las cuales la libertad de cada quien sea compatible con
la de los demás seres humanos. En consecuencia, la acción que atenta contra un acto
libre compatible con la libertad de los otros es un acto injusto, ilícito o antijurídico. La
coacción de dicha acción por parte de un tercero es, a su vez, compatible con la libertad
de todos y es, en consecuencia, justa, lícita, conforme a derecho.25

Si el mandato jurídico es incondicionado, si el principio jurídico que ordena
gobernarnos por leyes que hagan posible la compatibilidad de la libertad de todos no
está sujeto a una condición ulterior (es decir, no ordena esto en razón de un n ulterior
que pudiéramos no querer), la coacción del acto contrario a este principio también será
incondicionada, categórica. Paso a considerar esto con más detenimiento: el mandato
que establece actuar de manera tal que mi libertad pueda ser compatible con la de
mis semejantes no es un mandato que se imponga de manera hipotética, esto es, con
miras a un n determinado, sino que es un mandato que vale universalmente, sin
condición alguna, para todo ser racional y de manera perpetua. La acción contraria a
este mandato puede ser reprimida por medio de una coacción, la cual será legítima,
es decir, lícita, en tanto esta coacción es compatible con la libertad de todos (pues
reprime una acción que no es compatible con la libertad de todos).26 En consecuencia,
si el mandato de conducirnos de forma tal que nuestra acción sea compatible con la
libertad de todos es incondicionado, el mandato de aplicar la sanción debida (acorde
con el principio indicado) es incondicionado también.

Esta es la explicación estrictamente racional de que el fundamento de la pena no
radique en una nalidad ulterior o en su utilidad. El mismo deber incondicionado
que da origen a la ley es el que impone la incondicionalidad del castigo.27 A esto se
agrega el deber ético –válido para el terreno del Derecho– de no tomar a ningún
ser humano exclusivamente como medio para un n. Ya se ha visto que el imperativo



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[66] Isonomía • Núm. 50 • 2019

categórico era válido para todo terreno práctico (tanto ético como jurídico). Una de
sus formulaciones exige que todo ser racional se rija por medio de leyes universales que
no permitan tomarse a sí mismo ni a los demás como meros medios. Esto es, todo ser
humano debe ser tomado como un n en sí mismo (Kant, 1972, pp. 44-45, AA IV,
429).

En concordancia con estos dos elementos mencionados, la pena no puede estar
fundamentada en su utilidad. El castigo no se fundamenta en la búsqueda de un
resultado o de un benecio para el criminal, para sus víctimas o para la sociedad. Si el
fundamento del castigo fuera su utilidad, el ser humano sería tomado exclusivamente
como un medio y no como un n en sí mismo. Si el castigo tuviera su razón de ser
en la reparación, la disuasión o la rehabilitación, se trataría de un deber contrario al
imperativo categórico (y, por tanto, no podría tratarse de un deber) y, en segundo lugar,
no emanaría del principio incondicionado del Derecho.

En palabras de Kant, estaríamos en el terreno de la doctrina de la felicidad y no del
deber. Es decir, nos estaríamos ocupando de cuáles son los medios para que el hombre
sea feliz, qué es lo que patológicamente necesita el hombre (o la comunidad) para ser
feliz, y no de cuáles son sus deberes, qué es lo que lo hace ser digno de felicidad.

Es por este motivo que Kant toma los ejemplos extremos que conocemos: aunque
la comunidad fuera a dispersarse, antes se debería llevar a cabo el debido castigo
correspondiente a cada criminal (Kant, 1996, pp. 168-169, AA VI, 333). El deber de
castigar está ordenado de manera categórica, no está sujeto a una ulterior nalidad, no
se sostiene en un valor pragmático o utilitario. Aun si el criminal fuera más útil vivo que
muerto, libre que encarcelado, el deber jurídico de aplicar el castigo es incondicionado.
El motivo de este carácter incondicionado es el ya explicado: es un deber de actuar
según una ley que haga compatible la libertad de todos. La coacción de un acto
contrario a tal deber es compatible con la libertad de todos y es, por tanto, un deber.

Vale aclarar que no necesariamente se debe entender que Kant rechace toda utilidad
o toda finalidad en el castigo. Con esto quiero decir que no es necesario que Kant
rechace que la pena pueda tener un carácter disuasorio o preventivo (u otros, i.e.
rehabilitación del delincuente o reforzamiento de la norma). De hecho, si la pena
no tuviera un carácter disuasorio o preventivo no se podría considerar que la ley
penal ofrece un móvil (patológico) para la conducta. De lo que se trata aquí es de no
confundir el fundamento de la pena, el fundamento del deber de castigar con la utilidad
o las consecuencias que pueda acarrear tal castigo o tal amenaza del castigo.28 En otras
palabras, la amenaza del castigo puede ser el móvil de la acción y puede ser útil en este
sentido. Pero el fundamento del castigo no emana de su utilidad, ni la utilidad puede
suprimirlo, disminuirlo ni aumentarlo. De esta manera se ve que, aunque el castigo
tenga, de hecho, un efecto disuasorio (aun deliberadamente buscado), no es este su
fundamento.



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [67]

De modo análogo, puede verse que la lectura retributiva de Kant tampoco atiende al
verdadero fundamento del castigo. La norma penal impondrá, en efecto, un castigo de
acuerdo con criterios retributivos: exigirá la previa comisión de un ilícito e impondrá
una pena acorde al carácter lesivo del delito. Pero el fundamento por el que se aplica
el castigo en cuestión no es el mandato de realizar un principio retributivo. No
hay un mandato racional y a priori que impone el deber de retribuir los males. En
consecuencia, la retribución no es el fundamento del castigo, sino un límite suyo que
de traspasarse haría injusto al castigo y un efecto de su aplicación. En la medida en
que debe castigarse incondicionadamente las acciones que no permiten realizar al
mismo tiempo la libertad de todos, el efecto que se produce es una legislación penal
con carácter retributivo. Sin embargo, el origen del deber de castigar y su fundamento
no se deriva de haber partido de un mandato retributivo que ordena repetir el mal
realizado en la persona del ofensor. El mandato moral y jurídico es castigar los actos
que afectan la compatibilidad de la ley de todos. Esto tiene un efecto disuasorio y
permite derivar un mandato jurídico retributivo. Como si se dijera que, en razón del
principio racional de castigar dichos actos lesivos, se instaura un mandato derivado, de
segundo orden, de acuerdo con el cual solo se impone castigo a quienes realizaron las
conductas determinadas (i.e. aquellas que hacen incompatible la libertad de todos). De
esta manera, el carácter retributivo del castigo es derivado y no el fundamento mismo
de la pena.

Volvamos a considerar la naturaleza del legislador a n de entender en qué sentido
nos imponemos nosotros mismos el castigo penal y en qué sentido no. Como
miembros de ese legislador universal que se encuentra expresado en el principio de
la razón pura, esto es, como seres racionales, somos legisladores de nosotros mismos,
junto con toda la comunidad. Pero esto supone considerarnos a nosotros mismos
según nuestro carácter inteligible, nouménico, puramente intelectual. Como seres
fenoménicos, como sujetos empíricos dados en la experiencia, no somos nosotros
mismos quienes nos imponemos el castigo. El desdoblamiento entre nuestro lado
puramente racional y nuestra existencia empírica permite explicar en qué sentido, por
un lado, nos autoimponemos las normas y, por el otro, estamos sujetos al castigo de
una manera coercitiva. Esto concuerda con la caracterización del legislador como santo
y la armación según la cual él no se encuentra sujeto al castigo de la ley: se debe
al desdoblamiento entre lo puramente racional en el ser humano y su faz empírica,
patológica.29

Esto permite entender también por qué Kant hace una referencia insistente a la ley
del talión. Es cierto que Kant remite a este principio como un medio para establecer
la cantidad justa del castigo. Sin embargo, en el pasaje AA VI, 333 antes citado Kant
dice que quien roba, se roba a sí mismo y esto permite entender la ley del talión en otro
sentido. En esta expresión, Kant no se reere a que el castigo debe ser equiparable o



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[68] Isonomía • Núm. 50 • 2019

equivalente al delito. La cuestión es que el acto ilícito, que atenta contra el principio del
Derecho, actúa a su vez contra la propia norma que fundamenta los derechos. El acto
ilícito se dirige contra la norma universal dictada por la razón pura, de la que participa
el propio delincuente. Su acto se contrapone a lo ordenado por su propia razón y en
consecuencia atenta contra el fundamento mismo de sus propios derechos. Es en este
sentido que quien, por ejemplo, atenta contra la propiedad privada de otros actúa, a su
vez, contra su propia propiedad privada.

IV. Conclusiones

A pesar de que la teoría kantiana de la pena incluye elementos disuasorios y
retributivos, se ha podido apreciar que el fundamento último del deber de castigar
no radica en ellos. Tal fundamento se encuentra en el imperativo categórico y en los
principios prácticos a priori que la razón en su uso práctico se impone a sí misma en
la esfera jurídica. De esta manera, el deber de castigar ciertas conductas se presenta
como un mandato de carácter categórico, incondicionado, no sujeto a una ulterior
nalidad (como la disuasión o la retribución). La disuasión y la retribución del delito
se presentan como consecuencias secundarias de esta teoría, admisibles pero que de
ningún modo pueden ser tenidas por el fundamento del deber de castigar. De esta
manera, al acreditar la manera en que la losofía jurídica de Kant debe ser leída en
articulación con su losofía moral, se ha mostrado que la teoría kantiana de la pena es
una teoría que brinda un fundamento racional del deber de castigar y que logra superar
los escollos planteados por quienes ven en la losofía penal de Kant una posición
irracional e infundada.

Referencias bibliográficas

Allison, Henry, 1990: Kant’s theory of eedom. Cambridge, Cambridge University Press.
____________, 1992: El idealismo trascendental de Kant: una interpretación y defensa.

Barcelona, Anthropos.
____________, 2011: Kant’s Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Commentary.

Oxford, Oxford University Press.
Byrd, Sharon, 1989: “Kant’s eory of Punishment: Deterrence in its reat, Retribution in

its execution”. Law and Philosophy, vol. 8, núm. 2, pp. 151-200.
Caimi, Mario, Ileana Beade y Jose Gonzales Rios, 2017: Diccionario de la filosofía crítica

kantiana. Buenos Aires, Colihue.
Fleischacker, Samuel, 1988: “Kant’s theory of punishment”. Kant Studien, vol. 79, núm. 3, pp.

434-449.
Guyer, Paul, 2014: Kant. Routledge, Oxon/New York.



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [69]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, (1820) 2004: Principios de la filosofía del derecho. Buenos
Aires, Sudamericana.

Hoffmann, Robert, 2015: A New Reading of Kant’s eory of Punishment. Publicly Accessible
Penn Dissertations, Paper 1063.

Jakobs, Günther, 2003: Sobre la normativización de la dogmática jurídico-penal. Madrid,
Civitas.

_________, 2004: Dogmática de derecho penal y la configuración normativa de la sociedad.
Madrid, Civitas.

Jiménez de Asúa, Luis, 1964: Tratado de Derecho Penal. Tomo II Filosofía y Ley Penal. Buenos
Aires, Losada.

Kant, Immanuel, 1900: Gesammelte Schrien. Bd 1-22 hrsg. von der Preussischen Akademie
der Wissenschaen, Bd 23 von der Deutschen Akademie der Wissenschaen zu Berlin,
ab Bd 24 von der Akademie der Wissenschaen zu Göttingen.

_________, (1785) 1972: Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Ciudad de
México, Porrúa.

_________, (1785) 1996: Metafísica de las costumbres. Barcelona, Altaya.
_________, (1781) 2007: Crítica de la razón pura. Buenos Aires, Colihue.
_________, (1788) 2013: Crítica de la razón práctica. Buenos Aires, Colihue.
Köhler, Michael, 2000: “La imputación subjetiva: estado de la cuestión”, en Claus Roxin,

Günther Jakobs, Bernd Schünemann, Wolfgang Frisch y Michael Köhler (eds.), Sobre
el estado de la teoría del delito (Seminario en la Universität Pompeu Fabra). Madrid,
Civitas.

Klug, Ulrich, 1968: “Abschied von Kant und Hegel”, en Jürgen Baumann (ed.), Programm
für ein neues Strafgesetzbuch. Der Alternativ-Entwurf der Straechtslehrer. Frankfurt am
Main.

_________, 1970: “Para una crítica de la losofía penal de Kant y Hegel”, en Problemas
actuales de las ciencias penales y la filosofía del derecho. En homenaje al profesor Luis
Jiménez de Asúa. Buenos Aires, Pannedille.

_________, 1981: Skeptische Rechtsphilosophie und humanes Straecht. Berlin, Springer.
Materni, Mike C., 2013: “Criminal Punishment and the Pursuit of Justice”. British Journal of

American Legal Studies, vol. 2, núm. 1, pp. 263-304.
Mohr, Georg, 2009: “‘nur weil er verbrochen hat’ – Menschenwürde und Vergeltung in

Kants Strafrechtsphilosophie”, en Klemme, Heiner (ed.), Kant und die Zukun der
europäischen Aulärung. Berlin, de Gruyter.

Norrie, Allan, 1991: Law, Ideology and Punishment. Retrieval and Critique of the Liberal Ideal
of Criminal Justice. Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers.

Oberer, Hariolf, 1982: “Über einige Begründungsaspekte der kantischen Strafrechtslehre”,
en Reinhard, Brandt (ed.), Rechtsphilosophie der Aulärung. Berlin / New York, de
Gruyter.



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[70] Isonomía • Núm. 50 • 2019

Roxin, Claus, 1981: Culpabilidad y prevención en derecho penal. Madrid, Reus.
___________, 1997: Derecho penal. Parte general. Tomo I. Fundamentos. La estructura de la

teoría del delito. Madrid, Civitas.
Willaschek, Marcus, 2016: “¿Derecho sin ética? Kant: acerca de las razones para no quebrantar

el derecho”. Con-textos Kantianos. International Journal of Philosophy, núm. 3, pp.
415-431.

Notas

1 En español, véase Klug, 1970, pp. 38-40.

2 Ya en la Filosofía del derecho, Hegel enuncia su crítica a la losofía práctica kantiana
catalogándola de “vacío formalismo” y “retórica del deber por el deber mismo”. Hegel sostiene
que de un enunciado puramente formal –como es el caso del imperativo categórico– no se
puede deducir ningún mandato particular positivo. A esto se agrega que el principal criterio
de esta fórmula es la no contradicción; pero para que haya una tal contradicción –esto es, que
una máxima de acción sea contradictoria– se debe suponer algún principio positivo o un n
concreto respecto del cual esta máxima pueda ser contradictoria, suposición imposible en el
caso de un principio formal (Hegel, 2004, p. 135; parágrafo 135, observación).

3 Se puede ofrecer el siguiente ejemplo: el imperativo categórico evalúa si puedo desear que una
regla de conducta personal (una máxima) sea convertida en una ley que habrá de ser acatada
por todos los sujetos. De esta manera, se puede probar, por ejemplo, que mentir no puede ser
una ley moral, pues no puedo desear que los demás me mientan sistemáticamente ni me será
útil mi mentira si todos saben que hay una ley universal de la mentira (es decir, se volvería
inútil mi mentira). Ahora bien, los límites que el imperativo categórico impone pueden ser
superados del siguiente modo: yo no puedo desear que haya una ley universal de la mentira,
pero sí puedo desear que todos los sujetos que cumplan con determinadas características estén
autorizados a mentir. La clave radica en seleccionar estas características de modo tal que la
enunciación sea universal, pero el resultado sea singular. En otras palabras, seleccionaré todas
las características universales necesarias para que el resultado nal sea un único individuo
(yo mismo) que se encuentre autorizado a mentir. En este caso, podría ser “todos los seres
humanos hispanoparlantes que redacten un artículo sobre Kant y el derecho penal y etc.…
deben poder mentir”. Como se ve, puedo querer semejante enunciado que será formulado de
manera universal, pero implicará únicamente mi autorización a mentir.

4 Como ya se ha indicado ut supra, los términos punitivismo y retributivismo no son en sí mismos
injuriosos. El retributivismo se reere al establecimiento de una acción previa lesiva (culpa)
como condición para la posterior aplicación de una pena o castigo y la equivalencia entre
la lesividad del delito y de la pena. De esa manera, se entiende que el castigo retribuye al
delincuente el daño hecho por su delito. En este sentido, puede verse Norrie, 1991, pp. 40-41.
Es interesante indicar que Norrie señala que para Kant el castigo justo implica, necesariamente,
que su cantidad también lo sea, aunque el autor duda que Kant sea capaz de demostrar esto. El
punitivismo puede ser entendido en múltiples sentidos (sobre todo si se usa este término en el
marco de debates políticos contemporáneos). En su acepción más aséptica ideológicamente,



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [71]

puede ser entendido como la concepción de acuerdo con la cual la pena tiene como función
castigar al delincuente, en lugar de otros posibles nes (por ejemplo: reparar los efectos de su
delito, reinsertar al delincuente en la comunidad, etc.). Los intérpretes que pretenden objetar la
concepción penal kantiana usan estos términos en el sentido peyorativo antes indicado. Como
veremos, Byrd y Fleischacker usarán estos mismos términos sin darles tal sentido negativo.

5 En Culpabilidad y prevención en derecho penal, Roxin hace una feroz crítica de toda teoría
retributiva de la pena. En esencia, la crítica consiste en que la retribución es “cientícamente
insostenible y desde un punto de vista político-criminal es perjudicial” (Roxin, 1981, p. 44).
En lo que se reere al aspecto cientíco, el autor arma que la pena retributiva es irracional
en tanto se sostiene en una concepción teológica del poder, según la cual el juez se convierte
en el “ejecutor terrenal de un tribunal divino” que debe reestablecer la justicia en la tierra,
lo cual es incompatible con la democracia, para la cual todo poder político se origina, en
última instancia, en la voluntad popular. Lo interesante para nuestros nes es que Roxin –de
manera sutil: a través de una cita indirecta de Maurach– introduce a Kant en esta tradición,
catalogando así a la teoría kantiana de la pena como irracional y teológica. De manera análoga,
en el tomo I de su tratado Derecho penal, arma Roxin que la losofía del idealismo alemán,
especialmente Kant, ha sido la razón por la que se ha tenido en tanta estima la teoría retributiva
de la pena (Roxin, 1997, p. 81). Desde el punto de vista político-criminal, la teoría retributiva
no es útil pues no hace grandes aportes a una prevención ecaz del delito ni conduce a
efecto resocializador alguno. En contraposición a esta teoría retributiva –a criterio de Roxin–
irracional e ineficaz, propone el autor lo que él llama una concepción “unilateral” de la
culpabilidad. Esta concepción consiste en que si bien la culpabilidad es condición necesaria
para la aplicación de una pena, no es condición suciente. “El comportamiento culpable sólo
debe ser castigado, cuando las razones preventivas, o sea, la misión del Estado de asegurar la
convivencia en paz y libertad, hacen indispensable el castigo” (Roxin, 1981, p. 188). En otras
palabras, la culpa o merecimiento de castigo no basta para aplicar una pena, debe tener esta una
utilidad preventiva. Frente a esta caracterización teológica y antidemocrática del pensamiento
de Kant, puede esgrimirse la posición de Köhler, quien arma que Rousseau y Kant han llevado
al pensamiento europeo a un giro copernicano basado en la autodeterminación racional de
la comunidad, fundante del “derecho de libertad, de la idea de Estado de Derecho” (Köhler,
2000, p. 73). En congruencia con Köhler, Jakobs (2004, pp. 105-106) interpreta a Kant como
un liberal que separa moral y derecho, y piensa a este último como un sistema para garantizar
la libertad entendida en sentido negativo, esto es, como no interferencia.

6 Sharon Byrd, 1989, pp. 152-155, 183-184. Hoffmann también sostiene que el castigo en Kant
tiene un fundamento disuasorio; sin embargo, considera que el carácter retributivo de esta
teoría brinda el principio de responsabilidad –esto es, el criterio que indica a quién aplicar el
castigo–. Podríamos decir, el carácter retributivo funciona como el principio de imputación
de la responsabilidad penal. Cfr. Hoffmann, 2015, pp. 9-12, 18.

7 Fleischacker, 1988, pp. 436, 442-443.

8 Según Fleischacker, en la teoría kantiana de la pena, el castigo retributivo sirve a una función
moral (aunque carece de fundamentación moral) al hacer que el criminal viva bajo la misma ley
que él implícitamente postula en su acto criminal. De esta manera, la ley universal del derecho
sería aplicarle a cada quien como ley la máxima de su acción. Sin embargo, entendemos que
esta interpretación del deber de aplicar el castigo no es congruente. Pues no puede haber una



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[72] Isonomía • Núm. 50 • 2019

obligación inmoral, y sería inmoral, contrario a todo imperativo categórico, hacer valer como
ley universal una máxima que no puede ser universalizada. Esto signica que no podemos tener
un mandato universal y objetivamente válido que nos ordene hacer valer como “ley universal”
una máxima no universalizable (y, por tanto, inmoral). No podemos tomar como ley moral,
como imperativo categórico aquello que no es universalizable. Por tanto, no hay obligación
de hacer valer la máxima del delincuente como ley universal –ni siquiera para el delincuente
mismo–. De hecho, esto mismo está prohibido. El fundamento de la pena, entonces, no puede
recaer en la máxima que guía la acción del delincuente.

9 Todas las obras de Immanuel Kant serán citadas según las traducciones al español indicadas
en la sección “referencias bibliográcas”. Además de la paginación de la edición en español, se
indicará la paginación de la edición académica alemana, de acuerdo con los usos y costumbres
en la bibliografía especializada kantiana, a saber: AA, seguido por el número de tomo y el
número de página. Las obras sin traducción al español serán citadas indicando únicamente la
paginación de la edición alemana. En cuanto a la Crítica de la razón pura, la paginación será
precedida por la letra A o B según corresponda a la primera o segunda edición alemana original
(1781- 1787) como se estila.

10 En sentido estricto, la acción es moralmente buena cuando cumple dos requisitos: la máxima
de su acción es universalizable y la acción se encuentra motivada en la conciencia de este deber
moral. No obstante, aquí me concentro en el primer requisito, pues busco establecer el origen
del mandato penal, no ponderar si una acción concreta es moralmente buena o no.

11 En la Fundamentación de la metafísica de las costumbres se encuentran tres formulaciones del
imperativo categórico que expresan un mismo signicado: “Obra sólo según una máxima tal
que puedas querer al mismo tiempo que se torne ley universal” (Kant, 1972, p. 39; AA IV,
421). “Obra como si la máxima de tu acción debiera tornarse, por tu voluntad, ley universal
de la naturaleza” (Kant, 1972, p. 40; AA IV, 421). “Obra de tal modo que uses la humanidad,
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un n al mismo
tiempo y nunca solamente como un medio” (Kant, 1972, p. 44; AA IV, 429). En esta tercera
formulación se postula el deber de concebir a todo ser humano como un n en sí mismo,
lo que según Mohr dene al concepto de dignidad del ser humano (Menschenwürde) y ha
sido recogido por la Constitución alemana en su art. 1 y la jurisprudencia del Tribunal
Constitucional Federal de Alemania, cfr. Mohr, 2009, pp. 473-474. Paul Guyer sostiene que
en la Fundamentación de la metafísica de las costumbres hay cinco formulaciones del imperativo
categórico, aunque allí Kant reconozca explícitamente solo tres (Kant, 1972, p. 49; AA IV,
436). Según Guyer, todas las fórmulas del imperativo categórico pueden ser deducidas a partir
de la fórmula de la humanidad (Kant, 1972, p. 50; AA IV, 437). Guyer, 2014, pp. 219 y 223.

12 Los principios que pretenden establecer una determinación de la voluntad de desear sobre
la base de un objeto (deseado) son empíricos y carecen de fundamento para su necesidad
objetiva (Kant, 2013, pp. 27-28, AA V, 21-22). Si la razón, en cambio, es capaz de
autoimponerse reglas prácticas cuya necesidad objetiva deriva del propio carácter formal de
dichas reglas, se trataría, entonces, de reglas objetivamente válidas, objetivamente necesarias.
En consecuencia, el carácter formal –carente de contenido– de los principios es lo que
garantiza su objetividad y universalidad. “Si se quiere que un ser racional piense sus máximas
como leyes prácticas universales sólo puede pensarlas como principios tales que contengan el



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [73]

fundamento determinante de la voluntad, no según la materia, sino sólo según la forma” (Kant,
2013, p. 36, AA V, 27).

13 Guyer (2014, p. 221) explica esto indicando que el imperativo categórico impone dos criterios
de evaluación. En primer lugar, debe ponderarse si sería lógicamente posible para mí actuar
según mi máxima si todos la fueran a seguir. En segundo lugar, se debe evaluar si es lógicamente
posible querer la universalización de mi máxima. Es decir, la contradicción a la que se reere
Kant pondera tanto si uno puede querer que los demás actúen como uno mismo actúa, como
si la universalización de mi conducta permitiría que uno persiga los nes dispuestos por
dicha máxima. Por ejemplo, una ley universal de la falsa promesa anularía el n perseguido
por esa misma acción: si todos saben que las promesas se han de incumplir, el propio n de
realizar una falsa promesa se hace imposible.Por su parte, Allison señala que según Kant el
imperativo categórico es un juicio sintético a priori, pues impone cierta necesidad de desear sin
derivarla analíticamente de una volición precedente. Pero el autor critica que Kant extrapole
la distinción analítico-sintético al terreno de las proposiciones prácticas (es decir, más allá
del ámbito de los juicios teóricos). La diferencia esencial es que una proposición práctica
involucra actos de volición y postula lo que debe ser, no lo que es. Según Allison, Kant presupone
que la distinción analítico-sintético es exhaustiva, pero lo cierto es que las diferencias entre
el juicio sintético a priori (teórico) y el imperativo categórico son importantes (el primero
vincula de manera necesaria un predicado a un sujeto, en el cual no se encuentra contenido;
el segundo une el concepto de una acción con el concepto de la voluntad de un sujeto
racional) y un elemento central que caracteriza al primero se encuentra ausente en el segundo
(fundamentalmente, el papel de la intuición pura: como se sabe, el juicio sintético a priori
establece un vínculo necesario entre conceptos –no relacionados– en razón de la intuición
pura. El imperativo categórico no tiene referencia alguna a la intuición). Allison concluye que
debe entenderse esta caracterización del imperativo categórico como juicio sintético a priori
como una analogía. Allison, 2011, pp. 167-168.

14 Si bien aquí no nos ocupamos de las modicaciones que sufrió el pensamiento práctico de
Kant ni de los matices argumentales que él utilizó, vale aclarar que Guyer señala una variación
en la concepción kantiana de la libertad que puede dividirse en cinco etapas (Guyer, 2014,
pp. 245-246). En la primera etapa, precrítica, Kant deende el determinismo y concibe la
libertad como causa interna (en función de representaciones). La segunda se presenta en la
Crítica de la razón pura, donde deende la posibilidad de la acción libre humana –aunque
aún sostiene que no se puede probar su existencia efectiva–. La tercera, en la Fundamentación
de la metafísica de las costumbres, en la que Kant pretende probar la existencia de la libertad
humana y que la ley moral se aplica a los seres humanos. En la cuarta etapa, dada en la Crítica
de la razón práctica, Kant concibe como un hecho indiscutible la sujeción del ser humano a
la ley moral y utiliza este hecho para probar la libertad de la voluntad humana. En su quinto
período, en la Religión dentro de los límites de la mera razón, Kant aborda la cuestión de la mala
acción humana, cuestión problemática en tanto se establece en los periodos anteriores una
equivalencia entre la acción moral y la acción libre (implicando esto que las acciones inmorales
no son libres y, por tanto, no son reprochables). Por su parte, Allison sostiene que la teoría de
la libertad en Kant debe ser entendida como una teoría del agente racional. En este sentido, el
autor pone el foco en la espontaneidad como su fundamento último. Dicha espontaneidad se
presenta tanto en la esfera práctica como en la esfera teórica (a través de los actos espontáneos
de síntesis categorial), y consiste en la adopción de principios inteligibles. Allison sostiene



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[74] Isonomía • Núm. 50 • 2019

que el elemento central de la libertad kantiana es la espontaneidad para adoptar principios
inteligibles de acción. Según el autor, en Kant no hay una concepción causal de la conducta
humana: el ser humano no responde a un estímulo o incentivo de manera causal sin antes haber
incorporado dicho incentivo en una máxima de su conducta. En otras palabras, un incentivo
solo puede ser tal si es parte de una máxima (de una regla) adoptada por el agente racional
(Allison, 1992, p. 488; Allison, 1990, pp. 37-39, 189).

15 “Una crítica de la razón práctica en general, la cual solamente pretende establecer por completo
los principios de la posibilidad, la extensión y los límites de la razón práctica sin referencia
particular a la naturaleza humana” (Kant, 2013, p. 11, AA V, 8). “Los principios a priori de
dos facultades del espíritu, la facultad de conocer y la facultad de desear, han sido descubiertos
y determinados según las condiciones, la extensión y los límites de su uso y con ello ha sido
puesto un fundamento seguro para una losofía sistemática, tanto teórica como práctica, en
cuanto ciencia” (Kant, 2013, p. 15, AA V, 12).

16 “Obra según una máxima, que pueda valer a la vez como ley universal” (Kant, 1996, p. 33, AA
VI, 226).

17 Cabe indicar que no debe entenderse que todos los deberes impuestos por la ética han de
estar plasmados en el Derecho. Byrd señala que el Derecho sólo se reere a acciones externas y
deberes externos, a través de coerciones externas (Byrd, 1989, pp. 155, 184-185).

18 La relación entre los deberes jurídicos y los deberes de virtud puede ser más compleja de lo que
a primera vista podría parecer. En este sentido, Guyer (2014, p. 278) sostiene que los deberes
jurídicos son modos de promover y proteger la libertad y aquellos deberes que pueden ser
reforzados por coerción. Los deberes de virtud, en cambio, son únicamente reforzados por el
respeto a la ley moral. A esto se agrega una segunda diferencia: solo los deberes jurídicos se
reeren a acciones externas (Guyer, 2014, p. 305). Esto contradiría la explícita armación de
Kant según la cual los deberes jurídicos y éticos dieren únicamente en la legislación que los
abarca y no en el deber que estas imponen.Por otra parte, Guyer (2014, p. 279) sostiene que el
texto kantiano contiene varias incongruencias en lo que se reere a la denición de los deberes
de virtud y concluye que Kant termina por distinguir (al interior de la doctrina de la virtud)
entre deberes éticos y de virtud. El concepto de moralidad se reere, en cambio, a toda la esfera
práctica (incluso la jurídica).Si bien este no es el objetivo especíco de este artículo –para lo
cual se requeriría una investigación autónoma– creo que se puede defender la congruencia de
las caracterizaciones que Kant hace de los deberes, en tanto se diferencie adecuadamente entre
“deberes” y “legislación”. En este sentido, una posible solución sería la siguiente: en primer
lugar, se puede admitir una distinción entre deberes jurídicos y deberes de virtud en sentido
estricto, entendiendo a estos como los que no exigen una acción externa ni son motivados en
coacción. Los deberes jurídicos no solo exigirían una acción externa, sino que estarían sujetos a
una legislación que motiva la acción en la coerción. Ahora bien, el estar sujetos a tal legislación
no los exime de estar sujetos, a su vez, a una legislación de la virtud, en la cual no se demandaría
la acción externa, sino la autodeterminación para tal acción en razón del respeto al deber. En
otras palabras, la diferencia no radicaría en el deber mismo, sino en la legislación que lo abarca
y en qué tipo de motivación exige o impone esta. Un mismo deber, por ejemplo, no cometer
homicidios, es un deber jurídico en tanto demanda una acción externa determinada. Pero se
vuelve un deber de virtud cuando pasamos a considerar una legislación que exige tal deber en
razón de una autodeterminación interna basada en el respeto a la ley moral. En el segundo caso,



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [75]

la legislación atiende fundamentalmente al móvil que motiva la conducta, es decir, el deber que
ella impone es que se acate la norma en razón de que el deber ha sido mandado por la ley y no
por algún otro móvil empírico. Pero esto es compatible con que la misma conducta sea debida
según una legislación jurídica (coercitiva). En congruencia con esto, Allison sostiene que tanto
los deberes jurídicos como los de virtud se basan en el imperativo categórico. La diferencia
entre ellos se da esencialmente en el tipo de legislación que los imponga (externa e interna) y
el tipo de constricción que los motive. Allison concluye que los deberes jurídicos son también
indirectamente deberes éticos o de virtud (Allison, 1990, pp. 162-163).

19 “Kant comprende al derecho como un sistema para salvaguardar la máxima libertad bajo
condiciones de igualdad. A cada sujeto de derecho, se le garantiza la mayor medida posible de
libertad compatible con una misma medida de libertad para todos los demás. Justamente de
ahí debe surgir, según Kant, la legitimidad de un sistema jurídico: aún allí donde el sistema
restringe mi libertad, la restringe, en primer lugar, de un modo justo que afecta de igual manera
a todos los sujetos de derecho y, en segundo lugar, lo hace con el n de garantizar la más
amplia libertad posible a todos los sujetos de derecho. Por ende, todo sujeto de derecho puede
adherir de modo racional a las reglamentaciones de un sistema jurídico que cumpla con estas
condiciones” (Willaschek, 2016, p. 421).

20 “Si alguien actúa contra la libertad general y el otro le opone resistencia, entonces este
adversario actúa de acuerdo con la libertad general y, por consiguiente, de modo justo. Así,
yo tengo el derecho de obligar a los otros al cumplimiento del derecho” Lección de 1783 (AA
XXVII, 1335) (citado de Willaschek, 2016, p. 422).

21 Jakobs (2003, pp. 16-17) arma seguir formalmente la distinción kantiana entre homo
phaenomenon y homo noumenon al establecer la dicotomía entre individuos y sociedad
entendida como sistema de comunicación. Según el autor, así como Kant distingue entre
el individuo natural sometido a la causalidad de la naturaleza y un orden normativo moral
independiente de ella, él postula una distinción entre el individuo (concebido como mero
animal inteligente) que se mueve en pos de la satisfacción y el sistema normativo jurídico como
sistema de comunicación cuyos destinatarios son personas (i.e. destinatarios de expectativas
normativas) (Jakobs, 2003, p. 20). Esta dicotomía le permite a Jakobs argumentar que,
mientras el ser humano como individuo o como ser natural se encuentra –en lo que él
llama esfera cognoscitiva– en la mera búsqueda de bienestar, el ser humano como persona
se encuentra sujeto a la obligación de motivarse de acuerdo con las expectativas del sistema
normativo. Si esta motivación no se da, es indiferente para el sistema, puesto que es deber de la
persona conseguirla. Lo cierto es que esto parece alejarse del planteo kantiano: en primer lugar,
porque según Kant el propio sistema normativo jurídico introduce motivaciones externas
para su cumplimiento (por lo que no sería indiferente para el Derecho si el destinatario
es empíricamente capaz o no de motivación); en segundo lugar, porque Kant resuelve la
oposición/tensión entre el ser humano como ser natural y como sujeto jurídico-moral (i.e.,
podríamos decir, sujeto normativo) a través de la esfera antropológica. La antropología revela
las inclinaciones anímicas que posibilitan o facilitan que el ser humano (como ser natural)
siga las disposiciones jurídicas y morales. Jakobs parece pasar por alto ambas cuestiones.
Sosteniendo una posición en cierto sentido similar a la de Jakobs, Norrie arma que la losofía
de Kant plantea una dicotomía entre una concepción abstracta/ideal del ser humano y una
concepción material/concreta. Esta dicotomía conduce a un problema a la hora de resolver



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[76] Isonomía • Núm. 50 • 2019

casos en los que se debe introducir cierto grado de indulgencia en razón de encontrarse el autor
sometido a un condicionamiento patológico (Norrie, 1991, pp. 39-40, 59).

22 “Una voluntad perfectamente buena se hallaría, pues, igualmente bajo leyes objetivas (del
bien); pero no podría representarse como constreñida por ellas a las acciones conformes a la
ley, porque por sí misma, según su constitución subjetiva, podría ser determinada por la sola
representación del bien. De aquí que para la voluntad divina y, en general, para una voluntad
santa, no valgan los imperativos: el ‘deber ser’ no tiene aquí lugar adecuado, porque el querer
ya de suyo coincide necesariamente con la ley” (Kant, 1972, p. 35, AA IV, 414). “La voluntad
cuyas máximas concuerdan necesariamente con las leyes de la autonomía es una voluntad santa
absolutamente buena” (Kant, 1972, p. 51, AA IV, 439). “En el hombre la ley tiene la forma
de un imperativo, pues si bien se puede presuponer en él, como ser racional, voluntad pura,
en cuanto ser sujeto a necesidades y a causas determinantes sensibles no se puede suponer una
voluntad santa, es decir, una voluntad incapaz de máximas contrarias a la ley moral” (Kant,
2013, p. 46, AA V, 32). Es decir, Kant habla de una voluntad santa cuando se trata de una
voluntad que no puede estar en discrepancia con los mandatos prácticos de la razón pura.
Para tal voluntad, dichos mandatos no son coercitivos: ella quiere precisamente lo que debe.
Ahora bien, la voluntad del ser humano no es santa. Al tener una faceta patológica, al ser un
sujeto sometido a la sensibilidad, encontramos que el ser humano es consciente de su deber,
pero también se encuentra sometido a las inclinaciones patológicas, motivo por el cual los
mandatos prácticos de la razón pura práctica se le presentan con un carácter constrictivo y
coercitivo. A pesar de esto, los pasajes indicados de la Metafísica de las costumbres parecen
indicar que en tanto consideramos al ser racional en su pureza y como miembro del legislador
que dicta los principios fundamentales prácticos, es santo. No se trata de una contradicción
con lo antes explicado, sino una diferencia basada únicamente en dónde ponemos el foco de
nuestra atención. Si atendemos exclusivamente a la faceta racional pura del ser humano –en
cuanto origen de los principios prácticos; esto es, atendemos a la voluntad como fuente de
normas universales– podemos concebirlo como legislador santo. Creo que en concordancia
con esto puede entenderse la distinción que Kant establece entre voluntad y arbitrio. Mientras
el arbitrio se trata de la facultad deliberativa, la voluntad es la fuente de normatividad universal.
En este sentido, uno podría decir que la voluntad –en sentido estricto– es santa, más el arbitrio
humano no. Si no se admite esta interpretación, se corre el riesgo de caer en una interpretación
teológica de la ética y el Derecho kantianos, como de hecho sucede con Jiménez de Asúa
y Roxin. En otras palabras, se corre el riesgo de poner como fundamento de los mandatos
jurídicos a un legislador divino entendido en el sentido tradicional. Esto no resulta compatible
con la losofía crítica que limita la validez de la idea de Dios a una función puramente
regulativa en la esfera teórica y a un mero postulado de la razón en la esfera práctica. En
otras palabras, la obra de Kant no permite sostener que los mandatos jurídicos emanan de un
mandato divino positivo, brindado a través de una revelación.

23 Guyer (2014, p. 304) sostiene que el principio universal del derecho se deriva del valor de
la humanidad entendida como libertad de elegir y perseguir nes. Recuérdese que, según el
autor, la humanidad así comprendida es el elemento fundamental del imperativo categórico.
Esto signica que el principio del Derecho es consecuencia del principio fundamental de la
moralidad (Guyer, 2014, p. 307). Por otra parte, entiende el autor que el principio del derecho
establece no solo la máxima libertad para cada uno, sino que impone una cantidad equitativa



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [77]

de la misma. De esto se deducirá que la coerción legal característica del derecho se encuentra
justicada moralmente (Guyer, 2014, p. 277).

24 Según Willaschek, las normas jurídicas no pueden ser imperativos categóricos porque tienen
la condición de externalidad (se ocupan de acciones externas y no de la motivación interna)
(Willaschek, 2016, pp. 420-426). Si bien esto es cierto, la forma del imperativo (i.e. su carácter
categórico) no tiene que ver, en principio, con el móvil que de hecho motiva su cumplimiento;
sino solo con la forma incondicionada en que impone su deber (es decir, cuál es el fundamento
de que la conducta sea debida). Un imperativo categórico puede ser acatado por diversos
motivos (por ejemplo, esperanza de adquirir una recompensa, miedo a un reproche o por
conciencia moral). El móvil que lleva a su acatamiento no modica su carácter de imperativo
categórico. En consecuencia, el móvil que nos conduce a cumplir el mandato no tiene que
ver con el origen de la validez del mandato ni con su carácter categórico o universal. Por lo
tanto, las notas que Willaschek le atribuye a la norma jurídica no obstan a que se trate de
imperativos categóricos. Según Willaschek, la norma penal solo sería un imperativo categórico
si tuviera la forma “no debes…” (por ejemplo, “no debes falsicar dinero”), forma que, de
hecho, no se encuentra en el derecho positivo. A nuestro criterio, la formulación del deber
jurídico de manera categórica sería: “debes castigar la falsicación de dinero”. Que el derecho
positivo no presente esta formulación en su redacción, no es, a mi criterio, más que un
pseudo-problema. Puede diferenciarse la formulación legal plasmada en el texto positivo de su
signicado, del mandato que la norma impone y del carácter (condicionado o incondicionado)
con que se impone tal mandato. Así, la norma que dijera: “El que matare a otro sufrirá una
pena de prisión…” (Art. 79 Cód. Penal Argentino) puede ser interpretada como un mandato
categórico dirigido al juez penal, que ordena: debes castigar el homicidio con una pena de
prisión… O bien, puede ser reformulado como: si alguien mata a otro, debe ser castigado
con una pena de prisión… Reformular el texto legal positivo en términos de un imperativo
categórico o hipotético, parece convertirse en un pseudo-problema, sujeto a la habilidad que
tengamos para articular todos sus elementos al interior de una estructura judicativa hipotética
o categórica. Sin embargo, la norma impone un deber de castigar ciertas conductas que no
se encuentra sujeto a condiciones ulteriores que podríamos no aceptar, siendo esto lo que
lo hace categórico. A pesar de esta disquisición, Willaschek termina por admitir que “desde
una perspectiva ética, las normas jurídicas son mandatos incondicionados que se expresan en
imperativos categóricos” y “que todas las obligaciones jurídicas, según Kant, son asimismo
obligaciones morales, que desde la perspectiva ética también deben ser cumplidas en virtud de
ellas mismas” (Willaschek, 2016, p. 428).

25 Según Guyer (2014, pp. 305, 307), si bien el principio del derecho consiste en la atribución
de la máxima cantidad de libertad de manera equitativa, la coerción no supone un escollo para
esto. El principio del derecho es una consecuencia del principio fundamental de la moralidad.
Y en la medida en que la coerción es un elemento central de la legislación jurídica, se deduce
que hay un deber moral de instaurar y mantener un sistema de reforzamiento coercitivo del
principio del Derecho. En otras palabras, hay un deber moral de instaurar y mantener un orden
coercitivo deducido del principio del derecho y que coopere con su realización. En este sentido,
vale aclarar que el ordenamiento jurídico no busca, según Guyer, garantizar la libertad en cada
acción concreta –de lo contrario, la coerción sería antijurídica e inmoral–, sino un sistema



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[78] Isonomía • Núm. 50 • 2019

continuo (es decir, perdurable) de autonomía, aunque esto implique denegar la libertad para
ciertos actos concretos (Guyer, 2014, p. 277).

26 Aquí cabe introducir dos preguntas u objeciones. En primer lugar, cabe considerar que, aun
si rige el principio del Derecho que ordena obrar según una ley universal que permita que mi
libertad sea compatible con la libertad de los otros seres humanos, de esto no puede deducirse
directamente la exigencia de una coacción externa. De este mandato racional solo se deduce
que yo debo imponerme normas tales que hagan posible mi libertad y la libertad de los otros.
Nada permite inferir la necesidad de una coacción. Si esta objeción fuera acertada, Mohr y
Oberer tendrían razón al plantear una distinción entre la pena en la esfera jurídica y la pena
en la esfera moral: como si por un lado pudiera reconocerse el carácter moralmente malo de
una acción y su merecimiento (moral) de castigo, y por el otro la cuestión jurídico-práctica de
la imposición de una coacción externa. Así, quedarían separadas la cuestión de si un sujeto es
merecedor (moralmente hablando) de un castigo de la cuestión de si hay un principio jurídico-
práctico que ordene imponer dicho castigo (Mohr, 2009, p. 487, Oberer, 1982, pp. 401-404).
Contra la opinión de Mohr y Oberer, sostenemos que si bien puede distinguirse entre el ser
merecedor de castigo –propio de la esfera moral– y la existencia efectiva de una pena en la
esfera jurídica –según una legislación jurídica positiva–, no debe considerarse que en las esferas
ética y jurídica haya dos conceptos diferentes de pena, en tanto el fundamento de la pena es de
carácter racional a priori y práctico: es común a ambas esferas prácticas, con la peculiaridad de
que la ética no se ocupa de una legislación que incluya móviles patológicos externos. En otras
palabras, el deber de castigar cierto tipo de conductas es un deber categórico, ético y jurídico,
aunque solo en la legislación jurídica habrá normas que impongan, en efecto, castigos. A esta
posible objeción puede responderse lo siguiente. Si se admite denir a la coacción como un
acto contrario a aquel acto que viola las leyes que hacen posible la libertad de todos, se debe
admitir que se trata de un acto en conformidad con dichas leyes y, por tanto, obligatorio al
igual que ellas. Pero esto conduce a una segunda pregunta u objeción: en qué sentido diríamos
que el acto ilícito y su sanción son contrarios (haciendo esta contradicción que uno sea lícito y
el otro no). Es decir, por qué la coacción de un acto ilícito (contrario a estas leyes o al principio
del Derecho) es un acto contrario (en el sentido lógico) a un acto antijurídico. Por ejemplo,
un hombre comete un homicidio; a este hombre se le aplica un castigo. ¿En qué sentido se
puede decir que este castigo es el acto contrario (o acaso contradictorio) del delito cometido?
Solo puede justicarse esta relación de contradicción si se presupone que la coacción es lícita.
Esto haría que los actos considerados sean contrarios en el siguiente sentido: el delito es ilícito,
la coacción es lícita. Pero, como vemos, se presupone lo que se quiere demostrar: la licitud
de la sanción (su necesidad jurídica). Quizá se pueda considerar contrarios a estos actos en
tanto un acto es conforme al principio del Derecho y el otro es opuesto a este principio.
De esta manera, no se trataría de actos contrarios o contradictorios, sino de leyes o máximas
contrarias o contradictorias. El acto del delincuente expresa una máxima que no puede ser
ley universal (no puede universalizarse) y por tanto es contraria al principio del Derecho.
Este acto y su máxima serán contrarios a todo acto y toda máxima universalizables. De esta
manera, delito y sanción son contrarios en función de su respectiva incapacidad y capacidad
de universalización, sin presuponerse la legalidad de la última. Lo que los hace contrarios es
el principio de acuerdo con el cual se evalúa la universalidad de la máxima que rige al acto. La
legalidad de la coacción se deriva de tal principio, el principio que hace que delito y coacción
sean contrarios. El mismo principio constituye a uno como lícito y a otro como ilícito, y a la vez
como contrarios. Con lo cual, no se parte de la presuposición de que delito y castigo son por sí



Sobre el fundamento práctico de la pena en Immanuel Kant

Isonomía • Núm. 50 • 2019 [79]

mismos contrarios –lo que resultaba incomprensible, pues no se podía entender en qué sentido
dos actos puede ser contrarios– para luego concluir que si uno es indebido el otro es debido.
Por el contrario, la fundamentación es al revés: según el principio del derecho, el delito es no-
universalizable y su castigo es universalizable (y, por tanto, debido); esto los hace contrarios y
hace a este lícito y obligatorio y a aquel ilícito y prohibido.

27 En la Crítica de la razón práctica, se habla de ser “merecedor de castigo” (Kant, 2013, p. 54,
AA V, 37) y que el castigo debe ser en sí mismo justo, más allá de si produce algún efecto
benigno. “En la idea de nuestra razón práctica hay algo que acompaña a la transgresión de
una ley moral, a saber, el ser merecedor de castigo. Ahora bien, el ser partícipe de la felicidad
no va ligado en absoluto al concepto de castigo como tal. Pues si bien el castigador puede
tener, al mismo tiempo, la buena intención de dirigir este castigo a aquel n también, este
castigo, sin embargo, debe ser antes justicado por sí mismo como tal, es decir, como mero
mal, de modo que el individuo castigado, si la osa quedara ahí y él no viera ningún favor oculto
detrás de esta dureza, tenga que confesar que ha recibido su merecido y que su suerte se adecua
perfectamente a su comportamiento. En todo castigo como tal debe haber, ante todo, justicia,
y ésta constituye lo esencial de ese concepto. […] Así pues, el castigo es un mal físico que
aunque no estuviera ligado con el mal moral como consecuencia natural debería estarlo como
consecuencia según los principios de una legislación moral”. Esta última expresión nos resulta
especialmente interesante. Quiere decir que, si bien el castigo no es la consecuencia natural
de la desobediencia del mandato moral, debemos pensar necesariamente que sería deseable
que lo fuera, esto es, debe quererse que la legislación moral valga como una legislación natural
(ley que rige mecánicamente a la naturaleza) y conduzca a castigos a quienes trasgreden los
mandatos morales. Aquí se abre un terreno interesante de consideración, en tanto nos conduce
a la compleja pregunta por la concordancia entre el mundo natural y la legislación moral. Y, más
particularmente, nos conduce a preguntarnos qué rol juega el Derecho en esta concordancia,
teniendo en cuenta que el Derecho puede ser considerado el medio a través del cual se plasma
cierta legislación humana en el mundo. En un sentido análogo respecto al carácter moral de la
pena, Kant expresa en la Re. 8029 (AA XIX 586) que la pena puede corregir y ejemplicar,
pero que el delincuente no debe poder argüir que se lo trata de manera injusta. Es decir, el
carácter justo (y por tanto su fundamento último) de la pena no radica en que sea útil (en
tanto corrige o ejemplica), sino en que debe quererse –racionalmente– que ciertos actos estén
vinculados con un castigo.

28 Mohr señala que en la Metafísica de las costumbres se aborda la pena estatal (richterliche
Strafe o poena forensis, i.e. pena judicial). El autor entiende que hay un sentido más amplio
y fundamental de pena plasmado en el §8 de la Crítica de la razón práctica. Allí Kant se
vale de la expresión “ser merecedor de castigo” (Strafwürdigkeit), cuestión que va más allá de
que efectivamente haya una ley y un Estado que imponga la pena merecida. En este sentido,
Mohr entiende que el concepto de pena no puede ser inferido solo a partir de conceptos
jurídicos, sino que debe ser un concepto básico de la esfera práctica y posteriormente llevado
a la “Doctrina del Derecho” (Mohr, 2009, p. 487). De la misma opinión es Hariolf Oberer,
1982, pp. 401-404.

29 Como se sabe, el ser humano puede ser diferenciado en su carácter inteligible y su carácter
empírico. En lo que respecta a su carácter empírico, el ser humano es un ser de la naturaleza,
sujeto a las leyes causales: “Todas las acciones del hombre en el fenómeno están determinadas,
según el orden de la naturaleza, a partir del carácter empírico de él y [a partir] de las otras causas



 Miguel Herszenbaun  DOI:10.5347/50.2019.151

[80] Isonomía • Núm. 50 • 2019

concomitantes; y si pudiéramos examinar hasta el fondo todos los fenómenos del albedrío
de él, no habría ni una sola acción humana que no pudiéramos predecir con certeza y que
no pudiéramos conocer como necesaria a partir de sus condiciones previas” (Kant, 2007,
A549-50/B577-8). En cambio, “en lo que se reere al carácter inteligible [...] toda acción
[...] es el efecto inmediato del carácter inteligible de la razón pura, la cual, por tanto, actúa
libremente, sin estar determinada dinámicamente en la cadena de las causas naturales por
fundamentos externos ni internos que precedan según el tiempo” (Kant, 2007, A553/B581).
En este respecto, la acción humana es libre y producto de su autodeterminación.

Recepción: 27 diciembre 2017
Revisión: 04 agosto 2018

Aceptación: 06 diciembre 2018


