
ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ

Interview to Rodolfo Vázquez

Manuel Atienza

1. La primera pregunta que quiero hacerte en esta entrevista que se 
publicará en la Revista de Filosofía del Derecho que tú fundaste es de 
carácter biográfico. Me gustaría que nos contaras cómo fue que te in-
teresaste en la Filosofía del Derecho, y cuál fue tu trayectoria intelec-
tual antes de convertirte en iusfilósofo.

Desde mediados de 1974 mi familia, padres y hermanos de origen 
argentino, estábamos ya instalados en la Ciudad de México. Para en-
tonces había decidido estudiar filosofía, y por diversas circunstancias, 
ingresé en una universidad jesuita, la UIA, donde concluí los estudios 
de  licenciatura y maestría. En ese periodo concentré mi atención en la 
filosofía clásica y medieval, y en áreas teóricas como la epistemolo-
gía y la metafísica. Había iniciado, también en la UIA, la licenciatura 
en Derecho, interesado sobre todo en aquellas materias que conside-
raba de frontera con la filosofía –teoría del Estado y constitucional, 
derechos humanos, penal, por ejemplo– y motivado más por una res-
ponsabilidad de justicia y servicio social acorde con el ideario jesuita 
de la universidad que por un genuino interés por la profesión jurídi-
ca. Aun así, recuerdo con gran satisfacción las asignaturas que cursé 
con un jurista y humanista ejemplar de nombre Efraín González Mor-
fín. En 1979 ingresé como profesor de tiempo completo en la que ha 
sido hasta la fecha mi universidad, el ITAM. Entre actividades admi-
nistrativas y docentes, que requerían de una inmersión total, postergué 
el inicio del doctorado y la continuación de los estudios jurídicos, hasta 
que, como suele suceder, el encuentro con algunas personas, la lectura 

Manuel Atienza, Universidad de Alicante. Correspondencia: Apartado de correos 99 E-03080, 
Alicante, España. manuel.atienza@ua.es



MANUEL ATIENZA192

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

más selectiva de obras, y el mero paso de los años con un poco más de 
madurez intelectual, me encaminaron a la que sería mi vocación por la 
filosofía del derecho. 

Bajo la guía de Fernando Salmerón, hacia fines de los ochenta, ini-
cié el doctorado en filosofía en la UNAM, lo que me permitió familia-
rizarme con la filosofía analítica anglosajona y con autores modernos y 
contemporáneos, especialmente en las áreas de ética y filosofía políti-
ca. Salmerón conocía también la filosofía del derecho argentina, que se 
venía desarrollando con grandes resultados académicos y que él mismo 
había promovido en México desde la dirección del Instituto de Investi-
gaciones Filosóficas. Poco a poco me fue introduciendo en la lectura de 
sus autores más representativos. Por ese entonces, la revista Doxa, que 
tú fundaste, llevaba ya varios números publicados y, literalmente, los 
fui leyendo de cabo a rabo comenzando por ese estupendo número in-
augural, de 1984, que me abrió las puertas al vasto mundo de los pen-
sadores y de los problemas contemporáneos de la filosofía del derecho, 
y que en ese momento me resultaban toda una revelación. 

Creo que este periplo, que he resumido apretadamente, me fue pre-
parando para el que sería uno de los encuentros personales que más 
cambiaría sin duda mi vida académica y, en muchos sentidos, perso-
nal, que tuvo lugar en 1989, en uno de los congresos nacionales de fi-
losofía celebrado en Xalapa, Veracruz: el encuentro con nuestro común 
maestro Ernesto Garzón Valdés. Había leído algunos escritos suyos y 
reseñado un libro que editó en 1985, Derecho y filosofía, donde había 
reunido los trabajos de varios iusfilósofos alemanes contemporáneos y 
en cuyo prólogo criticaba el uso indiscriminado de la expresión “posi-
tivismo jurídico” y la sospecha sobre la “complicidad positivista en la 
implantación de la barbarie nazi”. Con esas pocas armas –y ahora veo 
que con gran audacia– me le “apersoné” en el Congreso, y con su pro-
verbial generosidad y ese trato jovial y siempre igualitario que tanto lo 
caracteriza, iniciamos una plática que se ha mantenido hasta el día de 
hoy. Como era de esperarse con Ernesto, comenzaron a surgir proyec-
tos académicos de todo tipo. Uno de estos proyectos, producto de esa 
primera conversación, fue la organización al año siguiente de un par de 
seminarios en México. Uno de ellos estaría a su cargo y, para el otro, él 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 193

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

me proponía invitar a un joven profesor español, disciplinado y brillan-
te –son los términos que usó Ernesto–, que resultó ser Manuel Atienza. 
Esos seminarios se llevaron a cabo en 1990 y en ese momento dio ini-
cio, además de nuestra amistad, otro capítulo de mi vida académica.

2. Pasemos entonces a tu producción iusfilosófica. En primer lugar, 
me gustaría que nos trazaras un mapa de tu recorrido intelectual du-
rante estos últimos 25 años. ¿Cuáles son los temas de que te has ocu-
pado? ¿Por qué esos temas y no otros? ¿Ha habido algún cambio de 
marcha en ese recorrido o más bien habría que hablar de un avance 
progresivo en una misma dirección? ¿Cuáles consideras que han sido 
tus principales aportaciones en el ámbito de la filosofía del Derecho?

La obra de Ernesto para los inicios de los noventa abarcaba una gran 
variedad de temas, fruto de su amplia producción intelectual. En 1993, 
sería reunida en su libro Ética, Derecho y Política. Este libro, junto con 
el de Carlos Nino de 1989, Ética y derechos humanos, y tu Introduc-
ción al Derecho, que habías publicado en 1985, marcarían en buena 
medida mi orientación hacia una filosofía del derecho normativista, 
crítica del positivismo jurídico y del jusnaturalismo, y ciertamente en-
marcada dentro del giro hacia la “rehabilitación de la razón práctica” 
que se había inaugurado desde los setenta al impulso de, entre otras, la 
obra de John Rawls.

En 1992 concluí mis estudios de doctorado y opté por trabajar al-
rededor de una problemática que me había acompañado desde los 
ochenta y que sigue siendo un tema de permanente preocupación: la 
educación. Era una temática en la que confluían la filosofía práctica y 
el derecho, y que constituía un laboratorio de trabajo fecundo para po-
ner a prueba una concepción liberal de la misma, crítica de los mode-
los, libertario, comunitarista y conservador, y justificada a su vez desde 
un enfoque igualitario y democrático. Los trabajos de Amy Gutmann, 
como los propios trabajos de Nino, en la línea de una educación de-
mocrática, desde un objetivismo constructivista, me dieron las pautas 
epistémicas para comenzar a valorar la necesidad de un acercamien-
to deliberativo en el ámbito de la educación –que podía ser igualmen-
te aplicable, con mucho provecho, a otras problemáticas sociales–. A 



MANUEL ATIENZA194

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

mediados de 1993 se presentó la oportunidad de hacer una estancia sa-
bática en la Universidad de Oxford, donde pude redactar la tesis bajo 
la asesoría del propio Ernesto desde Alemania, de un querido profesor 
del ITAM –Carlos de la Isla– y de James Griffin, en Keble College. Al 
mismo tiempo, en los diferentes periodos en que se divide el calendario 
académico en Oxford tuve la fortuna de asistir a los seminarios de Ro-
nald Dworkin, Gerald Cohen, Bernard Williams y Joseph Raz. Todo un 
privilegio que reafirmó mi firme dedicación a la filosofía del derecho. 
La tesis quedó concluida en 1995 y se publicaría en 1997 con el título 
Educación liberal. Un enfoque igualitario y democrático.

En 1991 Ernesto me había invitado a dirigir con él una colección 
de libros que comenzarían a publicarse bajo el título de “Biblioteca de 
Ética, Filosofía del Derecho y Política” en la editorial Fontamara de 
México. Nunca imaginé que podía dedicar parte de mi tiempo a labo-
res de editor, y creo que hoy no dudaría en decir que si tuviera una se-
gunda vida me dedicaría a respirar y vivir entre libros. Me acompañan 
siempre, los toco, lo huelo y los apilo cerca de mí. Me entusiasman, y 
de vez en cuando me releo y me descubro en ellos. Me han vacunado, 
para bien –o quizás para mal– de toda mediación tecnológica para ac-
ceder a ellos: prefiero el trato directo y “personal”. En el mismo año de 
1991 daría inicio el Seminario “Eduardo García Máynez” sobre Teoría 
y Filosofía del Derecho, y un poco más adelante, en el otoño de 1994, 
haría su aparición el primer número de la revista Isonomía. Menciono 
estas tres actividades porque tenía la convicción de que, a partir de los 
libros, el seminario y la revista, sumado a un reforzamiento de la do-
cencia en las áreas teóricas de la licenciatura en Derecho, se podía con-
tribuir a revitalizar y actualizar la Filosofía del derecho en México. Por 
supuesto, no se estaba descubriendo el hilo negro, pero sí que después 
de un cierto letargo que caracterizó a la década de los ochenta, era ne-
cesario y, en cierta forma, urgente, ponernos al día con lo que se estaba 
produciendo y debatiendo en otras latitudes. 

Con todo, poco se podía avanzar si al mismo tiempo no se apoyaba 
la formación de posgrado de nuestros estudiantes, fuera del país. Mu-
chos de nuestros actuales profesores realizaron sus estudios en univer-
sidades extranjeras y se beneficiaron de esa gran red académica que se 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 195

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

iba construyendo poco a poco con la generosidad de nuestros amigos 
y colegas. Esto era posible solo en la medida en que siguiéramos en la 
idea de superar cualquier tipo de actitud parroquial y de ser capaces de 
unir fuerzas entre las distintas universidades del país.

Concluido el doctorado, en los años siguientes completé la licencia-
tura en Derecho en el ITAM. Durante un buen tiempo pensé, con cier-
ta culpa, que el camino debía haber sido a la inversa: desde el derecho 
hacia la filosofía, quizás por aquella idea de Bobbio de que la filosofía 
del derecho más robusta es la que realizan los juristas, y no los filóso-
fos desde cosmovisiones preconcebidas. Hoy pienso que esta dicoto-
mía bobbiana esconde una concepción escindida entre el derecho que 
es y el derecho que debe ser, que no da cuenta de la dimensión totali-
zadora de la filosofía en su carácter justificatorio. La filosofía del de-
recho es un saber de orden práctico, orientado a resolver conflictos y 
procurar la cooperación pacífica en la sociedad. Si es así, el análisis 
descriptivo de las normas debería constituir, en el mejor de los casos, 
una etapa inicial en el proceso que debe concluir en una función, como 
decía, justificatoria. En este sentido, me uno a los críticos del positivis-
mo analítico, que es la mejor versión del positivismo, no para rechazar-
lo, sino para cuestionarlo y trascenderlo en lo que se ha dado en llamar 
un postpositivismo. En cualquier caso, para fines de los noventa, estaba 
terminada mi tesis de licenciatura, que se publicaría en 2001, con el tí-
tulo Liberalismo, estado de derecho y minorías, con un prólogo esplén-
dido de Ernesto.

Junto con el tema de la educación, los problemas relacionados con 
la ética médica y la salud ocuparon también un lugar central en mis 
intereses académicos. He abordado su problemática desde la filosofía 
del derecho o, si se quiere, desde la bioética y el derecho. De nueva 
cuenta, la bioética constituye un campo muy fértil para reflexionar so-
bre temas de frontera, de mucho vértigo intelectual por el mismo ca-
rácter novedoso que introducen los descubrimientos de la ciencia y el 
dinamismo propio de las aplicaciones tecnológicas. Gracias a la hospi-
talidad y amistad de Paolo Comanducci, Cristina Redondo y Riccardo 
Guastini, aproveché una estancia sabática en Génova, en el año 2000, 
donde pude iniciar una investigación más disciplinada sobre algunos 



MANUEL ATIENZA196

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

problemas de la bioética que culminaría con la publicación del libro 
Del aborto a la clonación. Principios de una bioética liberal en 2004. 
En este libro abordé temas como el aborto, la eutanasia, la reproduc-
ción asistida, el trasplante de órganos, la genética, la clonación, e incluí 
un capítulo inicial sobre “Teorías, principios y reglas” en el que intenté 
desarrollar la idea de “equilibrio reflexivo” de Rawls, aplicada al cam-
po de la bioética, y proponer varios ejercicios de ponderación entre 
principios y derechos a partir del análisis de algunos casos paradigmá-
ticos. Asimismo, con destacados científicos como Ruy Pérez Tamayo, 
Rubén Lisker y Ricardo Tapia, y con el apoyo decidido de una recono-
cida académica y feminista, Marta Lamas, decidimos fundar el Cole-
gio de Bioética A. C. Uno de los principales propósitos era desarrollar 
y consolidar en el país una bioética laica, liberal, incluyente, con pers-
pectiva de género y solidaria, que sirviera de contrapeso a la bioética 
confesional y conservadora que tenía y tiene como principal portavoz a 
un buen sector de la iglesia católica. Si algún activismo he incorporado 
a mi vida académica es éste que te comento.

Después de varios años dedicados a la docencia creo que nace de 
una manera espontánea la necesidad de poner en blanco y negro los 
temas, problemas e ideas que has ido desarrollando clase por clase, y 
que en mi caso correspondieron a los cursos de Filosofía y de Teoría 
del Derecho. En 2006, con una reedición ampliada en 2010, publiqué 
Entre la libertad y la igualdad. Introducción a la Filosofía del Dere-
cho, y en 2008, con la colaboración de Farid Barquet, Jorge García 
Azaola y Andrea Meraz, Teoría del Derecho. El primero de estos li-
bros daba cuenta de una filosofía analítica del derecho dispuesta sin 
falsos temores a incorporar conceptos metafísicos como condición de 
cualquier discurso racional, en la línea de una metafísica descriptiva a 
la Strawson y Platts, y anclada en una metaética objetivista “mínima” 
para responder a la multiplicidad de problemas ético-jurídicos. Una fi-
losofía del derecho que, en tanto crítica, incorporase en su argumen-
tación principios de justicia y permitiese a los juristas ofrecer vías de 
solución a los problemas, en tanto juristas, y no en tanto moralistas o 
politólogos. La teoría subyacente a esta pretensión era la liberal iguali-
taria, y desde ella, intenté responder a temas como la relación entre el 
derecho y la moral; la valoración moral de algunos problemas de inte-



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 197

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

rés jurídico como la justificación de las penas, los supuestos filosóficos 
del análisis económico del derecho, o las relaciones entre privacidad y 
publicidad; la igualdad y los derechos humanos; la justificación del Es-
tado de Derecho en un entorno de globalización y –no podía estar au-
sente– para cerrar el libro el tema sobre modelos teóricos y enseñanza 
del derecho.

Por su parte, en Teoría del Derecho traté de ajustarme al plan de 
estudios de la Facultad de Derecho de la UNAM, tomando todas las 
libertades necesarias para escribir un libro moderno y actualizado res-
pecto de los debates contemporáneos sobre la materia. El índice incluía 
una teoría de las normas y de los ordenamientos jurídicos, un análisis 
de los conceptos jurídicos fundamentales, así como una exposición de 
las diversas teorías de la argumentación jurídica y de los diversos argu-
mentos interpretativos. Una de las unidades bisagra entre la teoría y la 
metodología jurídicas estuvo dedicada a explicar los diversos modelos 
de ciencia jurídica desde Kelsen hasta nuestros días –pasando por auto-
res como Hart, Alchourrón y Bulygin, Dworkin, Schmill, entre otros–
en una síntesis muy apretada, como demandaban las condiciones del 
libro, pero necesaria para explicar los debates sobre epistemología con-
temporánea. 

A partir de la crisis de 2008 resultaba casi obligado dirigir la aten-
ción a su impacto en la organización política de los Estados, compren-
didos éstos en un entorno mundial, así como las relaciones sociales 
hacia el interior de los mismos. En nuestra región latinoamericana 
había buenas razones para pensar que el proyecto de una democra-
cia constitucional había cumplido muy escasamente con las promesas 
anunciadas, y a los ancestrales problemas de pobreza, desigualdad y 
corrupción se sumaban ahora los de una creciente impunidad, violen-
cia e ingobernabilidad. Durante una estancia sabática en Madrid, gra-
cias a la generosa invitación de Isabel Wences y José María Sauca, y 
a los encuentros y diálogos con tantos amigos de diversas universida-
des del país, pude dar un poco de orden a algunas ideas relacionadas 
con el Estado de derecho, el constitucionalismo, los derechos sociales 
y la justicia global. Intenté analizar estas ideas desde lo que me pare-
cía que podía ser el proyecto de un nuevo consenso socialdemócrata 



MANUEL ATIENZA198

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

para nuestros países. Debía tratarse de un consenso liberal y progresis-
ta, que tomara distancia de los excesos populistas, de la cerrazón na-
cionalista y de cualquier tipo de dogmatismo autoritario, y reafirmara 
la necesidad de una democracia plural, incluyente y representativa, con 
la mirada siempre puesta en los grupos más vulnerables. ¿Cómo cons-
truir una socialdemocracia sin nostalgias por un Estado de bienestar re-
basado por las demandas sociales, en un contexto mundializado? Traté 
de ofrecer algunas respuestas desde la filosofía del derecho en un li-
bro que se publicaría en 2012 con el título Consenso socialdemócrata y 
constitucionalismo.

En los últimos años y a raíz de una reforma constitucional en ma-
teria de derechos humanos en México –reforma de gran calado de 
mediados de 2011– retomé algunas ideas que había trabajado sobre 
derechos humanos y las organicé distinguiendo los diversos ámbitos: 
individual, social –a partir de algunos colectivos concretos–, e institu-
cional. Suena ambicioso pero mi pretensión era muy modesta: realizar 
una lectura crítica de algunas propuestas normativas sobre los derechos 
humanos en sede legislativa, judicial y doctrinaria, que requieren de 
una reflexión filosófica atenta, y que no siempre es asumida ni com-
prendida a cabalidad por los propios operadores jurídicos. Reuní estas 
reflexiones en el libro Derechos humanos. Una lectura liberal igualita-
ria, publicado en 2015. 

Siempre he pensado que la formación de un jurista queda incomple-
ta si carece de una comprensión de la historia de las instituciones y si 
es incapaz de situarse política y socialmente en la realidad nacional y 
mundial que le ha tocado vivir. Estoy convencido, también, que todo 
jurista debe familiarizarse con los pensadores clásicos para que pue-
da percatarse con una buena dosis de humildad de que las grandes pre-
guntas han sido ya formuladas por cabezas pensantes que cimentaron o 
pusieron las bases de nuestra cultura contemporánea. La enseñanza del 
derecho debe imbricarse, entonces, con los estudios históricos y con la 
impartición de seminarios sobre clásicos que alimenten la capacidad de 
asombro y la posibilidad de ejercitar la duda de forma inteligente. Des-
de 2007, con varios colegas del ITAM y de otras universidades, dimos 
inicio al Seminario “Lectura contemporánea de los clásicos”, formu-



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 199

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

lándonos una pregunta canónica: ¿por qué leer [al clásico en cuestión] 
hoy? Iniciamos, como recordarás, con tu seminario sobre Marx, qui-
zás motivados por aquella frase que te gusta citar, con toda razón: “a 
quien no ha leído a Marx, se le nota”. Con el tiempo, junto al Semi-
nario “Eduardo García Máynez”, se han ido incorporando otros semi-
narios, en respuesta a la necesidad de ampliar la reflexión filosófica, y 
de derecho comparado, a otras áreas jurídicas más específicas, como el 
derecho privado, el constitucional y el penal. Para mí, todos estos se-
minarios han sido y son la necesaria culminación, como decía, de una 
formación jurídica integral. 

Si volteo la mirada hacia atrás, en estos últimos 25 años, desde aque-
llos seminarios iniciales de 1990, no creo percibir rupturas o grandes 
desencantos, sino más bien, como creo que se desprende de la respues-
ta, una continuidad que se ha ido desarrollando progresivamente y por 
incorporación de nuevos problemas y necesidades propias de la pro-
fesión. Eso sí, de lo que no tengo duda alguna es de que, cuanto más 
profundizas en este vasto mundo de la filosofía del derecho, mayor co-
nocimiento vas adquiriendo de su riqueza y de sus potencialidades, 
aunque al mismo tiempo también adquieres una enorme conciencia de 
tus propias carencias y limitaciones.

3. Me gustaría ahora que profundizáramos en alguna de las cues-
tiones de las que has hablado y que transcurren por todos los campos 
de la Filosofía del Derecho. Empecemos por el tema de la educación. 
¿Crees que está en peligro la enseñanza de la Filosofía del Derecho de 
cara al futuro, o te parece que, por el contrario, la Filosofía jurídica 
está adquiriendo, en los últimos tiempos, más peso del que antes tenía 
en lo que podemos considerar como nuestras culturas jurídicas? Y tú 
que posees una formación tanto jurídica como filosófica y que has teni-
do mucho contacto tanto con filósofos no juristas como con sociólogos, 
politólogos, etcétera, ¿por qué crees que, al menos en el mundo lati-
no, los filósofos y los científicos sociales no parecen tener por lo gene-
ral mucho interés en el Derecho y suelen carecer lisa y llanamente de 
cultura jurídica? ¿O te parece que no es así? Y, en fin, ¿qué piensas de 
lo que suele llamarse “nueva pedagogía” y del papel que está jugan-
do en la forma de encarar la enseñanza del Derecho y la investigación 



MANUEL ATIENZA200

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

jurídica –me refiero a lo de la educación basada en competencias, a lo 
que en España llamamos “plan Bolonia” y a cosas por el estilo–? ¿Te 
parece compatible con lo que tú entiendes por “educación liberal”? 
¿Qué peligros amenazan hoy tu modelo de educación liberal?

Permíteme comenzar por el último paquete de preguntas. El plan 
Bolonia y la nueva pedagogía por competencias no son fenómenos ais-
lados sino que se inscriben en un programa intelectual y político más 
amplio que, aun con todo lo ambiguo y denostado del término, podría-
mos denominar “neoliberal”. El término no debe circunscribirse sólo 
a la economía: abarca también a la política, al derecho, y ciertamente 
a la educación. Lo que me parece importante entender es que para el 
neoliberalismo la institución del mercado es algo bueno per se: es un 
procesador de información que, a partir del sistema de precios y de un 
ejercicio competitivo, permite determinar con eficiencia qué, cuánto y 
cómo producir los bienes que demandan los consumidores. El mercado 
se vuelve un fetiche que, en su propio dinamismo, en la medida en que 
se minimicen los factores de distorsión, producirá las bondades reque-
ridas para cualquier sociedad medianamente decente. La democracia 
misma debe entenderse en términos de mercado con actores raciona-
les que maximizan sus preferencias electorales, al menor costo posible. 
El Estado tiene la encomienda de supervisar que las transacciones se 
realicen de la manera más segura posible estableciendo correctamente, 
entre otras cosas, los derechos de propiedad. Se trataría de un Estado 
gendarme y regulador. Cualquier otro tipo de atribución para el Esta-
do se deslizaría hacia un bienestarismo paternal contrario al desarrollo 
pleno de las libertades individuales. En el proceso educativo hay con-
sumidores racionales y las instituciones encargadas de satisfacer sus 
preferencias deben estar atentas a las señales del mercado para iden-
tificar el tipo de competencias o capacidades que se requiere satisfacer 
para que, en definitiva, el futuro egresado se desempeñe con producti-
vidad y eficiencia, y sigamos reproduciendo el proceso económico. Por 
supuesto, aquellos conocimientos o habilidades que no satisfagan las 
exigencias del mercado, o aquellos cuyo costo de implementación sea 
mayor que el beneficio producido para la sociedad, deben eliminarse. 
En esta lógica las ciencias sociales y las humanidades tenderán a desa-
parecer de los curricula universitarios. 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 201

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

Un esquema como el que acabo de describir en sus líneas generales 
no es compatible con lo que he defendido como una educación liberal, 
igualitaria y democrática. El mercado no es algo bueno per se: debe 
ser usado como un instrumento más, poniéndolo al servicio de una lu-
cha real y efectiva contra la pobreza y las desigualdades sociales. En el 
contexto de esta concepción el Estado no debe comprometerse exclu-
sivamente con deberes negativos, sino también y primordialmente con 
deberes positivos en términos de garantizar un piso parejo y condicio-
nes de igualdad de oportunidades tanto en el acceso como en el punto 
de partida, sin olvidar las condiciones que hacen posible la permanen-
cia del educando a lo largo del proceso educativo –a través de, entre 
otras, cuando sea el caso, un robusto sistema de becas–. En términos 
democráticos, sería insuficiente garantizar las reglas procedimentales 
de competencia electoral: también deben garantizarse las precondicio-
nes sustantivas que hacen posible el mismo juego democrático y que 
no son otras que los derechos humanos, tanto individuales como socia-
les. Bajo estos supuestos, una educación liberal no debe quedar deter-
minada por las exigencias del mercado, sino más bien por finalidades 
que lo trasciendan, de modo tal que el futuro egresado sea capaz de 
“domarlo” y de poner los límites que exige la salvaguarda incondicio-
nal de los derechos humanos, con un responsable “sentido de justicia”. 
Si esto es así, creo que la primera obligación de las universidades es 
reforzar sus áreas de sociales y humanidades. Deberían esforzarse, en 
primerísimo lugar, por formar buenos ciudadanos. Aclaro: no ciudada-
nos buenos (sigo siendo un ferviente liberal), sino buenos ciudadanos. 
Pretender encorsetar la educación en un esquema Bolonia, orientado 
exclusivamente a las habilidades competenciales de especialistas, em-
prendedores, técnicos o líderes, se encontraría algo así como en las an-
típodas de mi propuesta educativa.

Uno de los efectos colaterales de la educación neoliberal es separar 
las competencias deseables según las áreas de especialización, jurídica, 
económica o política. Se elimina el sentido unificador de las ciencias 
sociales y, por supuesto, cualquier pretensión normativista o justifi-
catoria. En los curricula de Economía y Política prácticamente se ha 
eliminado toda referencia a una posible filosofía de la economía o filo-
sofía política. La expresión “Teoría de…”, le ha ganado la batalla a la 



MANUEL ATIENZA202

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

de “Filosofía de…”. Como decía más arriba, el ser se ha escindido ra-
dicalmente del deber ser. Si quieres ser científico de la economía o de 
la política, piensa como científico: asume un punto de vista externo, 
neutral-avalorativo y empírico-descriptivista. Todo lo demás son meras 
charlas de café. Da la impresión de que en la práctica nos hemos insta-
lado eficaz y confortablemente en una concepción pre-rawlsiana de las 
ciencias sociales. Thomas Piketty, en su libro El capital en el siglo XXI 
decía –creo que con razón– de que era hora ya de que la Economía su-
pere su pasión infantil por las matemáticas y por la especulación pu-
ramente teórica, que deviene en ideológica, y recupere su dimensión 
interdisciplinaria, histórica y práctica. El Derecho no ha sido ajeno a 
esta atomización de las ciencias sociales, y yo diría que ha operado un 
desinterés tanto de los economistas y politólogos por la cultura jurí-
dica, como de los propios juristas por la cultura económica o política. 
La solución se dice fácil, pero presupone una renovación curricular en 
cuyo contexto se comprenda de nueva cuenta al derecho –y a la eco-
nomía y a la  política– como una subdisciplina de la ciencia social. Pa-
rafraseando a Piketty, creo que ya es hora de que el Derecho supere su 
pasión infantil por el positivismo formalista y la pretendida neutralidad 
axiológica, que también deviene en ideológica, y se comprenda como 
un saber práctico.

Para ser más específicos, a la Filosofía del derecho he procura-
do situarla dentro de lo que podría ser el paradigma de la modernidad 
ilustrada, liberal y democrática, y he tomado distancia de otros dos pa-
radigmas: el paradigma pre-moderno, tradicionalista, “jurisprudencial 
y doctrinal”, en los términos de Ferrajoli, relacionado con algunas con-
cepciones jusnaturalistas, y el paradigma posmoderno, escéptico y de-
cisionista propio de algunas propuestas realistas del derecho. No soy 
de los que piensan que es posible construir una suerte de síntesis su-
peradora de estos tres paradigmas que tome lo mejor de cada uno y 
construya… ¿qué? Cualquier intento en esta dirección, me parece, ha 
terminado por diluir cada concepción en una suerte de lugares comu-
nes irrelevantes. Creo que desde Rawls y siguiendo la ruta de una re-
habilitación de la razón práctica en el marco de la modernidad –y a 
diferencia de lo que ocurre con la Economía y la Ciencia Política–sí 
que se está operando poco a poco un reposicionamiento de la Filosofía 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 203

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

del Derecho–que también se va desprendiendo de su ropaje formalista 
sin necesidad de levantarle un acta de defunción al positivismo analíti-
co– a partir de la aceptación de dos proposiciones en las que recojo tus 
ideas y la de otros pensadores afines, entre los que me incluyo, a saber: 
I) El Derecho debe entenderse como una realidad dinámica que con-
siste en una práctica social compleja que incluye, además de normas 
y procedimientos, valores, acciones y agentes; que considera enuncia-
dos que juegan un papel relevante en el razonamiento práctico incor-
porando otras esferas de la razón práctica como la moral, la economía 
y la política; y que se concibe como instrumento para prevenir o resol-
ver conflictos y, al mismo tiempo, como un medio para la obtención de 
fines sociales. II) La razón jurídica no debe entenderse como razón es-
tratégica o funcional medida por criterios de éxito o de eficiencia, sino 
por pretensiones de corrección, de justicia o de legitimidad, que se de-
terminan a partir del diálogo y del consenso como criterios de justifi-
cación; y que esta justificación sólo es posible bajo la convicción de 
que existen criterios objetivos, contra la arbitrariedad, que le otorgan 
un carácter crítico y racional, así como un conjunto de necesidades y 
capacidades básicas de los seres humanos con las que el Derecho se 
encuentra vinculado.

4. ¿Cómo ves la enseñanza del Derecho y de la Filosofía del Dere-
cho en México y en el conjunto de los países latinos, de América y de 
Europa? Aunque ya has dicho algo en la respuesta anterior ¿cómo di-
señarías tú un programa de Filosofía del Derecho para estos países? 
¿Y qué materias que caen en el ámbito de lo que solemos llamar Filo-
sofía del Derecho deberían incluirse en un plan de estudios jurídicos?

Con mucha tenacidad, con el objetivo de incorporarnos a los debates 
contemporáneos en las ciencias sociales, y debido a la necesidad mis-
ma de replantearnos los problemas jurídicos desde un enfoque global, 
crítico y propositivo, en el mundo latino hemos ido abandonando las 
concepciones iusnaturalistas y iuspositivistas ortodoxas, así como sus 
correspondientes modelos de enseñanza. Esto no quiere decir que no 
existan en nuestros países instituciones universitarias ancladas en con-
cepciones estatistas, legalistas y dogmáticas del derecho, reforzadoras 
del statu quo. Sorprende en verdad su capacidad de resistencia, pero 



MANUEL ATIENZA204

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

pienso que irán desapareciendo poco a poco. Lo que sí no hemos sabi-
do incorporar a nuestros curricula han sido las concepciones críticas 
del derecho, y si bien desde una postura liberal presentan muchos pun-
tos cuestionables, ha sido una gran omisión no incluir sus reflexiones 
en los contenidos de las materias jurídicas. Han sido los críticos quie-
nes mejor han cuestionado los modelos clásicos en la enseñanza del 
derecho, quienes han arriesgado propuestas creativas para el diseño de 
los programas jurídicos y quienes mejor han comprendido la necesaria 
interdisciplinariedad del derecho con las ciencias sociales, así como la 
importancia de la narrativa histórica para la mejor comprensión de sus 
instituciones. Pienso que una concepción liberal del derecho, argumen-
tativa y democrática, robustecería su propio modelo pedagógico dialo-
gando y contrastándose con las propuestas de los críticos. 

Dicho lo anterior, y si aceptamos que nuestros egresados deben ser 
ante todo unos “guardianes” de la deliberación democrática y unos 
“promotores activos” de la justicia, con un conocimiento sólido de su 
entorno histórico y socio-cultural, entonces necesitamos reforzar nues-
tros programas de derecho con una serie de cursos que me parece po-
drían ser los siguientes: 1) Teoría de las normas y de los ordenamientos 
jurídicos; 2) Conceptos jurídicos fundamentales y fuentes del derecho; 
3) Historia de las ideas e instituciones jurídicas (con lectura de los clá-
sicos en sus fuentes primarias); 4) Teoría y práctica de la argumenta-
ción jurídica (judicial, legislativa y litigiosa); 5) Sociología y crítica 
del Derecho; 6) Teoría de la democracia y derechos humanos; 7) Teo-
ría de la justicia y derechos humanos. Este sería el cuerpo compacto de 
materias que integraría lo que en un sentido amplio entendería por Fi-
losofía del Derecho. Estos cursos deberían impartirse a lo largo de la 
carrera jurídica del estudiante, y en interacción y diálogo con cada una 
de las llamadas materias “dogmáticas”. En la etapa final de su licencia-
tura se ofrecería un conjunto de materias opcionales, tipo seminario, 
sobre temas sociales selectos impartidas desde un enfoque interdisci-
plinar y abiertas a todos los alumnos de Economía, Derecho y Ciencia 
Política. 

Como ves, no soy muy imaginativo como para proponer una rees-
tructuración radical de nuestros curricula de Derecho; creo que con 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 205

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

algunas reformas de fondo sería suficiente. Las preguntas que quedan 
pendientes son complicadas y se mueven en ese difícil terreno de la po-
lítica educativa que supone la elección de alternativas y su impacto en 
la selección  de profesores para integrar la facultad, o en la selección de 
alumnos de acuerdo con el perfil de egresado que se quiera. Pero esto 
ya es otro asunto. 

5. Otro campo de estudio al que has dedicado mucha atención es 
el de la bioética. Dices haber tratado de desarrollar y consolidar en 
el país (en México)“una bioética laica, liberal, incluyente con pers-
pectiva de género y solidaria”, y que eso te ha llevado también a in-
corporar cierto activismo en tu vida académica. Al respecto, quiero 
plantearte dos preguntas. Primera: ¿Ha sido realmente un proyecto 
exitoso? ¿En qué sentido? Y segunda: ¿Podrías aclararnos un poco 
más de qué manera sirve la noción de “equilibrio reflexivo” de Rawls 
para solucionar los problemas bioéticos? ¿Qué tipo de dificultad invo-
lucran: teórica, conceptual, o de otro tipo?

Hoy día es un lugar común afirmar que la medicina, según la céle-
bre frase de Stephen Toulmin, “ha venido a salvar la vida de la ética”, 
es decir, a rescatarla de la rigidez y la abstracción excesiva que la ca-
racterizó hasta principios de la década de los setenta. Si pensamos que 
el término “bioética” fue empleado por primera vez por Potter en 1971, 
y que uno de los libros vertebrales sobre la materia, Principles of Bio-
medical Ethics, de Beauchamp y Childress, fue publicado a finales de 
esa década, debemos reconocer que esta disciplina es una recién llega-
da al escenario de la filosofía y del conocimiento en general. Tradicio-
nalmente los temas de la bioética eran objeto de preocupación de los 
propios médicos y eran ellos mismos quienes se planteaban de manera 
poco rigurosa los grandes dilemas morales. Asimismo, los problemas 
de vida o muerte parecían, por lo general, ser un coto cerrado y exclu-
sivo de los teólogos. De manera un tanto improvisada los legisladores 
–no necesariamente con formación jurídica y sin ningún conocimien-
to científico– dictaban leyes sobre la materia. De modo que la bioética 
como actividad practicada profesionalmente por filósofos y juristas es 
una ciencia joven. 



MANUEL ATIENZA206

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

Pese a su juventud, debemos reconocer que la literatura generada a 
partir de los setenta es quizás de las más abundantes en el campo de la 
ética aplicada, y cada día cobra más relevancia e interés en la propia 
literatura jurídica. Profesionalizar la bioética, y acercarse a su temáti-
ca con una mirada científica, laica, plural y con pretensión de normar-
la desde un punto de vista jurídico, ha sido una batalla ardua en países 
que, como los nuestros en América Latina, se asientan en tradiciones 
profundamente conservadoras. Pero no hay marcha atrás. Creo que no 
se trata tanto de pensar en términos de éxitos o fracasos sino de apren-
der a leer los “signos de los tiempos” y acompañar los avances de la 
ciencia y la tecnología, sin prejuicios y con un ánimo de tolerancia y 
respeto por las diferencias. Desde este punto de vista, los logros alcan-
zados son incuestionables y en México no hemos sido la excepción. 
Sin duda, una asociación civil como el Colegio de Bioética ha contri-
buido significativamente a normalizar los conocimientos de bioética en 
el país y contribuir a su consolidación desde una visión, como decía, 
laica y liberal. 

Desde el punto de vista de la filosofía del derecho tiene sentido pre-
guntarse si las teorías éticas y los principios y reglas normativos deben 
considerarse relevantes para orientar las decisiones de los legislado-
res, del personal sanitario, de los funcionarios públicos de la salud y, 
de manera especial, de los diversos comités de ética hospitalarios. Y si 
deben serlo, cabe preguntar qué características deben reunir tales teo-
rías, y tales principios y reglas, para resultar pertinentes. En general, 
se puede decir que respecto de esta problemática existen dos puntos de 
vista encontrados. Por una parte, se cree que, ante la imposibilidad de 
alcanzar algún consenso entre las diferentes teorías morales, el filóso-
fo “modesto” debe limitarse al oficio de técnico en su disciplina. Por la 
otra, el filósofo “ambicioso” piensa que cualquier decisión pública se 
inscribe en un marco teórico que debe aplicarse a la resolución de cada 
uno de los casos que se presenten a su consideración. Los filósofos am-
biciosos, a su vez, abogan por una concepción generalista de la moral 
(ética deontológica, utilitarista, de derecho natural, por ejemplo) o bien 
por una concepción particularista (contextualismo, casuística, ética del 
cuidado, de la virtud, entro otras posibles). En un terreno intermedio, 
que señala las limitaciones de cada una de las dos posiciones extremas, 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 207

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

se ubican aquellos filósofos que apelan a un “equilibrio reflexivo” en-
tre principios generales y convicciones particulares. Pienso en los pro-
pios Beauchamp y Childress a partir de la quinta edición de su libro, en 
2001, o rawlsianos como Norman Daniels o Dan Brock, o en tus con-
tribuciones a la bioética en un trabajo que titulaste “Juridificar la bioé-
tica”. 

En una síntesis rigurosa diría que los principios normativos (y las 
reglas) son relevantes siempre que se acepten las siguientes condicio-
nes: 1) su pluralidad y objetividad en tanto que expresan la exigencia 
de satisfacción de necesidades y capacidades básicas y presuponen una 
“moralidad común” –lo que Beauchamp y Childress llaman pretheo-
retical commonsense moral judgments en la línea del “sentido de 
justicia” de Rawls que, como sabemos, recupera la teoría de los sen-
timientos morales de la escuela escocesa; 2) el recurso al “equilibrio 
reflexivo” que permita la justificación de decisiones a partir de los lla-
mados por Rawls “juicios ponderados”, “razonables” o “considera-
dos”, con el fin de evitar el universalismo principalista deductivo, así 
como el particularismo relativista y, en el extremo, escéptico; 3) su 
valor prima facie y el recurso a la ponderación cuando dos principios 
o derechos entran en conflicto; 4) la distinción, si es necesaria, entre 
principios primarios (autonomía, dignidad e igualdad) y secundarios 
(paternalismo justificado, utilitarismo restringido o diferencia) y la pre-
valencia de los primeros sobre los segundos para determinar la carga 
de la prueba; finalmente, 5) la “subsunción”, que significa el tránsito 
necesario de los principios a las reglas con la mirada puesta en los ca-
sos concretos. El conjunto de principios y reglas –de resoluciones que 
fueran emanando de cada uno de los comités hospitalarios, estatales y a 
nivel nacional– irían conformando una suerte de “jurisprudencia”, que 
garantizaría continuidad en las decisiones y seguridad entre los ciuda-
danos, como paso previo para su formal incorporación a la normativi-
dad oficial. 

6. A propósito de tu libro de 2006, Entre la libertad y la igualdad. 
Introducción a la Filosofía del Derecho, afirmas haber incorpora-
do “conceptos metafísicos” en la línea de Strawson y Platts. ¿Po-
drías poner algunos ejemplos de esos conceptos y de cómo los has 



MANUEL ATIENZA208

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

analizado?¿Cómo se relaciona todo ello con la propuesta de un 
objetivismo moral “mínimo”?

Creo que para quienes tuvimos una formación filosófica inicial de 
corte clásico y tradicional no resultaba fácil tomar distancia del dua-
lismo platónico, judeo-cristiano y cartesiano. La necesidad de dar res-
puesta a algunos problemas de la bioética, de la ética en general, y 
también de la filosofía política y jurídica, de un modo más acorde con 
el estado del arte de la ciencia y con un “sentido de justicia” en y para 
este mundo, obligaba a replantearse los supuestos antropológicos dua-
listas y cualquier tipo de filosofía práctica que implicara alguna refe-
rencia a algo trascendente. Con Strawson asumí una concepción de la 
persona entendida como particular básico al que se le pueden atribuir 
tanto propiedades corpóreas como estados de conciencia. A diferencia 
de lo que ocurre en el dualismo cartesiano, la noción de mente no es 
inteligible independientemente de la noción de persona. La lectura de 
Platts, en línea con Hart, me permitió comprender la importancia de 
las necesidades básicas entendidas como “categóricas, graves, urgen-
tes, básicas y no sustituibles”, y la idea de que los derechos humanos 
deben tener correspondencia con ellas, sean estos derechos jurídica-
mente reconocidos en la sociedad o no. Esta concepción de los dere-
chos, por otra parte, era perfectamente compatible con la idea de “coto 
vedado” de Garzón Valdés, que había incorporado ya en mi libro sobre 
Educación liberal. También Ernesto me había dado algunas claves de 
comprensión para un acceso negativo a la justicia que, sin duda, per-
mitía un mayor consenso empírico y racional que las propuestas positi-
vas. Esta vertiente negativa la usaría después para acceder a conceptos 
como el de dignidad personal, o para trazar una tipificación de las so-
ciedades de acuerdo con las propuestas de Margalit, Shklar y Sen, entre 
otros autores. La lectura de Sen me permitió complementar la noción 
de necesidades básicas con la de capacidades, asumiendo las limita-
ciones de las primeras en términos de pasividad, mínimos de bienes-
tar material y carácter estático. La noción de capacidades comprendía 
también a las libertades positivas con un sentido interdependiente y di-
námico.



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 209

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

Desde el punto de vista de la metaética intenté fundamentar la pro-
puesta de un liberalismo igualitario y democrático en una concepción 
objetivista que, siguiendo a Fishkin, se presentaba como crítica tanto 
de una concepción absolutista como de una concepción subjetivista de 
la moral. Pero no de cualquier objetivismo. No de teorías objetivistas 
que se proponían deducir principios morales a partir de las propieda-
des naturales o de los deseos o preferencias del ser humano, ni tampo-
co en teorías objetivistas que descansaran en la aceptación de premisas 
normativas obtenidas a partir de un consenso fáctico. Ambas teorías 
incurrían en la conocida falacia y no conseguían distinguir con clari-
dad que –como tú lo has expresado correctamente–“objetivismo mo-
ral no equivale a realismo moral”. Desde Rawls hasta Nino, la vía más 
coherente con los postulados kantianos –racionalidad, coherencia e 
integridad–y con la tradición empirista inglesa hasta la metafísica des-
criptiva, me pareció la del constructivismo, que toma como punto de 
partida la “práctica social de la discusión moral”. Desde esta práctica 
es posible inferir como supuestos a priori un conjunto de principios 
normativos –autonomía, dignidad, igualdad– y derivar de los mismos 
una serie de derechos que, por ejemplo, constituirían las pre-condicio-
nes de todo discurso democrático –en correspondencia, claro está, con 
las necesidades y capacidades–. La misma noción de persona moral, 
coherente con la definición propuesta por Strawson, debía entender-
se como aquel particular que posee las propiedades fácticas necesarias 
–físicas y mentales– para ejercer tales derechos: capacidad de elegir 
fines, adoptar intereses y formar deseos; un sujeto subyacente a tales 
capacidades; separabilidad; independencia e individualidad. Esto para 
mí constituía el núcleo básico requerido para justificar una antropolo-
gía y una ética normativa que diera cuenta de los problemas propios de 
la bioética, la filosofía política y la filosofía del derecho. 

7. En tus últimos libros has abordado con detalle los temas del Es-
tado de Derecho y de los derechos humanos (incluyendo los derechos 
sociales) que, obviamente, constituyen dos elementos básicos de cual-
quier teoría del Derecho. ¿Podrías aclararnos en qué sentido tu con-
cepción postpositivista  del Derecho se diferencia, desde ese  punto de 
vista, de las orientaciones positivistas? 



MANUEL ATIENZA210

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

En la historia contemporánea de las ideas jurídicas y políticas hay 
dos momentos de quiebre con relación al iuspositivismo. El primero, 
desde la teoría del derecho, es la distinción propuesta por Dworkin en-
tre principios y reglas que, como sabemos, obliga a Hart a revisar su 
concepción positivista de meros hechos, a partir de la tesis de la fuente 
social, para terminar proponiendo un híbrido que denominó “positivis-
mo suave”, poco convincente. Creo que si incluimos límites sustanti-
vos en el ordenamiento jurídico, en términos de imperativos morales 
de justicia, debemos hacernos cargo que ya desde el problema de la 
identificación del derecho hay que asumir un punto de vista crítico, in-
terpretativo o argumentativo, ajeno al descriptivismo y a la pretendida 
neutralidad axiológica de la propuesta positivista. Aquí no hay con-
cesiones posibles, ni términos medios. Es verdad que el positivismo 
analítico funciona muy bien como una herramienta fina de disección 
normativa (sin exageraciones estériles), pero creo que los logros indu-
dables que se han obtenido se deben más a la herramienta analítica que 
a la propia concepción positivista. Desde este punto de vista, Normati-
ve Systems es un libro modélico, pero también diría que nada impide a 
un postpositivista hacer uso del método analítico y que, de igual mane-
ra, Las piezas del derecho sería otro libro modélico. 

El segundo momento viene de la filosofía política a partir de la obra 
de Rawls. Una teoría de la justicia es el intento más serio, junto con 
el de Habermas, de ofrecer una fundamentación racional de las nor-
mas morales. Las condiciones ideales de racionalidad e imparcialidad 
para la construcción de los principios de justicia ofrecen un marco teó-
rico sólido para la crítica del utilitarismo, del intuicionismo y de toda 
forma de emotivismo. Las vertientes escépticas o subjetivistas del po-
sitivismo jurídico parecerían situarse en una etapa anacrónicamente 
pre-rawlsiana. Por cierto, si algo debemos agradecerle a Dworkin es 
haber trasladado al mundo del derecho toda la discusión en torno a la 
teoría de la justicia de Rawls y el debate en torno a los problemas de 
igualdad. Por otra parte, uno de los conceptos básicos de la filosofía 
política es el de “autoridad normativa” y su vinculación lógica con la 
pretensión de obediencia. Esta pretensión implicaría una presunción de 
corrección (Alexy) o de legitimidad (Garzón Valdés) por parte de quien 
ordena con respecto a lo ordenado. Si esto es así, se puede decir que tal 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 211

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

pretensión de corrección tiene una connotación moral y sostener, ade-
más, la tesis de que existe una conexión necesaria débil –en tanto se 
trata de pretensiones–entre derecho, política y moral. 

Bajo tales premisas, pienso que a partir de Rawls y Dworkin ha-
bía que replantearse seriamente el tránsito de un Estado legislativo a 
un Estado constitucional y democrático de derecho. En el mundo la-
tino ese tránsito vendría de la mano de autores como Elías Díaz, Car-
los Nino o Luigi Ferrajoli, y creo que hoy resultaría difícil e inútil 
pretender justificar un Estado de derecho desde enunciados formalis-
tas y legalistas, en la línea de lo que el propio Ferrajoli ha llamado un 
“paleopositivismo”. He defendido en mis trabajos una concepción del 
Estado de derecho a partir de la satisfacción de cuatro exigencias: 1) 
primacía de la ley bajo el principio de imperatividad; 2) reconocimien-
to, protección, garantía y promoción de los derechos humanos; 3) con-
trol judicial de constitucionalidad y principio de independencia; y 4) 
responsabilidad de los servidores públicos bajo el principio de publi-
cidad. Todas ellas condiciones necesarias y, en el conjunto, suficientes, 
para que exista un Estado de Derecho.

Ya me he referido en alguna respuesta anterior a la comprensión de 
los derechos como pre-condiciones del discurso democrático, justifica-
dos a partir de los principios de autonomía, dignidad e igualdad, pero 
quisiera decir algo más con respecto a los derechos sociales. Lo que me 
parece importante remarcar es que desde un punto de vista estructural, 
los derechos sociales no son derechos de una naturaleza necesariamen-
te distinta a los llamados derechos civiles y políticos. No es correcto 
decir, sin más, que los derechos sociales son derechos de prestación 
mientras que los derechos civiles y políticos son derechos de libertad. 
Entre los derechos sociales encontramos libertades en sentido estricto, 
pero también entre los derechos civiles más básicos encontramos dere-
chos de prestación. Creo que a estas alturas no se necesita insistir más 
en la idea de que la dualidad irreconciliable entre libertad negativa y li-
bertad positiva, para dar cuenta de los derechos civiles y políticos y de 
los derechos sociales, respectivamente, resulta un binomio conceptual 
simplificador de una realidad interdependiente y mucho más compleja. 



MANUEL ATIENZA212

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

Por otra parte, se ha querido llevar la oposición “principio de liber-
tad vs. principio de igualdad” al terreno de la justificación de los dere-
chos civiles y políticos y de los derechos sociales; y de paso calificar a 
los partidarios de la primera justificación como de “derechas” y a los 
de la segunda como de “izquierdas”. Lo cierto es que la mera distribu-
ción igualitaria de bienes y recursos carece de una justificación inde-
pendiente. Por ello se comprende que, como dice Laporta, la igualdad 
de riqueza, de bienes primarios, de necesidades, de capacidades bási-
cas, es necesaria sólo en la medida en que sirve para alcanzar la igual 
consideración y respeto de las personas (Dworkin), la libertad para 
promover en nuestras vidas objetivos que tenemos razones para valo-
rar (Sen), la libertad para elegir, organizar y ejecutar nuestros planes de 
vida (Nino). El acceso a bienes y recursos se presenta entonces como 
una condición necesaria, aunque no suficiente, para el logro de una 
vida autónoma y digna. Existe, de nueva cuenta, una unidad compleja 
entre derechos civiles y políticos y derechos sociales; una suerte de in-
fluencia recíproca y convivencia continua que neutraliza cualquier pre-
tensión de apropiación de los mismos por la derecha o por la izquierda. 
En los Estados democráticos modernos, la constitucionalización es la 
instancia en la que suele diseñarse el tipo de poder estatal al que se en-
comendará la protección de los derechos, y este carácter supremo de la 
Constitución ha significado su necesaria rigidización, así como la crea-
ción de instituciones que permitan salvaguardar los derechos –inclu-
yendo los sociales– contra cualquier imposición mayoritarista.

8. ¿Y qué piensas en relación con dos cuestiones vinculadas al Esta-
do de Derecho y que, como sabes, fueron temas de discusión en el Con-
greso de Filosofía del Derecho del mundo latino que celebramos en 
Alicante: el papel de los jueces en la democracia y el fenómeno de la 
anomia?

La primera cuestión nos remite al argumento contramayoritario, y la 
segunda, entre otros temas, al problema de la corrupción y a la respon-
sabilidad de los servidores públicos. Como bien dices, ambos se discu-
tieron profusamente en el Congreso, y no podía ser de otra manera. Si 
algo ha caracterizado a nuestros países de América latina, por ejemplo, 
han sido los altos niveles de corrupción y de impunidad de que gozan 
nuestros funcionarios, incluidos nuestros jueces. Con respecto a la re-



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 213

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

lación entre jueces y democracia creo que ha sido notoria en la región 
la emergencia del poder judicial como una condición necesaria para 
garantizar la gobernabilidad de nuestros países. En buena medida esto 
es explicable por el descrédito que han alcanzado los partidos políti-
cos y la ineficacia del poder administrativo. Por supuesto, esta presen-
cia activa del poder judicial ha presentado el lado oscuro y luminoso de 
las decisiones, aciertos e inconsistencias y una cierta incapacidad para 
reaccionar adecuadamente ante la opinión pública y sus demandas le-
gítimas. Digamos que buena parte de nuestros jueces  no están entre-
nados para participar en el debate público y contribuir a reforzar una 
democracia deliberativa. Hay que trabajar mucho para que salgan de 
esa caverna oscura del formalismo legalista en el que fueron educados 
y entrenados. Llevará tiempo, pero de nueva cuenta, no hay retorno. 

Dicho lo anterior, soy de los que se toman en serio el valor intrín-
seco de la democracia constitucional, es decir, el derecho de todos los 
miembros del cuerpo político a participar en pie de igualdad en la toma 
de decisiones públicas, pero al mismo tiempo estoy igualmente con-
vencido de que es necesario mantener y reforzar un control judicial de 
constitucionalidad y de convencionalidad. ¿Se puede ser demócrata 
y al mismo tiempo privilegiar a un cuerpo de decisores con serias 
carencias de legitimidad democrática de origen? Pienso que sí, y sin 
extenderme mucho en la respuesta contestaría que más allá de intentar 
asegurar algunos mecanismos de legitimidad de origen (por ejemplo, 
la participación de la Cámara de diputados en el proceso de selección 
y elección de los jueces), es el poder judicial el que tiene la tarea de 
garantizar las condiciones que hagan posible precisamente el ejercicio 
deliberativo de la democracia. No la tienen el poder legislativo o el po-
der popular, por la sola razón de que si el proceso mismo está viciado 
éstos se hallarían imposibilitados para arbitrar sobre su corrección, ya 
que carecerían del valor epistémico necesario.

Son los jueces quienes deben verse a sí mismos como controladores 
del mismo proceso democrático (Ely) y maximizadores de la capaci-
dad epistémica de la democracia (Habermas, Nino), haciendo efectivas 
sus propias condiciones de posibilidad: ampliación de la participación 
de los afectados por las decisiones o medidas que se discuten (amicus 
curiae, consultas abiertas, publicidad de los proyectos de resolución); 
la libertad de expresarse en el debate y en la discusión; garantizar la 



MANUEL ATIENZA214

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

igualdad de condiciones con que se participa; exigencia de justificación 
de las propuestas, etcétera. De igual manera, son los jueces quienes de-
ben asegurar que en el proceso de deliberación no se viole el derecho 
a  no ser discriminado y en consecuencia queden garantizados no solo 
los derechos derivados del principio de autonomía y dignidad personal, 
sino también los propios derechos sociales como conditio sine qua non 
del mismo ejercicio democrático. Y quizás en este punto deba de ser 
más preciso. La exigibilidad judicial de los derechos sociales se justi-
fica en términos de garantizar el mínimo necesario al que toda perso-
na debería tener acceso. Ese mínimo no sólo supone una carencia, sino 
que tal carencia presenta una propiedad de urgencia, justificando que 
los jueces intervengan prohibiendo que se viole ese mínimo, u orde-
nando que se tomen medidas encaminadas a su satisfacción. Más allá 
de ese mínimo, debe haber un sentido de deferencia del poder judicial 
hacia el poder legislativo.  No me extiendo más en otros argumentos 
justificatorios para depositar “la última palabra” en los jueces, pero sí 
mencionar que sólo garantizando su independencia de los poderes fác-
ticos y exigiendo y monitoreando la calidad argumentativa de sus de-
cisiones es como se construye una legitimidad ex post facto. De lo que 
se trata finalmente es de formar jueces para la democracia, no contra o 
por encima de la democracia. 

Sin duda, uno de los disolventes más efectivos de la convivencia de-
mocrática, de la confiabilidad en las autoridades y del estado de ano-
mia ciudadana por lo que hace al cumplimiento efectivo de las normas, 
es el fenómeno de la corrupción y su pareja indisociable: la impunidad. 
Ya Klitgaard, en una ecuación básica, sintetizó este fenómeno: corrup-
ción es igual a monopolio de la decisión pública, más discrecionalidad 
en la decisión pública, menos responsabilidad (en el sentido de obliga-
ción de dar cuentas) por la decisión pública. Y enfatizo lo de “decisión 
pública” porque si bien el estado de degradación cívica y política no 
es atribuible en exclusiva a las autoridades, y es legítimo que se piense 
en alguna participación de la ciudadanía en general, toca a los prime-
ros cargar con la responsabilidad que supone detentar el poder público: 
tener en sus manos la posibilidad de construir y aplicar leyes, admi-
nistrar los recursos del Estado y asegurar el orden social sancionando 
los actos de ilegalidad y domesticando a través del derecho cualquier 
manifestación de violencia social. Si queremos construir una sociedad 



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 215

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

decente (Margalit) entonces debemos exigir que nuestras autoridades 
e instituciones no nos humillen. El concepto de humillación tiene que 
ver con una “pérdida de control”, con una temerosa impotencia de la 
víctima de proteger sus propios intereses y, finalmente, con la destruc-
ción de la misma autonomía personal. No hay soluciones mágicas, ni 
mucho menos redentores populistas, se trata de recuperar la “fe demo-
crática” y la posibilidad de aprender a vivir bajo un Estado de derecho 
y no sólo con derecho.

9. Para finalizar esta entrevista me gustaría que nos dijeras algo 
sobre la situación política en nuestros países. En uno de tus últimos 
libros, Consenso socialdemócrata  y constitucionalismo (de 2012) cri-
ticas a fondo la creciente desigualdad –que es particularmente lace-
rante en países como México, pero que se hace notar en todas partes 
(también, por supuesto, en España)– y las consecuencias nefastas (las 
“patologías”) vinculadas a ella, a la desigualdad y a la pobreza; de-
fiendes la necesidad de regular los mercados, de promover los dere-
chos sociales, el laicismo y, en fin, todas las causas vinculadas a un 
pensamiento socialdemócrata. En particular, la pregunta que quie-
ro hacerte es la siguiente. Dado que esas ideas tuyas son, me parece, 
compartidas por muchos intelectuales de nuestros medios y por una 
parte importante de las poblaciones de nuestros países, ¿cómo es posi-
ble que no tengamos partidos políticos que las representen, las defien-
dan, de manera satisfactoria? Los obstáculos objetivos para que esas 
ideas se traduzcan en hechos son evidentes, pero ¿no dirías que existen 
también dificultades de otro tipo, vinculadas a la incapacidad de quie-
nes sustentan esas ideas para organizarse políticamente? En Europa, 
como sabes, se da  la situación paradójica de que los partidos social-
demócratas atraviesan una crisis muy profunda (el último episodio 
de ello es lo que está ocurriendo ahora con el PSOE) pero, al mismo 
tiempo, la mayoría de la población parece tener una ideología de ese 
tipo. ¿Qué es lo que falla entonces? ¿Quizás una mayor radicalidad y 
claridad a la hora de configurar esa ideología y el “mensaje político” 
que tendría que transmitir? A mí me sorprende que en Latinoamérica 
casi nadie habla de “socialismo” (pero de ahí, del socialismo, es de 
donde vienen los derechos sociales y los valores de la igualdad “real”, 
de la solidaridad…); he visto que en tu libro empleas alguna vez la 
expresión “socialismo reformista”, pero creo que lo haces con cierta 



MANUEL ATIENZA216

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

prevención. El término preferido parece ser el de “liberalismo igua-
litario” que, naturalmente, procede de un país (de los intelectuales de 
un país) en donde no ha habido mucho Estado del bienestar y en el que 
la palabra “socialismo” es todo un tabú. ¿Qué piensas de todo eso? 
¿Y qué es lo que podría hacer al respecto un filósofo del Derecho o, en 
general, un intelectual en nuestro tiempo y en nuestros países?

Creo que yo mismo podría extender la pregunta con más interrogan-
tes y, lamentablemente, dejar las respuestas abiertas. “Algo va mal”, 
como diría Tony Judt, pero, con todo, siempre vale la pena intentar 
entender y ordenar un poco las ideas. En efecto, podemos convenir a 
estas alturas que es posible llegar a un consenso en el sentido de que 
hay que tomarse en serio las reglas del juego democrático; que la in-
corporación de los derechos humanos, con su vocación de universali-
dad, en la normatividad nacional, legal y constitucional (incluyendo 
los tratados internacionales en la materia) es una condición necesaria 
para cualquier Estado de derecho; que es falsa la dicotomía entre Esta-
do y mercado y que el primero resulta necesario para garantizar mejo-
res condiciones de competencia y ausencia de privilegios (Adam Smith 
dixit); que en sociedades modernas la defensa de libertades individua-
les, el respeto a la privacidad y un espacio laico para las deliberaciones 
públicas son elementos imprescindibles para una convivencia plural. 
Quien acepte estas premisas se sitúa en el contexto de una modernidad 
ilustrada, liberal, moderadamente conservadora –si de lo que se trata es 
de conservar las viejas conquistas sociales– y en un socialismo refor-
mista ajeno a reivindicaciones ilegal e ilegítimamente violentas. Qui-
zás ninguna de estas propiedades, por separado, sean “exclusivas” de 
la socialdemocracia y puedan ser compartidas por un liberal igualitario 
o un demócrata cristiano progresista, pero sí que estoy convencido que 
sólo un socialdemócrata es capaz de darles un sentido unitario a par-
tir de una profunda sensibilidad hacia la injusticia de la pobreza y de lo 
que hoy, a buena hora, se ha puesto en la mesa de debate, el problema 
de la desigualdad y sus lacerantes patologías.

Es necesario repensar el Estado en un entorno global y no voltear la 
mirada con cierta nostalgia a los “gloriosos treinta” de la postguerra, 
cuando a todas luces hace tiempo que el Estado bienestarista ha sido 
rebasado por las demandas sociales internas, y por fenómenos mundia-
les como los movimientos migratorios y la crisis ambiental. La pregun-



ENTREVISTA A RODOLFO VÁZQUEZ 217

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

ta es cómo preservar las grandes conquistas del Estado de bienestar en 
términos de salud, educación, espacio público, seguridad social, etc. y, 
al mismo tiempo, no claudicar ante las exigencias de políticas neoli-
berales, o bien, ante la ilusión populista, maniquea y xenofóbica. Creo 
que éstos son los dos frentes que se le abren a un socialdemócrata, 
conscientes de que ha sido la hegemonía neoliberal la que ha permea-
do desde mediados de los setenta y que se ha fortalecido con la debacle 
del socialismo real, con el incremento del terrorismo y, paradójicamen-
te, con la crisis financiera de 2008. La idea no es construir una suer-
te de globalización contrahegemónica desde abajo, sino subirse al tren 
de la dinámica propia del mercado y aprovechar el empujón del creci-
miento para reorientarlo con criterios redistributivos robustos. Tampo-
co se trata de sustituir la democracia representativa por una democracia 
participativa directa, sino al contrario fortalecer la primera para que sea 
más factible introducir las demandas de la segunda: consulta popular, 
referendum, revocación de mandato, etc. ¿Qué ideas se han propuesto 
en este entorno mundial, con cierto grado de realismo, y que merecen 
ser analizadas y adaptadas a los diferentes contextos socio-cultura-
les? Algunas de ellas son las siguientes: el “plan para una pensión glo-
bal” (Blackburn) que beneficiaría directamente a toda persona de edad 
avanzada; el “fondo de impacto en la salud” (Pogge) que ofrezca a los 
descubridores médicos incentivos financieros para atender las enfer-
medades de los pobres; el “ingreso básico universal” (Van Parijs) que 
propone el pago a todos los miembros de la comunidad política de un 
estipendio mensual capaz de ofrecer un estándar de vida por encima 
de la línea de pobreza; “la economía solidaria” (Boaventura de Sousa 
Santos) que consiste en la recuperación del proyecto cooperativista en 
donde los medios de producción son propiedad de los trabajadores. Sin 
duda, son propuestas audaces que deben acompañarse también de una 
política fiscal agresiva focalizada en el 10% y, más específicamente, en 
aquellos que ocupan el 1% de la población mundial (Piketty). 

A diferencia de Europa, la socialdemocracia en América Latina es 
una recién llegada a la escena política, por eso creo que hay que te-
ner mucho cuidado en los análisis comparativos. Aun a riesgo de sim-
plificar vale la pena recordar que nuestra región ha quedado rezagada 
en relación con las tres conocidas revoluciones científico-políticas: se 
educa en el dogmatismo de la contrarreforma sin haber conocido la re-



MANUEL ATIENZA218

ISONOMÍA No. 45, octubre 2016, pp. 191-218

forma; se importa una concepción liberal e ilustrada del Estado sin una 
burguesía que la instrumente; y se  compra el discurso de la globali-
zación ignorando las profundas desigualdades ancestrales de nuestros 
pueblos. La izquierda en nuestros países ha transitado desde el anar-
quismo hasta la guerrilla, con variantes radicalizadas del comunismo, 
y lo que quizás ha sido una de nuestras “fatalidades”, el populismo 
gremial y corporativista (Vargas, Perón, Cárdenas) y el neopopulismo 
(Chávez-Maduro, Correa, Morales, los Kirchner) caracterizado por: 
jefe carismático, clientelismo partidario, demagogia popular-patrióti-
ca, charlatanería mesiánica, desinterés en las reglas, concentración per-
sonal de los poderes del Estado, corrupción cortesana, atención a los 
más pobres como benevolencia del líder y reparto clientelar (Pipitone). 
Desde la derecha, la instrumentación del neoliberalismo ha sido posi-
ble con la complicidad de los regímenes militares y el conservaduris-
mo autoritario de la jerarquía católica con las consecuencias trágicas 
que todos conocemos. Lo cierto es que ni por la izquierda, ni por la de-
recha, transitamos por un Estado de bienestar, es más, no transitamos 
siquiera por un Estado medianamente funcional. En varios de nuestros 
países la apertura democrática se ha hecho con base en muchas con-
cesiones hacia la derecha en una suerte de “tercera vía” latinoameri-
cana, en México, Panamá, Colombia, Perú, y ahora Argentina. Este 
híbrido ha desdibujado también a los partidos socialistas en Europa, de 
los que el PSOE en España no ha sido la excepción. Y, sin embargo… 
hemos podido abrir el nuevo siglo en América Latina con gobiernos 
de perfil socialdemócrata que despertaron el entusiasmo de los que ve-
níamos teorizando sobre esta posibilidad y que, pese a que algunos de 
ellos han sido víctimas de sus propios éxitos, sería muy mezquino no  
reconocerles sus grandes logros sociales. Los binomios Lula-Rousseff,  
Lagos-Bachelet y Vázquez-Mujica han mostrado que las propuestas 
socialdemócratas no se mueven en el terreno de la utopía y que, qui-
zás, de cara al futuro, la posibilidad de un consenso socialdemócrata 
sea la única alternativa ética y  jurídicamente posible si queremos tener 
alguna viabilidad política y social. 

Recepción: 3/10/2016




