
EL PLATONISMO EN LA DEMOCRACIA 
DELIBERATIVA DE CARLOS NINO*

Mauro Benente**

Resumen
En el presente trabajo se realiza una breve presentación de la teoría de la de­

mocracia deliberativa, tal como la describe Carlos Santiago Nino. En particular,
se sugiere que la idea de democracia deliberativa como sucedáneo de un discur­
so moral que nos permite acceder a la verdad moral adolece de un platonismo en 
sentido fuerte, según el cual la verdad está fuera de las relaciones sociales, y de 
un platonismo en sentido débil, según el cual la verdad es ajena a toda relación de 
poder.
Palabras clave: deliberación, verdad moral, ideas, genealogía, derecho 

Abstract
A  brief presentation of the theory of the deliberative democracy, as described 

by Carlos Nino, is made in tliis work. Specifically, the work suggests tliat the idea 
of deliberative democracy as a substitute of a moral discourse that allows us to ac- 
cess to moral truth suffers from Platonism in a strong sense, according to which 
truth is out of social relationships, and suffers from Platonism in a soft sense, ac­
cording to which truth is outside of all powers relations.
Keywords: Deliberation, moral truth, ideas, genealogy, law.

I. Introducción

Desde la década de 1980, pero con una fuerte intensificación du­
rante la segunda mitad de la década de 1990, decenio en el cual 

se publica una obra fundamental como Facticidady validez, la teoría 
de la democracia deliberativa comienza a ganar un importante terre-

* El presente trabajo es una versión reformada y acotada de “Democracia deliberativa, pla­
tonismo y  negación de la violencia del derecho. Nino, Gargarella y  Michel Foucault", ponencia 
que presenté en el V Congreso Latinoamericano de Ciencia Política, desarrollado en Buenos A i­
res enj ulio de 2010. Debo agradecer a Lucas Arrimada, Ana Clara Piechestein, Juan Nieto, Se­
bastián Guidi, Nicolás Tauber, Victoria Ricciardi, Máximo Lanousse y  muy especialmente a Ro­
berto Gargarella por las críticas y comentarios sobre aquella ponencia.

* *  Universidad de Buenos Aires (U B A ) - Instituto de Investigaciones Jurídicas y  Sociales 
A .L . Gioja. Correo electrónico: maurobenente@yahoo.com

IS O N O M ÍA  No. 36 / Abril 2012

mailto:maurobenente@yahoo.com


118 Ma u r o  Be n e n te

no dentro de las vertientes de la filosofía política que vuelcan su mira­
da hacia el valor de la democracia o, si se quiere, hacia la democracia 
como valor. En Argentina, ha sido la prosa de Carlos Santiago Nino 
-también con cierta presencia en el contexto anglosajón y español-1 la 
que ha introducido la perspectiva de la democracia deliberativa, pers­
pectiva que en la actualidad resulta tan seductora.

En el presente trabajo mi intención será esbozar de modo bastan­
te superficial la noción de la democracia deliberativa presentada por 
Nino, poniendo énfasis en la idea de democracia como mecanismo su­
cedáneo del discurso moral en el objetivo de acceder a la verdad en 
términos morales. Según diré, esta propuesta guarda numerosas afini­
dades con aquello de denominaré platonismo en sentido fuerte, es de­
cir con una aproximación teórica que sitúa a la verdad por fuera de las 
relaciones sociales. En este punto, mi intención será comparar el lugar 
que tiene la verdad en términos morales para Nino con las ¡deas que 
pueden rastrarse en dos obras centrales del pensamiento del Platón: Fe- 
dón y República.

En segundo lugar, y para el caso que lo anterior no sea compartido, 
me interesará sugerir, valiéndome de pasajes fragmentarios de la obra 
de Michel Foucault, que la teoría de la democracia deliberativa pro­
puesta por Nino adolece de lo que podría denominarse platonismo en 
sentido débil, es decir, que podría inscribirse dentro de una tradición 
teórica que supone a la verdad y al saber como distintos y distantes de 
toda relación de poder. Asimismo me interesará mostrar que, del mis­
mo modo que Platón se esforzaba por desarticular la continuidad entre 
soberanía y violencia, Nino se esfuerza por cortar la línea que une a la 
violencia con el derecho.

II .  Democracia deliberativa

Una aproximación mínima a la concepción deliberativa de la demo­
cracia que postula Carlos Santiago Nino y que retoma en la actualidad 
-también en Argentina-, Roberto Gargarella, sugiere que las decisio­
nes políticas deben adoptarse luego de un amplio proceso de discu­
sión colectiva, en el cual deben participar todos los posibles afectados, 
quienes deben brindar sus puntos de vista y, sobre todo, sus buenas ra­

1 Una reseña de los congresos, tesis y  homenajes a Nino en el ámbito anglosajón y  español, 
puede consultarse en (Garzón Valdés, 2008, p. X V II) .



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 119

zones y argumentos. Deben considerarse legítimas, de acuerdo con esta 
primera aproximación, sólo aquellas normas precedidas de un deba­
te con las características descriptas. Asimismo, y ya presentado un se­
gundo elemento de esta aproximación mínima, Gargarella afirma que 
las decisiones políticas deben ser imparciales y una norma sólo cumple 
con el requisito de la imparcialidad cuando se adopta no para favore­
cer un grupo determinado de personas, sino porque se considera que su 
contenido es el más justo, tomando en consideración todos los intere­
ses involucrados (Gargarella, 1995, pp. 91-92; 1998, pp. 324-326). Si 
bien los desarrollos de Gargarella tienen varias líneas de continuidad 
-y algunas de ruptura- con los trabajos de Nino y resultan útiles para 
brindar una definición mínima de democracia deliberativa, a continua­
ción trabajaré sobre la obra de Nino.

De acuerdo con Nino, pues, la democracia deliberativa es el sistema 
más propicio para alcanzar la imparcialidad de las decisiones, ya que 
permite el debate público, siendo éste el mejor método para acceder al 
conocimiento de la verdad moral, de la decisión más justa. Esto es así 
porque permite que todos los potencialmente afectados por una deci­
sión opinen y arguyan sobre la racionalidad de las medidas a adoptar, 
posibilita que los argumentos se perfeccionen, se contemplen todos los 
supuestos de hecho a tener en cuenta, se detecten los errores de razona­
miento, entre otras ventajas. No obstante, ésta sólo es la superficie de 
un discurso más profundo, más complejo, pero también más escarpado 
y problemático.

Ya en la primera edición de Ética y  derechos humanos, publicada en 
1984, Nino establecía un importante nexo entre la democracia y el dis­
curso moral, asunto sobre el que avanzará en los años subsiguientes. 
A llí, a modo de hipótesis proponía que “ además de ser el régimen que 
mejor promueve su expansión, la democracia es un sucedáneo del dis­
curso moral” (Nino, 1984, p. 239). Recordemos que para Nino, “ el dis­
curso moral es una técnica para convergir en acciones y actitudes so­
bre la base de la adopción libre y compartida de los mismos principios 
para guiar esas acciones y actitudes" (Nino, 1984, p. 239). Tal como 
quedará más claro en “Constructivismo epistemológico: entre Rawls y 
Habermas", (Doxa, 1988), Nino detecta en la democracia, y más espe­
cíficamente en la democracia deliberativa, un mecanismo, una prácti­
ca social capaz de acceder al conocimiento moral, a la verdad en senti­
do moral (Nino, 1988, p. 87). Esta tesis, resumida bajo la impronta de 
las ventajas epistémicas de la democracia deliberativa, será sostenida



120 Ma u r o  Be n e n te

por Nino hasta sus últimos escritos, algo que notoriamente puede de­
tectarse en el capítulo 5 de la Constitución de la democracia delibe­
rativa obra póstuma, guarda muchas similitudes con el citado ensayo 
de 1988, ya que propone, luego de insistir en la interconexión entre la 
moral y la política, que “ el valor de la democracia reside en su natura­
leza epistémica con respecto a la moralidad social (...) una vez hechos 
ciertos reparos, se podría decir que la democracia es el procedimiento 
más confiable para acceder al conocimiento de los principios morales” 
(Nino, 1996, p. 154).

Teniendo en cuenta lo anterior, nuestro autor denomina su propues­
ta teórica como constructivismo epistemológico. Proponiéndose como 
una teoría intermedia a las posturas de John Rawls y Jürgen Haber- 
mas, presenta una tesis ontológica y una tesis epistemológica sobre la 
verdad moral. Nino da cuenta de una tesis ontológica que le atribuye 
a Rawls, según la cual “ la verdad moral se constituye por la satisfac­
ción de presupuestos formales inherentes al razonamiento práctico de 
cualquier individuo, en particular el presupuesto de acuerdo al cual un 
principio moral es válido si es aceptable para todas las personas que se 
encuentren bajo condiciones ideales de imparcialidad, racionalidad y 
conocimiento de los hechos relevantes" (Nino, 1996, p. 160-161) A su 
vez, le atribuye a Rawls una tesis epistemológica consecuente de aque­
lla tesis ontológica, que estipula que “ el conocimiento de la verdad mo­
ral se alcanza sólo por medio de la reflexión individual. La discusión 
con otros es un elemento auxiliar útil de la reflexión individual pero, en 
definitiva, debemos actuar ineludiblemente de acuerdo con los resulta­
dos finales de esta última” (Nino, 1996, p. 161).

En segundo lugar, a Habermas -de quien solamente cita el capítu­
lo “Ética del discurso” de Conciencia moral y  acción comunicativa-2 
también le atribuye una tesis ontológica y una consecuente tesis episte­
mológica. De acuerdo con la primera, pues, “ la verdad moral se cons­
tituye por el consenso que resulta de la práctica real de la discusión 
moral cuando se lleva a cabo de acuerdo con algunas restricciones pro­
cesales acerca de los argumentos que se esgriman” (Nino, 1996, p. 
161). A su vez, la tesis epistemológica atribuida a Habermas sostiene

2 Es de destacar que Conciencia mora! y  acción comunicativa se publicó dos años más tarde 
que Teoría de ia acción comunicativa, pero a diferencia de la complejidad y  la extensión de esta 
última, la primera no es más que una compilación de cuatro breves trabajos. En particular “Etica 
del discurso. Notas sobre un programa de fundamentación" es un artículo meramente introduc­
torio que, tal como aclara el propio Habermas, “pretende ayudar a esclarecer la propuesta de la 
ética discursiva" (Habermas, 1983:7).



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 121

que “ el método de discusión y decisión colectiva es la única forma de 
acceder a la verdad moral, ya que la reflexión monológica es siempre 
distorsionada por el sesgo del individuo en favor de su propio interés o 
el interés de la gente cercana a él debido al condicionamiento contex- 
tual y a la dificultad insuperable de ponerse uno mismo en la situación 
de otro. Sólo el consenso real logrado después de un amplio debate con 
pocas exclusiones, manipulaciones y desigualdades es una guía con­
fiable para tener acceso a los mandatos morales” (Nino, 1996, p. 161).

Más allá de que se pueda acordar o discrepar con las atribuciones 
que Nino hace a Rawls y a Habermas, su reseña sólo me interesa a 
efectos de exhibir su postura. Tanto su tesis ontológica cuanto su tesis 
epistemológica son exhibidas como intermedias de las anteriores. Así, 
de acuerdo con la formulaciones expuestas en La constitución de la de­
mocracia deliberativa, la tesis ontológica, postula que “ la verdad mo­
ral se constituye por la satisfacción de presupuestos formales o proce­
sales de una práctica discursiva dirigida a lograr cooperación y evitar 
conflictos” (Nino, 1996, p. 161),3 mientras que la tesis epistemológica 
asevera que “ la discusión y la decisión intersubjetivas constituyen el 
procedimiento más confiable para tener acceso a la verdad moral, pues 
el intercambio de ideas y la necesidad de ofrecer justificaciones frente 
a los otros no sólo incrementa el conocimiento que uno posee y detec­
ta defectos en el razonamiento, sino que ayuda a satisfacer el requeri­
miento de atención imparcial a los intereses de todos los afectados. Sin 
embargo, esto no excluye la posibilidad de que a través de la reflexión 
individual alguien pueda tener acceso al conocimiento de soluciones 
correctas, aunque debe admitirse que este método es mucho menos 
confiable que el colectivo, debido a la dificultad de permanecer fiel a la 
representación de los intereses de otros y ser imparcial" (Nino, 1996, 
p. 161).4 Asimismo, y tal como desarrollaré hacia el final del trabajo,

3 En “Constructivismo epistemológico”, había brindado una formulación algo más extensa: 
“la verdad moral se constituye por presupuestos formales o procedimentales de una práctica so­
cial destinada a cooperar y evitar conflictos sobre la base de convergencia de acciones y actitu­
des dada por el consenso en la aceptación de principios para guiar la conducta. Entre esos pre­
supuestos de la práctica social del discurso moral está el de que un principio es válido cuando 
es aceptable o no rechazable por todos en condiciones de imparcialidad, racionalidad y  conoci­
miento de los hechos" (Nino, 1988, p. 99; 1989b, p. 104).

4 En el mismo sentido, y haciendo hincapié en las dificultades para ponerse en lugar de otro, 
en “La paradoja de la irrelevancia moral del gobierno y el valor epistemológico de la democra­
cia”, Nino sostenía que “(e)ste enfoque implica que la democracia tiene valor epistemológico 
como un método adecuado de conocimiento moral, ya que ella incluye esencialmente la discu­
sión y el acuerdo mayoritario, que son formas de aproximarse a la verdad moral. Por contrapo-



122 Ma u r o  Be n e n te

este anclaje epistemológico no solamente permite a Nino fundamentar 
la teoría de la democracia deliberativa sino que además le permite re­
solver la denominada paradoja de la superfluidad de Ja Constitución.

Ahora bien, atento a este postulado según el cual la democracia de­
liberativa sería un sucedáneo del discurso moral, sería el procedimien­
to más confiable para acceder a la verdad moral, Nino reconoce que la 
dificultad más grande de su proyecto teórico no es otra que institucio­
nalizar su tesis epistémica, esto es, impregnar a las instituciones demo­
cráticas del valor epistémico del proceso informal de discusión moral 
(Nino, 1996, p. 196).5 No obstante, y según me interesará dar cuenta, 
los problemas no están en el modo de trasladar, en el modo de empapar 
del valor epistémico de la discusión informal a las instituciones demo­
cráticas, sino que los problemas se encuentran dentro de los presupues­
tos mismos de su teoría.

En su tesis ontológica, Nino proponía que la verdad moral debía 
cumplir con algunos requisitos formales: uno de ellos era el de la im­
parcialidad (Nino, 1988, p. 99; 1989b, p. 104; 1996, p. 164). Ahora 
bien, nuestro autor afirma explícitamente que “ la teoría epistémica de 
la democracia depende de ciertas hipótesis. Una es que la falta de im­
parcialidad no se debe a menudo a inclinaciones egoístas de los actores 
en el proceso social y político, sino a mera ignorancia acerca del conte­
nido de los intereses de los demás" (Nino, 1996, p. 168).6

Tomemos seriamente lo anterior y pensemos, pues, en la situación 
más dramática que atraviesa a la Argentina -donde Nino nació-, a Bo- 
livia -donde Nino falleció-, o a cualquier otro Estado latinoamerica-

sición a lo que llevamos dicho, se infiere que un individuo que llega a una conclusión moral en 
forma irreflexiva o aún mediante una reflexión aislada, sin confrontación mediante discusión 
con otros individuos con intereses y rasgos distintos que pueden verse afectados por esa conclu­
sión, tiene pocos títulos para presumir que esa conclusión habría sido aceptada unánimemente 
por todos los afectados en condiciones ideales. Aunque no imposible es muy difícil que alguien 
dé el debido peso a los deseos y  necesidades de todos los afectados por un curso de acción sin 
una previa confrontación con ellos. También la discusión con otros suele poner de manifiesto 
nuestras deficiencias en la información y en el razonamiento que conduce a cierta posición mo­
ral" (Nino, 1989c, p. 131).

5 Esta preocupación es también recogida en algunos seguidores de la obra de Nino (Arrima­
da, 2008, p. 254).

6 En la actualidad, en este mismo orden de ideas, Roberto Gargarella sugiere que “puede 
aducirse que las decisiones son a menudo «parciales» a causa de la ignorancia respecto de los 
intereses o preferencias reales de los otros. Se puede llegar a decisiones no neutrales no en vir­
tud del interés propio o de la parcialidad de quienes toman las decisiones, sino porque no se ha 
comprendido bien de qué modo otras personas evalúan ciertas opciones” (Gargarella, 1998, p. 
324).



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 123

no: la pobreza, la exclusión, la marginación, la desocupación, el ham­
bre. Supongo que Nino debiera atribuir esta situación a que los actores 
políticos y económicos dominantes desconocen esta realidad y por ello 
las decisiones no vienen siendo, desde la fundación del Estado Argen­
tino o de cualquier otro Estado latinoamericano -y excepto algún caso 
en particular-, imparciales. Es decir, el problema, desde la perspecti­
va de Nino, radicaría en que los actores políticos no serían egoístas, no 
estarían defendiendo intereses de sectores económicos concentrados, 
sino que se trataría, simplemente, de un problema de desconocimien­
to: no saben, desconocen, ignoran que hay cordones de pobreza alre­
dedor de todas las ciudades latinoamericanas. Que en las villas miseria 
no hay agua potable, ni luz, ni gas; que los chicos caminan descalzos 
por las calles y que no caminan hacia la escuela sino hacia un trabajo 
precario. Todo ello sería, si tomamos seriamente la propuesta de Nino, 
producto de un mero desconocimiento de una situación que fácilmen­
te podría remediarse dialogando, conversando, informando sobre aque­
llo que los actores políticos y económicos desconocen. En la misma lí­
nea, Nino avanza aún más y postula que “ el error en el juicio acerca de 
los intereses de un grupo social particular es a menudo debido a una 
ética perfeccionista que sostiene que los intereses de la gente no nece­
sariamente coinciden con sus elecciones. En lugar de ello, estos inte­
reses podrían ser mejor perseguidos por las personas si ellas tuvieran 
un mejor conocimiento acerca de los datos fácticos relevantes" (Nino, 
1996, p. 169). Nuevamente. ¿Nino está pensando en que no se provee 
de estufas -y muchas veces ni siquiera de vidrios para las ventanas- a 
las escuelas que funcionan en las villas de emergencia porque se desco­
noce que el “ dato fáctico relevante” de que allí hace frío, mucho frío? 
Tal vez uno podría ser menos duro en las críticas hacia Nino -aunque 
creo que los propios desarrollos del autor permiten esta dureza- y pos­
tular que el desconocimiento de los actores políticos (y económicos) 
no refiere a la situación de pauperismo que sufren grandes sectores de 
la población, sino que el desconocimiento apunta a cómo solucionar la 
problemática. Es decir, el desconocimiento -que se solucionaría con el 
intercambio de razones- radicaría en si la situación de pobreza puede 
solucionarse, por ejemplo, con medidas que tiendan al libre mercado o 
que tiendan a la intervención estatal de la economía. No obstante, creo 
que incluso siendo menos radical en las críticas hacia Nino, el proble­
ma se mantiene puesto que éste está dado por el registro en el que sitúa



124 Ma u r o  Be n e n te

lo político: un registro que tiene que ver con razones, saberes y verda­
des y no con relación de fuerzas, disputas e intereses.

Si bien entiendo que lo anterior muestra cierta debilidad en la pro­
puesta teórica de Niño, es el momento de avanzar sobre lo que lo que 
propongo denominar platonismo en sentido fuerte.

I I I .  La búsqueda de la verdad y la imparcialidad. El platonismo

a. E l platonismo en sentido fuerte

Tal como adelantaba, como fundamento de aquellas aproximaciones 
mínimas de democracia deliberativa existía un discurso más comple­
jo: el de sus ventajas epistemológicas, el que concibe a la democracia 
como un proceso, el mejor proceso para acceder a un lugar preciado, al 
que pocos parecen alcanzar. La democracia deliberativa parece ser el 
mejor camino para el altar, para el altar de la verdad moral. De lo que 
se trata es, pues, de un procedimiento para acceder a algo que no está 
entre nosotros, algo que hay que ir a buscar, que llamamos verdad mo­
ral, y la democracia deliberativa sería el mejor método para acceder a 
ella. No obstante no se trata del único medio para encontrarla ya que, 
tal como se detecta en el enunciado de su tesis epistemológica, y como 
puede leerse en la segunda edición de Ética y  Derechos Humanos“ (\)& 
discusión es un buen método, aunque falible, para acercarse a la verdad 
moral" (Niño, 1989a, p. 390).

Afirmar que el resultado de la discusión puede no dar la guia para 
acceder al cofre de la verdad, sugerir que puede alcanzarse sin este pro­
ceso dialógico, que se puede acceder a su escondite individualmente, 
implica sostener que el cofre está fuera, separado del ámbito de discu­
sión. Se encuentra por fuera, lejos, alejado de las relaciones sociales. 
Mediante un tipo determinado de relación como es el diálogo se puede 
acceder al tesoro, pero no hay garantía de ello. También, aunque con 
menos garantías, se puede acceder en soledad. El tesoro de la verdad 
moral en Carlos Nino se sitúa, creo, en un lugar similar al de las Ideas 
en el discurso platónico.

Tal vez las dos obras en las cuales puede detectarse con mayor flui­
dez la teoría de las Ideas de Platón, sean Fedón y República, diálogos 
del denominado período de madurez de Platón, y posiblemente siendo 
Fedón anterior a República (Eggers Lan, 1971, p. 30). El primero de



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 125

ellos narra la conversación que mantiene Sócrates con Cebes y Sim- 
mias poco antes de que el primero proceda a beber la copa de cicuta y, 
estando Fedón allí presente, es quien relata la conversación a Equécra- 
tes. De acuerdo con la narración, Sócrates intenta probar la tesis de la 
inmortalidad del alma y para ello utiliza, entre otras estrategias, lo que 
se conoce como la teoría de las Ideas o de las Formas. Muy simplifica- 
damente, puede decirse que Platón escinde la realidad en un plano sen­
sible y otro inteligible, siendo que la realidad de los elementos presen­
tes en el primero de los planos depende del grado de participación que 
los elementos ideales tengan en aquellos. Asimismo, en comparación 
con la plenitud de las ideas del mundo inteligible, las cosas del mun­
do sensible siempre se muestran como deficientes (Porati, 1999, p. 69).

De acuerdo con lo anterior, en Fedón, Platón le hace a Sócrates pre­
guntarse:

¿decimos que hay algo igual? No me refiero a un leño igual a otro leño, 
ni a una piedra igual a otra piedra, ni a ninguna otra cosa de esa índole, 
sino a algo distinto, fuera de todas esas cosas, lo Igual-en-sí (...) no son 
lo mismo las cosas iguales y lo Igual-en-sí (...) Por consiguiente antes 
de que comenzáramos a ver, oír o percibir de las demás maneras, nece­
sariamente hemos adquirido el conocimiento de lo que es lo Igual-en-sí, 
si es que vamos a referir a él las cosas iguales que percibimos, en el pen­
samiento de que todas desean ser como aquello, pero le son inferiores” 
(Platón, 74a-75b).

De algún modo podríamos afirmar que aquello que percibimos, que 
accede a nosotros a través de los sentidos, tiene un status epistemoló­
gico inferior respecto de aquello a lo que hemos accedido a través del 
pensamiento: las /deas estáticas, eternas y universales que se encuen­
tran en un plano inteligible.

Lo anterior será desarrollado con mayor profundidad en República 
a través tanto del paradigma de la línea cuanto de la alegoría de la ca­
verna. El tema abordado y problematizado en República es la Idea de 
Justicia, la Idea de Bien, y Platón intenta desarrollar la utopía una po­
lisjusta, de una polis cuyo fundamento último sea, justamente, la Idea 
de Bien. En el diálogo, y en vistas a mostrar los procesos mentales idó­
neos para acceder a la verdadera Idea de Bien, Platón le hace suge­
rir a Sócrates el trazo de una línea que habría que separar en dos par­
tes desiguales. En una de las ellas, en el campo de lo visible, se ubican



126 Ma u r o  Be n e n te

las imágenes y los objetos, siendo que las operaciones para acceder a 
ellos serían la imaginación (eikasfa) y la creencia (pfstis), ambas confi­
gurantes de la opinión (doxa). En la segunda parte de la línea, esto es, 
en el plano inteligible, el desarrollo se vuelve más complejo, pero po­
dría sostenerse que en el nivel inferior estarían las ideas matemáticas y, 
en el superior, las ideas. Para acceder a las primeras, la operación idó­
nea sería el pensamiento discursivo o entendimiento (diánoia) mien­
tras que a las segundas únicamente sería posible acceder a través del 
pensamiento intuitivo o inteligencia (nóesis) (Platón, 509d-511e).7

El trazo del paradigma de la línea dibuja los obstáculos a sortear 
hasta llegar a conocer la idea de Bien. Esto será nuevamente puesto en 
juego en República, pero bajo un formato alegórico. No es el momento 
para reproducir el conocido relato de la caverna -mucho más conoci­
do que el paradigma de la i  mea-, pero sí me interesa rescatar la inter­
pretación de la narración alegórica que se pone en la boca de Sócrates, 
quien argumenta sobre

la imagen precisa a que debemos ajustar, por comparación, lo que he­
mos dicho antes: el antro subterráneo es este mundo visible; el resplan­
dor que lo ilumina es la luz del Sol; si en el cautivo que asciende a la 
región superior y la contempla te figuras al alma que se eleva al mun­
do inteligible, no te engañaras sobre mi pensamiento, puesto que deseas 
conocerlo (...) En los últimos límites del mundo inteligible, está la idea 
del bien, que se percibe con dificultad, pero que no podemos percibir sin 
llegar a la conclusión de que es causa universal de cuanto existe de rec­
to y de bueno: que en el mundo visible crea la luz y el astro que la dis­
pensa; que en el mundo inteligible, engendra y procura la verdad y la in­
teligencia, y que, por lo tanto, debemos tener fijos los ojos en ella para 
conducirnos sabiamente, tanto en la vida privada como en la pública" 
(Platón, 517a-517b).

7 Como bien explica Porati, “(e)l pensamiento matemático va desde las hipótesis (=sub-pues- 
tos) hacia las conclusiones, ayudándose con imágenes (modelos y diagramas), aunque sepa que 
no discurre acerca de ellas sino de las realidades inteligibles que representan. La crítica del Pla­
tón es que los matemáticos no toman las hipótesis como tales, sino como principios y puntos de 
partida absolutos por detrás de los cuales no habría nada. Esta falta fundamentación descalifica 
al procedimiento verdadero como conocimiento (cf. 533d). En la sección superior, en cambio, 
la mente, si bien parte de esos supuestos, los reconoce como tales y  los usa como apoyo para su 
propio camino, a través de las ideas y sin recurrir a imágenes, hacia un principio «no-supuesto»: 
el Bien en su función de fundamento epistemológico último. Habiendo aprehendido este princi­
pio incondicionado, puede descenderse de Idea en Idea, fundamentando ahora realmente el co­
nocimiento, inclusive el conocimiento matemático" (Porati, 1999, p. 71-72).



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 127

Tal como se desprende de este pasaje citado, la Idea de Bien es aque­
llo que debe guiar la conducta tanto en el ámbito -que anacrónicamen­
te- podríamos llamar público cuanto privado. No obstante, esa Idea no 
se encuentra entre nosotros, sino que está depositada en un cofre al que 
pocos pueden acceder, al que sólo alcanza, al que únicamente puede 
acudir el Rey-filósofo, el perfecto guardián. Con la ubicación de la l/fer- 
dad, de las Ideas, por fuera de la caverna, de las relaciones sociales, de 
la historia, se inicia lo que Richard Rorty concibe como una actitud ob­

jetivante, esto es, una búsqueda del sentido de las relaciones comunita­
rias a partir de elementos que, paradójicamente, no hacen referencia a 
relaciones humanas. Asimismo, esta actitud supone que alejándose de 
las relaciones humanas, es el modo en que se configura el medio más 
apropiado para analizarlas. Rorty sitúa la emergencia de esta actitud 
objetivante en el pensamiento griego y afirma que

(l)a combinación de la alienación socrática y la esperanza platónica da 
lugar a la idea del intelectual como alguien que está en contacto con la 
verdadera naturaleza de las cosas, no por medio de las opiniones de su 
comunidad, sino de manera más inmediata. Platón formuló la idea de un 
intelectual semejante por medio de las distinciones entre conocimiento 
y opinión y entre apariencia y realidad” (Rorty, 1985, pp. 39-40).

Por su lado, trabajando sobre pasajes de República y de Gorgias, 
Sheldon Wolin propone que en la obra de Platón, es a partir del grupo 
de adeptos que se represente o al cual se debe rendir cuenta, que resul­
ta posible distinguir entre el dirigente democrático y el gobernante pla­
tónico. En el caso del dirigente democrático, el grupo de adeptos esta­
ría integrado por la comunidad, sus necesidades y conflictos, siendo la 
actividad propia del gobernante la resolución de sus conflictos y la sa­
tisfacción de sus necesidades. Muy por el contrario, bajo el paradigma 
de gobernante platónico “ (a)l atenerse al verdadero arte de gobernar, el 
gobernante se adecuaba al conocimiento posibilitado por la filosofía y 
cumplía la obligación de buscar al verdad que tenía el filósofo (...) su 
grupo de adeptos no era la comunidad; es decir que su lealtad no era re­
clamada por un grupo político de adeptos, sino por la Idea de la buena 
comunidad” (Wolin, 1960, p. 56).

Según entiendo, es posible trazar un primer paralelismo entre los de­
sarrollos de Nino y los de Platón. Si en este último, la Idea de bien es



128 Ma u r o  Be n e n te

aquello que debe imperar en el ámbito de la polis, en los trabajos de 
Nino será la verdad moral aquello que debe regir las decisiones polí­
ticas. Tanto las Ideas cuanto la verdad moral, se presentan como ele­
mentos que están fuera del plano sensible, están guardados en ese cofre 
que está fuera de la caverna, fuera del proceso de diálogo. Es por es­
to que creo que los trabajos de Nino adolecen de aquello que podría de­
nominarse platonismo en sentido fuerte: la verdad en el plano del dis­
curso moral se sitúa en el lugar que en el discurso platónico ocupaba la 
Idea de Bien. La diferencia, si se quiere, es que mientras en los diálo­
gos platónicos la confianza para acceder al cofre de las Ideas estaba de­
positada en el Rey-filósofo o perfecto guardián, en la prosa de Nino la 
confianza está colocada en el debate de ideas, en la deliberación, en el 
intercambio de argumentos, de razones, es decir, en la democracia de­
liberativa.

Asimismo, y según intentaré sugerir, los postulados de Nino tam­
bién adolecen de un platonismo en sentido débil que es consecuente de 
aquel platonismo en sentido fuerte. Si el platonismo en sentido fuerte 
aludía al afuera, a ese lugar donde estarían la verdad en el plano moral 
y la imparcialidad, el platonismo en sentido débil alude a un adentro y 
supone que junto con aquello que llamamos /deas no está entretejidas 
ningún tipo de relaciones de poder. No solamente el cofre está fuera 
de, sino que además, en su interior no hay lugar para las relaciones de 
poder. El cofre de las Ideas, de la verdad moral, nada tiene de relación 
con las relaciones de poder, él está circundado por impolutas razones y 
argumentos.

Para construir aquello que denomino platonismo débil, exhibiré al­
gunas referencias dispersas que realiza Michel Foucault sobre la obra 
de Platón.

b. E l platonismo en sentido débil

Las referencias a Platón en la obra de Michel Foucault están presen­
tes, principalmente, en conferencias, cursos y libros de finales de la dé­
cada de 1970 y los primeros años de la década de 1980. Por un lado, 
Foucault refiere a los trabajos de Platón -y en especial, aunque no ex­
clusivamente, a Político- en el marco de sus análisis sobre el poder 
pastoral (Foucault, 1977-1978, p. 166-176; 1979, p. 959-962) y, por



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 129

otro lado, los abordajes sobre la obra platónica aparecen en el contexto 
de las reflexiones foucaultianas sobre las tecnologías del yo, y en par­
ticular respecto de la noción de el cuidado de sí (epiméleia heautoü) 
(Foucault, 1981-1982; 1982; 1983; 1984a; 1984b). No obstante aquí 
me interesará rescatar algunas referencias más fragmentarias que Fou­
cault le atribuye a Platón y que me permitirán dar cuenta de esta idea 
de platonismo débil, para luego aplicarla a la propuesta de democracia 
deliberativa presentada por Nino.

En las primeras obras de Foucault se encuentran escasas referencias, 
bastante superficiales, a menudo casi al pasar, sobre Platón y el plato­
nismo -en muchas oportunidades, incluso, la referencia es sobre el pla­
tonismo emergente durante el Renacimiento- (Foucault, 1954, pp. 116­
120; 1961, pp. 53-51, 450-451; 1966, p. 46; 1969a, p. 136; 1969b, pp. 
796-798; 1970a, pp. 944-945). En este sentido, y a modo de ejemplo, la 
ausencia de referencias a Platón, o más bien al clasicismo en general, 
fue el foco de una de las críticas que realizó Jacques Derrida a los de­
sarrollos de Foucault en Historia de la locura en la época clásica fue 
no haber rastreado la ruptura entre razón y sin razón en el pensamien­
to griego, o incluso más, haber sostenido que el logos griego no tenía 
contrario (Derrida, 1964, pp. 58-62).

Hacia los primeros años de la década de 1970, las referencias a Pla­
tón en los trabajos de Foucault también resultan sumamente fragmenta­
rias, aunque lejos de ser superficiales, presentan una notable densidad.

Con motivo de hacerse cargo de la cátedra de Historias de los sis­
temas de pensamiento en el College de France, el 2 de diciembre de 
1970 Foucault pronunció su lección inaugural. A llí propuso, a modo de 
hipótesis, que “ en toda sociedad la producción de discurso está a la vez 
controlada, seleccionada y redistribuida por cierto número de proce­
dimientos que tienen por función conjurar sus poderes y peligros, do­
minar el acontecimiento aleatorio y esquivar su pesada y temible ma­
terialidad” (Foucault, 1970, p. 14). A partir de aquí, el autor francés 
enumera tres sistemas de control de los discursos: 1) controles exter­
nos; 2) controles internos; 3) un tercer grupo de sistemas de control a 
los que no asigna ningún nombre en particular.

Los controles externos funcionan como sistemas de exclusión de de­
terminados discursos, y aluden a la parte del discurso que pone enjue­
go el poder y el deseo (Foucault, 1970, p. 25). Dentro de los controles 
externos se encuentran la prohibición, la separación y el rechazo y la



130 Ma u r o  Be n e n te

oposición entre lo verdadero y  lo falso -también denominada volun­
tad de verdad-. Al referirse a la voluntad de verdad, Foucault aclara
que el sistema de exclusión no opera a nivel proposicional donde las 
distinciones no son arbitrarias, sino que en una voluntad de saber con 
apoyatura institucional que funciona encuadrando y enmarcando al dis­
curso.8 “ Si uno se sitúa en el nivel de una proposición, en el interior de 
un discurso, la separación entre lo verdadero y lo falso no es arbitraria 
(...) Pero si uno se sitúa en otra escala, si se plantea la cuestión de sa­
ber cuál ha sido y cuál es constantemente, a través de nuestros discur­
sos, esa voluntad de verdad que ha atravesado tantos siglos de nuestra 
historia, o cuál es en su forma general el tipo de separación que rige 
nuestra voluntad de saber, es entonces, quizá, cuando se ve dibujarse 
algo así como un sistema de exclusión (sistema histórico, modificable, 
institucionalmente coactivo)" (Foucault, 1970, p. 19).

Foucault muestra que la separación entre el discurso verdadero y el 
falso está históricamente constituida. Es asi que para los poetas grie­
gos del siglo V I a.c. el discurso verdadero era aquél que era pronun­
ciado por quien tenía el derecho y de acuerdo a un ritual determinado, 
a la vez que era un discurso que no solamente anunciaba el futuro sino 
que contribuía a su realización. “Ahora bien, he aquí que un siglo más 
tarde la verdad superior no residía ya más en lo que era el discurso o 
en lo que hacía, sino que residía en lo que decía: llegó un día en que 
la verdad se desplazó del acto ritualizado, eficaz y justo, de enuncia­
ción, hacia el enunciado mismo: hacia su sentido, su forma, su objeto, 
su relación con su referencia. Entre Hesíodo y Platón se establece cier­
ta separación, disociando el discurso verdadero del discurso falso; se­
paración nueva, pues en lo sucesivo el discurso ya no será el discurso 
precioso y deseable, pues ya no será el discurso ligado al ejercicio del 
poder" (Foucault, 1970, p. 20). Siempre de acuerdo con lo pronunciado 
en esta lección inaugural, a partir de esta separación platónica según la 
cual la verdad ya no se encuentra ligada al ejercicio del poder, parecie­
ra que la voluntad de saber tiene su propia historia, una historia autó­
noma respecto de los restantes procesos históricos. No obstante, “ esta 
voluntad de verdad, como los otros sistemas de exclusión, se apoya en

8 Como bien explica Godoy Arcaya, Foucault “(n)o se refiere al estatuto verdadero de las 
proposiciones que configuran el discurso, porque a su interior la separación entre verdad y fal­
sedad no es arbitraria. El problema, según el filósofo, radica más bien en la exterioridad del dis­
curso, en la voluntad de saber que lo dimensiona y lo encuadra” (Godoy Arcaya, 1990, p. 111)



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 131

una base institucional: está a la vez reforzada y acompañada por una 
densa serie de prácticas como la pedagogía, el sistema de libros, la edi­
ción, las bibliotecas, las sociedades de sabios de antaño, los laborato­
rios actuales" (Foucault, 1970, p. 22).

Sólo algunos meses más tarde, en una publicación de 1971 con mo­
tivo de un homenaje a Jean Hyppolite -fallecido en octubre de 1968 y a 
quien Foucault había sucedido en el Collége de France- nuestro autor 
volvió a referirse de modo breve a Platón. Nuevamente, las referencias 
son casi al pasar, no son exhaustivas, pero están dotadas de un pode­
roso contenido. Nietzsche, la genealogía y  la historia puede resumirse 
a partir de la introducción que el propio Foucault esgrime, al sostener 
que la genealogía exige “un cierto ensañamiento en la erudición. La 
genealogía no se opone a la historia como la visión altanera y profun­
da del filósofo (...) se opone por el contrario al despliegue metahistó- 
rico de las significaciones ideales y de las indefinidas teleológicas. Ella 
se opone a la búsqueda del ‘origen’” (Foucault, 1971, pp. 1004-1005).9

De acuerdo con Foucault, en Nietzsche pueden rastrearse dos em­
pleos del término Ursprung. Uno de ellos no parece estar bien deli­
mitado, pero en el otro caso la referencia sí es bien precisa: alude a la 
idea de origen. En este sentido, se pregunta cuáles son los motivos por 
los cuales la genealogía de Nietzsche rechaza la idea de origen. Las ra­
zones radican en que la búsqueda por el origen no es otra cosa que la 
pesquisa por algo que “ya estaba dado” , por alguna identidad que sub- 
yace a aquello que sobre lo que se quiere indagar. Así, propone que al 
momento en que el genealogista rechaza la posición de alimentar la fe 
en la metafísica, puede dar cuenta de lo siguiente: a) en primer lugar, 
y apoyándose en Aurora, permite mostrar que “ detrás de las cosas hay

9 Foucault había trabajado sobre la obra de Nietzsche en una conferencia pronunciada en el
VII Coloquio Royaumont sobre Nietzsche, celebrado entre el 4 y el 8 de julio de 1964, en el que 
también participaron Pierre Klossowski, Gilles Deleuze y  Giorgio Colli, entre otros. A ll í expu­
so sobre técnicas de interpretación en Nietzsche, Freud y Marx. En particular, sostuvo que cada 
forma cultural de la civilización occidental había tenido su propio sistema de interpretación y 
estos tres autores habían cambiado la naturaleza del signo, el modo en que el signo podía ser in­
terpretado (Foucault, 1964).

En Las palabras y  las cosas también hay breves referencias a la obra de Nietzsche, pero qui­
zás no del todo ajustadas ni consecuentes con las futuras interpretaciones de su obra, ya que, 
casi al pasar, se ubicaba a Nietzsche del mismo lado que Hegel en lo que refiere a la filosofía de 
la historia (Hernández Castellanos, 2008, p. 63).

Trabajos introductorios sobre la apropiación que hace Foucault de Nietzsche en Nietzsche, la 
genealogía, la historia  y  en la primera conferencia de La verdad y  las form asjuríd icas  en Sán­
chez (1996), López Farjeat (2000) y  Moro Abadía (2009).



132 Ma u r o  Be n e n te

‘cualquier otra cosa’: no su secreto esencial y sin fecha, sino el secre­
to de que carecen de esencia, o que su esencia fue construida pieza por 
pieza a partir de figuras que les eran extrañas (...) Eso que se encuentra 
en el comienzo histórico de las cosas, no es la identidad todavía preser­
vada de su origen -es la discordia de las otras cosas, es el disparate.” 
(Foucault, 1971, p. 1006); b) en segundo lugar, y esta vez con referen­
cia a El viajero y  su sombra, el apego una historia no metafísica enseña 
a “ reír de las solemnidades del origen. E l alto origen es el «brote [sur- 
pousse] metafísico que se hace jugar en la concepción según la cual al 
comienzo de todas las cosas se encuentra aquello que hay de más pre­
cioso y de más esencial»: se quiere creer que en sus comienzos las co­
sas estaban en su perfección; que ellas salieron resplandecientes de las 
manos del creador, o en la luz sin sombra de la primera mañana. El ori­
gen está siempre antes de la caída, antes del mundo y el tiempo; él está 
del lado de los dioses, y al narrarlo se canta siempre en teogonía. Pero 
el comienzo histórico es bajo. No en el sentido de modesto o discreto 
como el paso de la paloma, sino irrisorio, irónico, propicio para des­
hacer todas las infatuaciones” (Foucault, 1971, p. 1007); c) finalmen­
te, en lugar de situar al origen como como aquel lugar de la verdad, la 
historia no metafísica “obliga a invertir la relación y a abandonar una 
búsqueda «adolescente»: detrás de la verdad, siempre reciente, parca y 
medida, está la proliferación milenaria de los errores” (Foucault, 1971, 
p. 1007). Por todo lo anterior puede afirmarse, entonces, que “ (h)acer 
genealogía de los valores, de la moral, del ascetismo, del conocimiento 
no será jamás, pues, partir a la búsqueda de su «origen», que descuida 
como inaccesibles todos los episodios de la historia; será por el contra­
rio retrasarse a las meticulosidades y a los azares de los comienzos (...) 
El genealogista tiene necesidad de la historia para conjurar [conjurer\ 
la quimera del origen” (Foucault, 1971, p. 1008).10

Tal como se enunciaba en la introducción, la genealogía se opone a 
la búsqueda del origen ( Ursprung), y ésta, la idea de origen, tiene plu­
ma de nacimiento: la obra de Platón. Antes de enumerar las enseñanzas

10 Sobre estas mismas líneas, es interesante destacar la propuesta hermenéutica que realiza 
Giorgio Agamben al proponer un doble movimiento de evocación y  eliminación. El autor italia­
no sostiene que “(e)l término francés conjurer, que hemos traducido como "conjurar", une en sí 
dos significados opuestos: "evocar" y "expeler". Pero quizá ambos sentidos no se oponen entre 
sí, porque para conjurar algo -u n  espectro, un demonio, un peligro- es preciso ante todo evocar­
lo. Se deduce de esto que la alianza entre el genealogista y el historiador encuentra su sentido 
propio en esta ‘evocación-expulsión’ ( .. .)  La operación que se lleva a cabo en la genealogía con­
siste en la evocación y  en la eliminación del origen y  del sujeto” (Agamben, 2008, pp. 116-117).



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 133

que la historia puede ofrecerle al genealogista, Foucault se preguntaba 
“ ¿en qué consiste, por ejemplo, este fundamento originario ( Ursprung) 
de la moral que se busca desde Platón?” (Foucault, 1971, p. 1005).

Gran parte de este trabajo de Foucault está dedicado a oponer la no­
ción de procedencia (Herkunft)1 y de emergencia (EntstehungY2 a la 
de origen (Ursprung) y, a su vez, a contrastar las nociones de histo­
ria efectiva (wirkliche Historie) y sentido histórico, a la historia de los 
historiadores. Casi al final del artículo, Foucault expone el modo en 
que el sentido histórico presenta tres elementos que se oponen, pun­
to por punto, a las tres modalidades platónicas de la historia: I) “Uno 
es el uso paródico y destructor de la realidad, que se opone al tema de 
la historia-reminiscencia o reconocimiento; otro es el uso disociativo 
y destructor de identidad que se opone a la historia-continuidad o tra­
dición-; el tercero es el uso sacrificial y destructor de verdad que se 
opone a la historia-conocimiento" (Foucault, 1971, p. 1020-1021); II) 
E l segundo elemento propone “ (o)tro uso de la historia: la disociación

11 De acuerdo con el análisis que hace Foucault de la obra de Nietzsche, la procedencia “ per­
mite así encontrar bajo el aspecto único de un carácter, o de un concepto, la proliferación de los 
acontecimientos a través de los cuales (gracias a los cuales, contra los cuales) ellos se han for­
mado. La genealogía no pretende remontar el tiempo para restablecer una gran continuidad por 
encima de la dispersión del olvido; su cometido no es mostrar que el pasado está todavía ahí, v i­
viendo en el presente, animándolo aún en secreto, después de haber impuesto en todas las etapas 
de la trayectoria una forma dibujada desde el inicio. Nada se asemeja a la evolución de una espe­
cie, al destino de un pueblo. Seguir la filial compleja de la procedencia, es, al contrario, mante­
ner aquello que sucedió en la dispersión que le es propia: es localizar los accidentes, las desvia­
ciones ínfimas -o al contrario los retomos completos-, los errores, los fallos de apreciación, los 
malos cálculos que han dado nacimiento a aquello que existe y  vale para nosotros; es descubrir 
que en la raíz de lo que conocemos y  de lo que somos no están en absoluto la verdad ni el ser, 
sino la exterioridad del accidente" (Foucault, 1971, p. 1009). A  modo de resumen, pues, vale de­
cir que “ (l)a  búsqueda de la procedencia no funda, sino todo lo contrario: ella acosa eso que se 
percibía inmóvil, fragmenta lo que se pensaba unido; muestra la heterogeneidad de aquello que 
se imaginaba conforme a sí mismo" (Foucault, 1971, p. 1010).

12 Siempre de acuerdo con Foucault, “ (d)el mismo modo que uno muy a menudo se inclina a 
buscar la procedencia en una continuidad sin interrupción, no se tendría razón en rendir cuenta 
de la emergencia recurriendo al final ( . . . )  Ubicando el presente en el origen, la metafísica hace 
creer en el trabajo oscuro de un destino que buscaría hacerse luz desde el primer momento. La 
genealogía, por su parte, restablece los diversos sistemas de sumisión: no tanto la potencia anti- 
cipatoria de un sentido, sino el juego azaroso de las dominaciones" (Foucault, 1971, pp. 1011). 
En  el mismo orden de ideas, más adelante agrega que“ (l)a  emergencia se produce siempre en un 
determinado estado de fuerzas. El análisis de la Entstehung debe mostrar el juego de las fuer­
zas, la manera en que ellas luchan unas contra otras, o el combate que dirigen frente a circuns­
tancias adversas, o aún la tentativa que hacen -dividiéndose entre ellas mismas- para escapar a 
la degeneración y  revigorizarse a partir de su propio debilitamiento ( . . . )  L a  emergencia es pues, 
el ingreso en escena de las fuerzas; es su irrupción, el salto por el cual ellas saltan del bastidor 
al teatro, cada una con el vigor, la juventud que le es propia”  (Foucault, 1971, pp. 1011-1012).



134 Ma u r o  Be n e n te

sistemática de nuestra identidad. Ya que esta identidad, bien débil por 
otra parte, que tratamos asegurar y ensamblar bajo una máscara, no es 
más que una parodia: lo plural la habita, numerosas almas se disputan 
en ella; los sistemas se entrecruzan y se dominan los unos a los otros 
(...) La historia, genealógicamente dirigida, no tiene por finalidad re­
construir las raíces de nuestra identidad, sino por el contrario ensañarse 
en disiparlas; no emprende reconstruir el lugar único de donde prove­
nimos, esa primera partida a donde los metafísicos nos prometen que 
habremos de retornar; ella emprende hacer aparecer todas las discon­
tinuidades que nos atraviesan” (Foucault, 1971, p. 1022); III)  el tercer 
elemento propone como uso de la historia avanzar hacia “ el sacrificio 
del sujeto de conocimiento. En apariencia, o más bien según la másca­
ra que ella implica, la conciencia histórica es neutra, despojada de toda 
pasión, encarnizada solamente con la verdad (...) el análisis histórico 
de este gran querer-saber que recorre la humanidad hace pues apare­
cer a la vez que no hay conocimiento que no reposa sobre la injusticia 
(que no hay pues, en el conocimiento mismo, un derecho a la verdad o 
un fundamento de lo verdadero), y que el instinto de conocimiento es 
malo (que hay en él algo asesino, y que no puede, que no quiere nada 
para la felicidad de los hombres). Adoptando, como sucede hoy, sus di­
mensiones más amplias, el querer-saber no aproxima a una verdad uni­
versal; no da al hombre un exacto y sereno dominio de la naturaleza; al 
contrario no cesa de multiplicar los riesgos; en todas partes hace crecer 
los peligros; acaba con las protecciones ilusorias; deshace la unidad del 
sujeto; libera en él todo eso que se ensaña en disociarlo y destruirlo” 
(Foucault, 1971, pp. 1022-1023).13

Dos años después de la publicación de aquel artículo, en mayo de 
1973, Foucault se trasladó hacia Río de Janeiro para pronunciar una 
serie de conferencias en la Pontificia Universidad Católica de Río 
del Janeiro, bajo el título de La verdad y  las formas jurídicas. En la 
primera de estas conferencias, titulada “Nietzsche y su crítica del

13 En una entrevista publicada en 1977 Foucault insiste en desembarazarse del sujeto consti­
tuyente, sugiriendo la necesidad de “deshacerse del sujeto constituyente, deshacerse del sujeto 
mismo, es decir, llegar a un análisis que pueda rendir cuenta de la constitución de un sujeto en 
la trama histórica. Y eso es lo que yo denominaría genealogía, es decir, una forma histórica que 
toma en cuenta la constitución de saberes, discursos, dominios de objeto, etc. sin tener que refe­
rirme a un sujeto que sea trascendente en relación a un campo de acontecimientos o que recorra 
en su identidad vacía, todo el largo de la historia" (Foucault, 1976, p. 147).



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 135

conocimiento",14 siguiendo otra vez la huella de Nietzsche, arremetió 
contra el origen, pero en esta oportunidad oponiéndole la noción de
invención {Erfindimg). En este orden de ideas, se lee que “ (l)a inven­
ción, Erfindung, es para Nietzsche, por una parte, una ruptura y, por 
otra, algo que posee un comienzo pequeño, bajo, mezquino, inconfesa­
ble. Éste es el punto crucial de la Erfindung. Fue por oscuras relacio­
nes de poder que la poesía ha sido inventada. Igualmente fue por puras 
y oscuras relaciones de poder que la religión ha sido inventada. V illa­
nía, por lo tanto, de todos estos comienzos cuando se los opone a la so­
lemnidad del origen tal como es concebido por los filósofos. E l histo­
riador no debe temer a las mezquindades ya que fue de mezquindad en 
mezquindad, de pequeñez en pequeñez que, finalmente, se formaron 
grandes cosas. A la solemnidad de origen hay que oponer, siguiendo el 
buen método histórico, la pequeñez meticulosa e inconfesable de esas 
fabricaciones, de esas invenciones" (Foucault, 1973, p. 1412). A partir 
de aquí, en la conferencia se desarrollan algunos elementos no trabaja­
dos en Nietzsche, la genealogía, la historia. De algún modo, Foucault 
ubica en Nietzsche un momento de ruptura con la tradición filosófica 
occidental en lo que respecta a la relación entre el conocimiento y las 
cosas, que siempre se había supuesto en términos de adecuación. Muy 
por el contrario, en la filosofía de Nietzsche “ (n)o hay pues, en el co­
nocimiento, una adecuación al objeto, una relación de asimilación, sino 
más bien una relación de distancia y dominación; no hay, en el cono­
cimiento, algo como felicidad y amor, sino odio y hostilidad; no hay 
unificación, sino sistema precario de poder (...) La filosofía occiden­
tal -y esta vez no es necesario referirse a Descartes, sino que podemos 
encontrarnos a Platón- siempre caracterizó al conocimiento por el lo- 
gocentrismo, la semejanza, la adecuación, la beatitud, la unidad. Todos 
esos grandes temas están ahora puestos en cuestión (...) Nietzsche co­
loca en el centro, en la raíz del conocimiento, algo así como el odio, la 
lucha, la relación de poder" (Foucault, 1973, p. 1417).

En la segunda conferencia de la Verdad y  las form asjurídicas, titu­
lada “Edipo y la verdad” , también hay una breve referencia a Platón. Si 
bien el eje de la exposición gira en torno a Edipo Rey, Foucault detecta 
que hacia el siglo V  a.c. los tiranos griegos intentaron desmotar la rela­
ción entre el poder político y la detentación de cierto tipo de saber pro­
pio de las sociedades indoeuropeas del mediterráneo. Con Sófocles y el

14 De los Dichos y  escritos no surge que éste haya sido el nombre de la conferencia, pero sí 
de la edición publicada en español por Gedisa.



136 Ma u r o  Be n e n te

inicio de la época clásica comienza este desmantelamiento y el poder
será tachado de ignorante, quedando la verdad reservada al adivino y 
al filósofo. Para Foucault, entonces, “ (o)ccidente será dominado por el 
gran mito según el cual la verdad nunca pertenece al poder político, el 
poder político es ciego, el verdadero saber es el que se posee cuando se 
está en contacto con los dioses o cuando se recuerdan las cosas, cuan­
do se mira el gran Sol eterno o se abren los ojos a eso que ha sucedi­
do. Con Platón comienza un gran mito occidental: que existe antinomia 
entre poder y saber. Si se posee el saber es preciso renunciar al poder. 
A llí donde saber y ciencia en su pura verdad,jamás puede haber poder 
político. Este gran mito debe ser liquidado. Este es el mito que Nietzs- 
che comenzó a demoler mostrando (...) que detrás de todo saber, detrás 
de todo conocimiento, lo que está en juego es una lucha de poder. E l 
poder político no está ausente del saber, está entramado con el saber” 
(Foucault, 1973, p. 1458).

A partir de estas referencias, pues, me interesa sugerir que la noción 
de platonismo débil refiere a la suposición de una noción de Verdad, de 
saber, ajeno a las relaciones de poder. Tal como es posible detectar en 
las referencias de El orden del discurso, Nietzsche, la genealogía, la 
historia y La verdad y  las formas jurídicas, la obra de Platón parece 
ser el puntapié de toda una tradición filosófica que supone a la Verdad, 
al saber, al conocimiento, como impermeables a toda gota de relacio­
nes de poder. Gota, que para esta tradición, siempre es una mancha. Sin 
dudas, esto es consecuente con aquello que denominé platonismo fuer­
te, con Ideas que se hallan, que se encuentran en un afuera: fuera de la 
Caverna, al final de la línea. Según entiendo, y tal como reseñé ante­
riormente, los trabajos de Nino participan de este platonismo fuerte, ya 
que sitúan a la verdad moral por fuera del debate público. El debate se 
erige como un medio -no el único, sino el más eficaz- para alcanzar 
-y no necesariamente- aquella preciada la verdad en términos mora­
les. No obstante, si por algún motivo se descarta este análisis, si se des­
echan los argumentos que creo sustentan este postulado, entiendo que 
la teoría de Nino sigue padeciendo de un platonismo débil, que justa­
mente por ser menos impactante, mucho más sutil, quizás sea más es­
curridizo. Quizás la división entre platonismo fuerte y platonismo dé­
b il tenga. sentido porque en discursos más sofisticados y desencantados 
como el de Jürgen Habermas, donde pareciera que no estamos ante un 
platonismo fuerte, pero en la estructuración de sus condiciones ideales 
de habla puede que se encuentre colado el platonismo débil. No obs­



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 137

tante y atento a que las referencias a Habermas serían mecedoras de 
una investigación separada, volvamos a la obra de Nino.

Nino escribía sobre teoría política, pero en su política no hay enfren­
tamientos, no hay sangre, no hay astucia, no hay batallas, no hay enga­
ños, no hay intereses. Hay buenas razones, argumentos, diálogo, y deli­
beraciones que no tienen ningún punto de contacto con lo anterior. Las 
armas son remplazadas por unas tazas de té, y el campo de batalla es 
reemplazado por una larga mesa en que los interlocutores dan sus bue­
nas razones, se iluminan sobre sus errores de razonamiento, intentan 
perfeccionar sus argumentos. El registro de la política no es el de los 
intereses, las luchas y las relaciones de fuerza, sino el de los argumen­
tos, las razones y las verdades morales. Según creo, el platonismo dé­
b il -cuanto menos el platonismo débil-, esta tradición que supone que 
los argumentos, el saber y las verdades en nada se relacionan con las 
relaciones de poder, que entre el saber y el poder no hay otra cosa que 
una exclusión estructural, se ha colado no sólo en su idea de democra­
cia deliberativa, sino también, y tal como veremos, en el modo en que 
Nino concibe a la política y al derecho. Para analizar esta situación, 
volvamos nuevamente a Foucault.

Foucault no respetaba totalmente sus proyecciones de publicación, 
tampoco respetaba cabalmente las promesas de trabajo de sus cursos. 
No obstante, en el curso de correspondiente al período lectivo 1975­
1976 del Collége de France, Foucault cumplió con los objetivos que 
el miércoles 7 de enero de 1976, en la primera clase, se había propues­
to. A llí Foucault prometía, entre otras cosas, invertir la proposición de 
Cari von Clausewitz según la cual “ la guerra no es más que la conti­
nuación de la política por otros medios” . Para ser más específicos, la 
propuesta de Foucault era, más bien, mostrar que la citada proposición 
del general prusiano no era más que la inversión de otra proposición, 
propia del discurso histórico político, que postulaba que “ la política, es 
la guerra continuada por otros medios" (Foucault, 1975-1976, p. 16).15 
A esta afirmación será posible arribar, siempre de acuerdo con Fou­
cault, a través de un proyecto genealógico que intenta “hacer jugar a 
los saberes locales, discontinuos, descalificados, no legitimados, contra 
la instancia teórica unitaria que aspiraría a filtrarlos, jerarquizarlos, or­
denarlos en nombre de un conocimiento verdadero, en nombre de los

15 En Seguridad, territorio, población, Foucault volvió a referirse a la proposición de Clau­
sewitz, pero en esta oportunidad para enmarcarla dentro de la razón diplomática emergente en el
marco del Tratado de Westfalia (Foucault, 1977-1978, p. 348).



138 Ma u r o  Be n e n te

derechos de la ciencia que algunos poseerían” (Foucault, 1975-1976, p. 
10). En este sentido, la genealogía podría catalogarse como “una espe­
cie de empresa para des-sujetar [désassujettir\ los saberes históricos y 
liberarlos, es decir, capaces de oposición y lucha contra la coerción de 
un discurso teórico unitario, formal y científico” (Foucault, 1975-1976, 
p. 11). Aquello que le aporta la empresa genealógica a nuestro autor, es 
el hallazgo de lo que denomina discurso histórico político. Este discur­
so -que lo encontramos durante la Revolución Inglesa como un instru­
mento de lucha de la burguesía y pequeña burguesía contra la monar­
quía absoluta, que también se halla a fines del siglo X V II en Francia 
como herramienta de batalla de la aristocracia contra el establecimien­
to de la monarquía absoluta, y que hacia el siglo X IX  puede rastrear­
se en los biólogos racistas y eugenistas- dice lo siguiente: “ contraria­
mente a lo que afirma la teoría filosófico-jurídica, el poder político no 
comienza cuando cesa la guerra. La organización, la estructurajurídica 
del poder, de los Estados, de las monarquías, de las sociedades, no tie­
nen su inicio allí cuando cesa el ruido de las armas. La guerra no está 
conjurada. En un primer momento, desde luego, la guerra presidió el 
nacimiento de los Estados: el derecho, la paz, las leyes han nacido en 
la sangre y el barro de las batallas. Pero por ello no hay que entender 
batallas ideales, rivalidades tales como las que imaginan los filósofos o 
los juristas: no se trata de una especie de salvajismo teórico. La ley no 
nace de la naturaleza, al lado de los manantiales que frecuentan los pri­
meros pastores; la ley nace de las batallas reales, de las victorias, de las 
masacres, de las conquistas que tienen su fecha y sus héroes de horror; 
la ley nace de las ciudades incendiadas, de las tierras devastadas; ella 
nace con los famosos inocentes que agonizan mientras amanece. Pero 
eso no quiere decir que la sociedad, la ley y el Estado sean como el ar­
misticio de esas guerras, o la sanción definitiva de las victorias. La ley 
no es pacificación, ya que bajo la ley, la guerra continúa causando es­
tragos en el interior de todos los mecanismos de poder, incluso en los 
más regulares. Es la guerra aquello que es el motor de las institucio­
nes y del orden: la paz, en el menor de los engranajes, hace sordamente 
la guerra. Dicho de otra manera, hay que descifrar la guerra debajo de 
la paz: la guerra es la cifra misma de la paz. Nosotros, pues, estamos 
en guerra unos contra otros; un frente de batalla atraviesa la sociedad 
en su conjunto, continua y permanentemente, y es ese frente de bata­
lla el que sitúa a cada uno en un campo o en otro. No hay sujeto neu­



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 139

tral. Se es, forzosamente, adversario de alguien" (Foucault, 1975-1976, 
p. 43-44).

Si el denominado discurso histórico político, proponía una suerte de 
continuidad entre la guerra y la política, la violencia y el Estado, la vio­
lencia y el derecho, la proposición de Carl von Clausewitz debe enmar­
carse dentro de la estrategia de cierta filosofía jurídica -que Foucault 
remonta a la obra de Thomas Hobbes (Foucault, 1975-1976, pp. 75­
96)- tendiente a cortar esta línea de continuidad. No obstante, y acla­
rando que se trata de un notable anacronismo hablar de Estado y de de­
recho, quizás el primer intento de neutralizar, desde lo discursivo, esta 
línea de continuidad entre batallas, masacres, violencia y soberanía, se 
encuentra también en el platonismo. En Platón no solamente hay un in­
tento de despegar al saber y las Ideas de toda relación de poder, sino 
que, además, hay un poderoso esfuerzo teórico por desligar a la sobera­
nía de toda violencia.

Giorgio Agamben inicia el capítulo II de la primera parte de Homo 
Sacer /, con un poema de Píndaro que narraba: “E l nomos de todo so­
berano/ de los mortales y de los inmortales/ dirige con una mano po­
derosa entre todas/ justificando al más violento./ Lo juzgo así por las 
obras de Hércules." (Agamben, 1995, pp. 45-46). Del citado pasaje, 
Agamben interpreta que el poeta define la soberanía del nomos a partir 
de una justificación de la violencia, algo que se comprende si se asu­
me la articulación entre justicia (Diké) y violencia (Bía). En Las Leyes 
-que aparentemente representa la última producción teórica de Platón 
y que se trataría de un borrador que Filipo, uno de sus discípulos, trans­
cribió para tornarlo legible-,16 se encuentra una referencia a Píndaro, 
y la apuesta de Platón parece ser la erradicación del componente vio­
lento de la justicia, de esta faz violenta de la soberanía. En este orden 
de ideas, es que cuando Clinias el Cretense y el Ateniense discuten so­
bre los títulos habilitantes para gobernar y el Ateniense refiere a aquél 
que establece que quien sea más fuerte mande y quien sea más débil 
obedezca, se aclara que dicho título “ es el que está más extendido en­
tre todos los seres vivos y se da conforme a naturaleza, según dijo en 
otro tiempo el tebano Píndaro. Pero el mayor de todos los títulos será 
a lo que parece el sexto, que ordena al ignorante ir detrás y al pruden­
te guiar y mandar. Y  esto, ¡oh Píndaro sapientísimo!, no me atrevería 
yo a decir que va contra la naturaleza, sino que es conforme a ella; es

16 Sobre la autenticidad, origen y  ubicación cronológica de Las Leyes, ver (Pabón- Fernán- 
dez-Galeano, 1999, pp. V II- X V III) .



140 Ma u r o  Be n e n te

el mando de la ley sobre los que la aceptan, mando de por sí exento de 
violencia" (Platón, 690b-c).

Como sugiere Agamben al analizar el citado pasaje, “ lo que interesa 
a Platón no es tanto la oposición entre physisy nomos, que estaba en 
el centro del debate sofístico (...), como la coincidencia de violencia y 
derecho que constituye la soberanía. En el pasaje citado de las Leyes, el 
poder de la ley que define como conforme a la naturaleza (katá physirí) 
y esencialmente no violento, porque lo que en verdad le importa a Pla­
tón es precisamente neutralizar la oposición que, tanto para los sofistas 
como (de manera diversa) para Píndaro, justificaba la oposición sobe­
rana de Bfa y Diké (...) Mientras en Platón la ‘ley de naturaleza’ nace, 
pues, para eliminar la contraposición sofística entre physis y nómos y 
excluir la confusión soberana de violencia y derecho, en los sofistas la 
oposición sirve precisamente para fundar el principio de soberanía, la 
unión de Bíay Diké." (Agamben, 1995, pp. 50-51).

De acuerdo con la obra de Platón, en la soberanía, en la ley, en la po­
lítica, no hay violencia. En la obra de Nino tampoco. En la obra de Pla­
tón hay un esfuerzo de despegar la soberanía y la ley de todo rastro de 
violencia. En la obra de Nino, también.

Veamos, en esta línea, el modo en que Nino intenta resolver la deno­
minada paradoja de Ja superfluidad de Ja Constitución y analicemos si 
podría constituirse, con ciertos permisos metodológicos, en un estudio 
de caso de este intento de silenciar la línea continuidad entre violencia 
y derecho.

IV. La superfluidad de la Constitución

Uno de los primeros asuntos que intenta resolver Carlos Nino en 
Fundamentos de derecho constitucional, es lo que denomina parado­

j a  de Ja superfluidad de Ja Constitución, cuya formulación estipula que 
“ ninguna Constitución es relevante para el razonamiento práctico con 
el que justificamos acciones o decisiones” (Nino, 1992:15). Nino se 
encarga de mostrar y descartar diferentes posibles soluciones a lo que 
supone que hay que solucionar, para luego ensayar su propuesta. Así, 
dice “ defender una teoría procedimental de justificación del gobierno 
democrático que evita el riesgo de la irrelevancia, puesto que el proce­
dimiento propuesto no es considerado legítimo en virtud de ciertos va­
lores sustantivos sino en función de su capacidad epistémica para per­



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 141

mitir acceder a ciertos valores (...) De este modo, una norma jurídica 
de origen democrático se convierte en relevante para el razonamiento 
práctico, no porque en sí misma constituya una razón autónoma para 
justificar una acción o decisión, sino porque constituye un indicio re­
lativamente confiable de cuál es el principio moral válido que estable­
ce tal razón (...) Creo, en efecto, que de este modo puede superarse la 
paradoja de la irrelevancia moral del gobierno y al mismo tiempo pro­
veerse de una justificación de la democracia” (Nino, 1992, pp. 33-34).

Tal como se advierte, el problema de la superfluidad de Ja Consti­
tución se resuelve por la cualidad epistémica del proceso democrá­
tico del cual la constitución emana. No obstante, Nino muestra que mu­
chos de los procesos de redacción de textos constitucionales -entre los 
que nombra el caso argentino y el estadounidense- no tuvieron aquella 
validez de origen ya que no fueron producto de ningún proceso demo­
crático. Sin embargo, ello no es motivo para descartar la relevancia de 
la Constitución: aunque el origen democrático de las normas pueda ex­
plicar dicha relevancia, “no parece que pueda explicar la de buena par­
te de las Constituciones, como la Argentina o la de Estados Unidos. Si 
tales Constituciones son relevantes para el razonamiento práctico jus- 
tificatorio, como el de los jueces, ello debe serlo con independencia de 
que se originen en un procedimiento legítimo” (Nino, 1992, p. 34).

Ante este diagnóstico, ante el panorama que muy lejos está de situar 
a la Constitución como emergente de un proceso democrático, Nino no 
detiene su análisis y desecha todo proyecto de resolución de la para­
doja. Nunca hubiera hecho algo así. En lugar de detenerse ante la vio­
lencia que mancha el origen de la Constitución, que tiñe cada uno de 
sus artículos, Nino propone mirar hacia otro costado. Nino no era un 
genealogista, no buscaba la sangre con la que se redactaron los artícu­
los de la Constitución. Nino no reía de la solemnidad del origen. Muy 
por el contrario, la buscaba. Nino no indagaba en el trasfondo de bata­
llas, de engaños, que asoman en cada artículo, en cada coma, del tex­
to constitucional. Muy por el contrario -y tal como lo sugiere el título 
de su voluminosa obra-, Nino indagaba para hallar algo bien distinto: 
Fundamentos. Es así que propone que la solución a la paradoja está 
dada por la adopción de un razonamiento escalonado en dos niveles: 
1) el primero alude a las razones que permiten ubicar a la Constitución 
como expresión y a la vez estructurador de un consenso democrático17

17 Así Nino afirma que “(e)n el nivel primero y más básico se deben articular las razones que 
legitiman o no la práctica social constituida por la presente Constitución. Aquí rige el princi-



142 Ma u r o  Be n e n te

y; 2) el segundo, al que sólo se accede en caso de que el primer escalón 
resulte satisfactorio, refiere a la aplicación de la Constitución para jus­
tificar decisiones o acciones (Nino, 1992, pp. 70-77). De algún modo, 
es silenciando el origen bajo, oscuro, violento del texto constitucional 
-haciendo como sí no existiese- y, proponiendo este razonamiento es­
calonado en dos niveles, la manera en la cual Nino resuelve el proble­
ma de la superfluidad de Ja constitución y silencia toda mueca que ría 
de la solemnidad del origen.

Bibliografía

Agamben, Giorgio (1995), Homo Sacer I. E l poder soberano y  la nuda 
vida, trad. de A. G. Cuspinera, Pre-textos, Valencia, 1998.

___________  (2008),. Signatura rerum. Sobre el método, trad. de F.
Costa y M. Ruvitoso, Adriana Hidalgo, Buenos Aires 2009. 

Arrimada, Lucas (2008), “Constitucionalismo, concepciones de la de­
mocracia y diseño institucional: Sobre frenos, puentes y motores en 
la democracia deliberativa” en AA.VV. Homenaje a Carlos S. Nino, 
La Ley, Buenos Aires, 2008, pp. 247-268.

Derrida, Jacques (1964), “Cogito e historia de la locura” en La escritu­
ra y  la diferencia, trad. de P. Peñalver, Anthropos, Barcelona, 1989, 
pp. 47-89.

Eggers Lan, Conrado (1971), “ Introducción a la lectura del Fedón" en 
Platón, Fedón, Eudeba, Buenos Aires, 2006, pp. 13-122.

Foucault, Michel (1954), “ Introduction” en Dits et écrits I, Gallimard, 
Paris, 2001, núm. 1, pp. 93-147.

___________ (1961), Historia de la locura en la época clásica I, trad.
de Juan José Utrilla, FCE, México D.F., 1982.

___________ (1964), Nietzsche, Freud, Marx en AA. VV., Colloque de
Royaumont, Les éditions minuit, 1967, Paris, pp. 183-200.

pió de las razones sustantivas y procedimentales ( .. .)  que permiten ubicar a la Constitución en 
un continuo de legitimidad conformado por el grado en que, por un lado, ella sea expresiva de 
un consenso democrático que resulte de una deliberación lo más amplia y libre posible, y siente 
las bases para la formación de ese consenso y  la estructuración de la precedente deliberación en 
relación a la norma de inferior jerarquía; por otro lado, es también relevante el grado en que la 
Constitución reconoce derechos fundamentales que son prerrequisitos para la formación de un 
consenso que tenga suficiente calidad epistemológica” (Nino, 1992, p. 70).



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 143

___________ (1966), Les mots et les choses, Gallimard, Paris, 1966.
___________ (1969), L archéologie dusavoir, Gallimard, Paris, 1996.
___________ (1969b), “Ariane s'est pendue” en Dits et écrits Galli­

mard, Paris, 2001, núm. 64, pp. 795-799.
___________ (1970a), “Theatrum philosophicum” en Dits et écrits I,

Gallimard, Paris, 2001, núm. 80, pp. 943-967.
___________ (1970b), El orden del discurso, trad. de Alberto González

Troyano, Tusquets, Buenos Aires, 2005.
___________ (1971), “Nietzsche, la généalogie, rhistoire” en Dits et

écrits I, Gallimard, Paris, 2001, núm. 84, 1004-1024.
___________  (1973), “Le verité et les formes juridiques” en Dits et

écrits I, Gallimard, Paris, 2001, núm. 139, 1406-1415.
___________ (1975-1976), i l  faut défendre la société, Gallimard- Seuil,

Paris, 1997.
___________ (1976), “Entretien avec Michel Foucault (realisé par A.

Fontana y P. Pasquino),” en Dits et Écrits II, Gallimard, Paris, 2001, 
núm. 192, pp. 140-160.

___________ (1977-1978), Seguridad, territorio, población, trad. de H.
Pons, FCE, Buenos Aires, 2006.

___________ (1979), “ Omnes est singulatim: vers une critique de la rai-
son politique” en Dits et écrits II, Gallimard, Paris, 2001, núm. 291, 
pp. 953-980.

___________ (1981-1982), Hermenéutica del sujeto, trad. de H. Pons,
FCE, Buenos Aires, 2006.

___________ (1982), “Les techniques de soi” en Dits et écrits II, Galli­
mard, Paris, 2001, núm. 363, pp. 1602-1632.

___________ (1982-1983), El gobierno de sí y  de los otros, trad. de H.
Pons, FCE, Buenos Aires, 2009.

___________ (1983), “ On the genealogy of ethics: An overview of work
in progress" en Dreyfus, Hubert, Rabinow, Paul, Michel Foucault: 
beyond structuralism and hermeneutics, The University of Chicago 
Press, Chicago, 1983, pp. 229-252.

___________ (1984a), Historia de la sexualidad 2: E l uso de los place­
res, trad. de U. Guiñazú, Siglo XX I, México DF, 2005.

___________ (1984 b), Historia de la sexualidad 3: La inquietud de sí,
trad. de T. Segovia, Siglo XX I, Buenos Aires, 2003.

Gargarella, Roberto (1995), “Crisis de representación y constituciones 
contramayoritarias", isonomía: Revista de Teoría y  Filosofía Políti­
ca, N° 4, México D.F., 1995, pp. 89-108.



144 Ma u r o  Be n e n te

___________ (1998), “Representación Plena, deliberación e imparciali­
dad” en Elster, Jon (Comp.), La Democracia Deliberativa, Gedisa, 
Barcelona, 2001, pp. 323-345.

Garzón Valdés, Ernesto (2008), “Palabras preliminares” en AA. V V , 
Homenaje a Carlos S. Nino, La Ley, Buenos Aires, 2008, pp. XIII- 
XVIII.

Godoy Arcaya, Oscar (1990), “Analítica del poder: en tomo a Michel 
Foucault” en Revista Estudios Públicos n°40, Santiago de Chile, 
1990, pp. 101-135.

Habermas, Jürgen (1983), Conciencia morai y  acción comunicativa, 
trad. de R. García Cotarelo, Península, Barcelona, 1996.

Hernández Castellanos, Donovan Adrián (2008), “Foucault y la genea­
logía nietzscheana: cuerpos, pasiones y azares” en AA. VV., Michel 
Foucault. Reflexiones sobre ei saber, ei poder, la verdad y  las prácti­
cas de sí, México, UNAM, México, 2008, pp. 61-68.

López Farjeat, Luis Xavier (2000), “Genealogía y verdad. Sobre 
Nietzsche y Foucault” en Revista Tópicos, núm. 19, Santa Fe, 2000, 
pp. 233-250.

Moro Abadía, Oscar (2009), “Aporías genealógicas: Nietzsche, Fou­
cault y los límites del historicismo radical” , Thémata. Revista de F i­
losofía, núm. 41, Sevilla, 2009, pp. 239-254.

Nino, Carlos Santiago (1984), Ética y  derechos humanos. Un ensayo 
de fundamentación, Paidós, Buenos Aires, 1984.

___________ (1988), “ Constructivismo epistemológico: Entre Rawls y
Habermas” en Revista Doxa núm. 5, Alicante, 1988, pp. 87-105.

___________ (1989a), Ética y  derechos humanos. Un ensayo de funda-
mentación, 2° edición, Astrea, Buenos Aires, 1989.

___________ (1989b), “Constructivismo epistemológico: Entre Rawls
y Habermas” en El constructivismo ético, Madrid, Centro de Estu­
dios Constitucionales, 1989, pp. 93-110.

___________ (1989c), “La paradoja de la irrelevancia moral del gobier­
no y el valor epistemológico de la democracia” en El constructivis­
mo ético, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1989, pp. 
113-133.

___________ (1992), Fundamentos de derecho constitucional, Astrea,
Buenos Aires, 2002.

___________  (1996), La constitución de la democracia deliberativa,
trad. de R. Saba, Gedisa, Barcelona, 1997.



E l  Pla to n is m o  en l a  De m o c r a c ia  De l ib e r a t i v a  de Nino 145

Pabón, Juan Manuel, Femández-Galiano, Manuel (1999), “ Introduc­
ción" en Platón, Las Leyes, Centro de Estudios Políticos y Constitu­
cionales, Madrid, 1999.

Platón (57a- 188c), Fedón, trad. de C. Eggers Lan, Eudeba, Buenos 
Aires, 2006.

___________ (327a- 621d), República, trad. de A. Camarero, Eudeba,
Buenos Aires, 1972.

___________ (624a- 969d), Las Leyes, trad. de J. M. Pabón y M. Fer-
nández-Galiano, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
Madrid, 1999.

Porati, Armando (1999), “Teoría política y práctica política en Platón” 
en Borón,Atilio (comp.), La filosofía política clásica, Clacso-Eude- 
ba, Buenos Aires, 1999, pp. 37-95.

Rorty, Richard (1985), “ Solidaridad u Objetividad” , trad. de J. Vigil 
Rubio en Objetividad, relativismo y  verdad. Escritos filosóficos I, 
Paidós, Barcelona, 1996, pp. 39-56.

Sánchez, Cecilia (1996), “Nietzsche y Foucault. Verdad, invención y 
política" en Revista de la Academia, núm. 2, 1996, pp. 39-50.

Wolin, Sheldon (1960), Política y  perspectiva. Continuidad y  cambio 
en el pensamiento político occidental, trad. de A. Bignami, Amo- 
rrortu, Buenos Aires, 1974.

Recepción: 22/04/2011 Aceptación: 11/11/2011


