EL PLATONISMO EN LA DEMOCRACIA
DELIBERATIVA DE CARLOS NINO*

Mauro Benente**

Resumen

En el presente trabajo se realiza una breve presentacion de la teoria de la de-
mocracia deliberativa, tal como la describe Carlos Santiago Nino. En particular,
se sugiere que la idea de democracia deliberativa como sucedaneo de un discur-
so moral que nos permite acceder a la verdad moral adolece de un platonismo en
sentido fuerte, segun el cual la verdad esta fuera de las relaciones sociales, y de
un platonismo en sentido débil, segun el cual la verdad es ajena a toda relacion de
poder.
Palabras clave: deliberacion, verdad moral, ideas, genealogia, derecho

Abstract

A brief presentation of the theory of the deliberative democracy, as described
by Carlos Nino, is made in tliis work. Specifically, the work suggests tliat the idea
of deliberative democracy as a substitute of a moral discourse that allows us to ac-
cess to moral truth suffers from Platonism in a strong sense, according to which
truth is out of social relationships, and suffers from Platonism in a soft sense, ac-
cording to which truth is outside of all powers relations.
Keywords: Deliberation, moral truth, ideas, genealogy, law.

I. Introduccién

esde la década de 1980, pero con una fuerte intensificacion du-
Drante la segunda mitad de la década de 1990, decenio en el cual
se publica una obra fundamental como Facticidady validez, la teoria
de la democracia deliberativa comienza a ganar un importante terre-

* EIl presente trabajo es una version reformada y acotada de “Democracia deliberativa, pla-
tonismo y negacién de la violencia del derecho. Nino, Gargarella y Michel Foucault", ponencia
que presenté en el VCongreso Latinoamericano de Ciencia Politica, desarrollado en Buenos A i-
res enj ulio de 2010. Debo agradecer a Lucas Arrimada, Ana Clara Piechestein, Juan Nieto, Se-
bastian Guidi, Nicolas Tauber, Victoria Ricciardi, MAximo Lanousse y muy especialmente a Ro-
berto Gargarella por las criticas y comentarios sobre aquella ponencia.

** Universidad de Buenos Aires (UBA) - Instituto de Investigaciones Juridicas y Sociales
A.L. Gioja. Correo electrénico: maurobenente@yahoo.com

ISONOMIA No. 36 /Abril 2012


mailto:maurobenente@yahoo.com

118 Mauro Benente

no dentro de las vertientes de la filosofia politica que vuelcan su mira-
da hacia el valor de la democracia o, si se quiere, hacia la democracia
como valor. En Argentina, ha sido la prosa de Carlos Santiago Nino
—-también con cierta presencia en el contexto anglosajon y espafol-1 la
que ha introducido la perspectiva de la democracia deliberativa, pers-
pectiva que en la actualidad resulta tan seductora.

En el presente trabajo mi intencién sera esbozar de modo bastan-
te superficial la nocién de la democracia deliberativa presentada por
Nino, poniendo énfasis en la idea de democracia como mecanismo su-
cedaneo del discurso moral en el objetivo de acceder a la verdad en
términos morales. Segun diré, esta propuesta guarda numerosas afini-
dades con aquello de denominaré platonismo en sentido fuerte, es de-
cir con una aproximacion tedrica que sitda a la verdad por fuera de las
relaciones sociales. En este punto, mi intencidon serd comparar el lugar
que tiene la verdad en términos morales para Nino con las jdeas que
pueden rastrarse en dos obras centrales del pensamiento del Platon: Fe-
dony Republica.

En segundo lugar, y para el caso que lo anterior no sea compartido,
me interesara sugerir, valiéndome de pasajes fragmentarios de la obra
de Michel Foucault, que la teoria de la democracia deliberativa pro-
puesta por Nino adolece de lo que podria denominarse platonismo en
sentido débil, es decir, que podria inscribirse dentro de una tradicion
tedrica que supone a la verdad y al saber como distintos y distantes de
toda relacién de poder. Asimismo me interesara mostrar que, del mis-
mo modo que Platdn se esforzaba por desarticular la continuidad entre
soberaniay violencia, Nino se esfuerza por cortar la linea que une a la
violencia con el derecho.

II. Democracia deliberativa

Una aproximacion minima a la concepcion deliberativa de la demo-
cracia que postula Carlos Santiago Nino y que retoma en la actualidad
-también en Argentina-, Roberto Gargarella, sugiere que las decisio-
nes politicas deben adoptarse luego de un amplio proceso de discu-
sion colectiva, en el cual deben participar todos los posibles afectados,
quienes deben brindar sus puntos de vista y, sobre todo, sus buenas ra-

1 Una resefia de los congresos, tesis y homenajes a Nino en el ambito anglosajén y espafiol,
puede consultarse en (Garzén Valdés, 2008, p. XVII).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 119

zones y argumentos. Deben considerarse legitimas, de acuerdo con esta
primera aproximacion, solo aquellas normas precedidas de un deba-
te con las caracteristicas descriptas. Asimismo, y ya presentado un se-
gundo elemento de esta aproximacion minima, Gargarella afirma que
las decisiones politicas deben ser imparciales y una norma sélo cumple
con el requisito de la imparcialidad cuando se adopta no para favore-
cer un grupo determinado de personas, sino porque se considera que su
contenido es el masjusto, tomando en consideracién todos los intere-
ses involucrados (Gargarella, 1995, pp. 91-92; 1998, pp. 324-326). Si
bien los desarrollos de Gargarella tienen varias lineas de continuidad
-y algunas de ruptura- con los trabajos de Nino y resultan Utiles para
brindar una definicion minima de democracia deliberativa, a continua-
cion trabajaré sobre la obra de Nino.

De acuerdo con Nino, pues, la democracia deliberativa es el sistema
mas propicio para alcanzar la imparcialidad de las decisiones, ya que
permite el debate publico, siendo éste el mejor método para acceder al
conocimiento de la verdad moral, de la decision masjusta. Esto es asi
porque permite que todos los potencialmente afectados por una deci-
sion opinen y arguyan sobre la racionalidad de las medidas a adoptar,
posibilita que los argumentos se perfeccionen, se contemplen todos los
supuestos de hecho a tener en cuenta, se detecten los errores de razona-
miento, entre otras ventajas. No obstante, ésta soOlo es la superficie de
un discurso méas profundo, mas complejo, pero también méas escarpado
y problematico.

Ya en la primera edicién de Eticay derechos humanos, publicada en
1984, Nino establecia un importante nexo entre la democraciay el dis-
curso moral, asunto sobre el que avanzara en los afios subsiguientes.
Alli, a modo de hipotesis proponia que “ademas de ser el régimen que
mejor promueve su expansion, la democracia es un sucedaneo del dis-
curso moral” (Nino, 1984, p. 239). Recordemos que para Nino, “el dis-
curso moral es una técnica para convergir en acciones y actitudes so-
bre la base de la adopcion libre y compartida de los mismos principios
para guiar esas acciones y actitudes" (Nino, 1984, p. 239). Tal como
quedara mas claro en “Constructivismo epistemoldgico: entre Rawls y
Habermas", (Doxa, 1988), Nino detecta en la democracia, y mas espe-
cificamente en la democracia deliberativa, un mecanismo, una practi-
ca social capaz de acceder al conocimiento moral, a la verdad en senti-
do moral (Nino, 1988, p. 87). Esta tesis, resumida bajo la impronta de
las ventajas epistémicas de la democracia deliberativa, sera sostenida



120 Mauro Benente

por Nino hasta sus ultimos escritos, algo que notoriamente puede de-
tectarse en el capitulo 5 de la Constitucion de la democracia delibe-
rativa obra postuma, guarda muchas similitudes con el citado ensayo
de 1988, ya que propone, luego de insistir en la interconexiéon entre la
moral y la politica, que “el valor de la democracia reside en su natura-
leza epistémica con respecto a la moralidad social (...) unavez hechos
ciertos reparos, se podria decir que la democracia es el procedimiento
mas confiable para acceder al conocimiento de los principios morales”
(Nino, 1996, p. 154).

Teniendo en cuenta lo anterior, nuestro autor denomina su propues-
ta tedrica como constructivismo epistemoldgico. Proponiéndose como
una teoria intermedia a las posturas de John Rawls y Jirgen Haber-
mas, presenta una tesis ontoldgica y una tesis epistemoldgica sobre la
verdad moral. Nino da cuenta de una tesis ontoldgica que le atribuye
a Rawls, segun la cual “la verdad moral se constituye por la satisfac-
cion de presupuestos formales inherentes al razonamiento practico de
cualquier individuo, en particular el presupuesto de acuerdo al cual un
principio moral es valido si es aceptable para todas las personas que se
encuentren bajo condiciones ideales de imparcialidad, racionalidad y
conocimiento de los hechos relevantes” (Nino, 1996, p. 160-161) A su
vez, le atribuye a Rawls una tesis epistemoldgica consecuente de aque-
lla tesis ontoldgica, que estipula que “el conocimiento de la verdad mo-
ral se alcanza so6lo por medio de la reflexion individual. La discusion
con otros es un elemento auxiliar Gtil de la reflexion individual pero, en
definitiva, debemos actuar ineludiblemente de acuerdo con los resulta-
dos finales de esta ultima” (Nino, 1996, p. 161).

En segundo lugar, a Habermas -de quien solamente cita el capitu-
lo “Etica del discurso” de Conciencia moraly accién comunicativa-2
también le atribuye una tesis ontoldgica y una consecuente tesis episte-
moldgica. De acuerdo con la primera, pues, “la verdad moral se cons-
tituye por el consenso que resulta de la practica real de la discusion
moral cuando se lleva a cabo de acuerdo con algunas restricciones pro-
cesales acerca de los argumentos que se esgriman” (Nino, 1996, p.
161). A su vez, la tesis epistemoldgica atribuida a Habermas sostiene

2 Es de destacar que Conciencia moral!y accién comunicativa se publicé dos afios mas tarde
que Teoria de ia accién comunicativa, pero a diferencia de la complejidad y la extension de esta
Gltima, la primera no es mas que una compilacién de cuatro breves trabajos. En particular “Etica
del discurso. Notas sobre un programa de fundamentacién” es un articulo meramente introduc-
torio que, tal como aclara el propio Habermas, “pretende ayudar a esclarecer la propuesta de la
ética discursiva" (Habermas, 1983:7).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 121

que “el método de discusidon y decision colectiva es la Gnica forma de
acceder a la verdad moral, ya que la reflexion monolégica es siempre
distorsionada por el sesgo del individuo en favor de su propio interés o
el interés de la gente cercana a él debido al condicionamiento contex-
tual y a la dificultad insuperable de ponerse uno mismo en la situacion
de otro. Sélo el consenso real logrado después de un amplio debate con
pocas exclusiones, manipulaciones y desigualdades es una guia con-
fiable para tener acceso a los mandatos morales” (Nino, 1996, p. 161).
Mas alla de que se pueda acordar o discrepar con las atribuciones
que Nino hace a Rawls y a Habermas, su resefia so6lo me interesa a
efectos de exhibir su postura. Tanto su tesis ontoldgica cuanto su tesis
epistemoldgica son exhibidas como intermedias de las anteriores. Asi,
de acuerdo con la formulaciones expuestas en La constitucién de la de-
mocracia deliberativa, la tesis ontoldgica, postula que “la verdad mo-
ral se constituye por la satisfaccion de presupuestos formales o proce-
sales de una practica discursiva dirigida a lograr cooperacion y evitar
conflictos” (Nino, 1996, p. 161),3mientras que la tesis epistemoldgica
asevera que “la discusion y la decision intersubjetivas constituyen el
procedimiento mas confiable para tener acceso a la verdad moral, pues
el intercambio de ideas y la necesidad de ofrecer justificaciones frente
a los otros no soélo incrementa el conocimiento que uno poseey detec-
ta defectos en el razonamiento, sino que ayuda a satisfacer el requeri-
miento de atencion imparcial a los intereses de todos los afectados. Sin
embargo, esto no excluye la posibilidad de que a través de la reflexion
individual alguien pueda tener acceso al conocimiento de soluciones
correctas, aunque debe admitirse que este método es mucho menos
confiable que el colectivo, debido a la dificultad de permanecer fiel ala
representacion de los intereses de otros y ser imparcial' (Nino, 1996,
p. 161).4Asimismo, y tal como desarrollaré hacia el final del trabajo,

3 En “Constructivismo epistemolégico”, habfa brindado una formulacién algo méas extensa:
“la verdad moral se constituye por presupuestos formales o procedimentales de una practica so-
cial destinada a cooperar y evitar conflictos sobre la base de convergencia de acciones y actitu-
des dada por el consenso en la aceptaciéon de principios para guiar la conducta. Entre esos pre-
supuestos de la practica social del discurso moral esta el de que un principio es valido cuando
es aceptable o no rechazable por todos en condiciones de imparcialidad, racionalidad y conoci-
miento de los hechos" (Nino, 1988, p. 99; 1989b, p. 104).

4En el mismo sentido, y haciendo hincapié en las dificultades para ponerse en lugar de otro,
en “La paradoja de la irrelevancia moral del gobierno y el valor epistemolégico de la democra-
cia”, Nino sostenia que “(e)ste enfoque implica que la democracia tiene valor epistemoldgico
como un método adecuado de conocimiento moral, ya que ella incluye esencialmente la discu-
sién y el acuerdo mayoritario, que son formas de aproximarse a la verdad moral. Por contrapo-



122 Mauro Benente

este anclaje epistemolégico no solamente permite a Nino fundamentar
la teoria de la democracia deliberativa sino que ademas le permite re-
solver la denominada paradoja de la superfluidad de Ja Constitucion.

Ahora bien, atento a este postulado segun el cual la democracia de-
liberativa seria un sucedaneo del discurso moral, seria el procedimien-
to mas confiable para acceder a la verdad moral, Nino reconoce que la
dificultad mas grande de su proyecto tedrico no es otra que institucio-
nalizar su tesis epistémica, esto es, impregnar a las instituciones demo-
craticas del valor epistémico del proceso informal de discusion moral
(Nino, 1996, p. 196).5No obstante, y segin me interesara dar cuenta,
los problemas no estan en el modo de trasladar, en el modo de empapar
del valor epistémico de la discusion informal a las instituciones demo-
craticas, sino gue los problemas se encuentran dentro de los presupues-
tos mismos de su teoria.

En su tesis ontoldgica, Nino proponia que la verdad moral debia
cumplir con algunos requisitos formales: uno de ellos era el de la im-
parcialidad (Nino, 1988, p. 99; 1989, p. 104; 1996, p. 164). Ahora
bien, nuestro autor afirma explicitamente que “la teoria epistémica de
la democracia depende de ciertas hip6tesis. Una es que la falta de im-
parcialidad no se debe a menudo a inclinaciones egoistas de los actores
en el proceso social y politico, sino a mera ignorancia acerca del conte-
nido de los intereses de los demés" (Nino, 1996, p. 168).6

Tomemos seriamente lo anterior y pensemos, pues, en la situacion
mas dramatica que atraviesa a la Argentina -donde Nino naci6-, a Bo-
livia -donde Nino falleci6-, o a cualquier otro Estado latinoamerica-

sicion a lo que llevamos dicho, se infiere que un individuo que llega a una conclusién moral en
forma irreflexiva o ain mediante una reflexién aislada, sin confrontacién mediante discusién
con otros individuos con intereses y rasgos distintos que pueden verse afectados por esa conclu-
sién, tiene pocos titulos para presumir que esa conclusidn habria sido aceptada undnimemente
por todos los afectados en condiciones ideales. Aunque no imposible es muy dificil que alguien
dé el debido peso a los deseos y necesidades de todos los afectados por un curso de accién sin
una previa confrontacion con ellos. También la discusion con otros suele poner de manifiesto
nuestras deficiencias en la informacién y en el razonamiento que conduce a cierta posicion mo-
ral" (Nino, 1989c, p. 131).

5Esta preocupaciéon es también recogida en algunos seguidores de la obra de Nino (Arrima-
da, 2008, p. 254).

6 En la actualidad, en este mismo orden de ideas, Roberto Gargarella sugiere que “puede
aducirse que las decisiones son a menudo «parciales» a causa de la ignorancia respecto de los
intereses o preferencias reales de los otros. Se puede llegar a decisiones no neutrales no en vir-
tud del interés propio o de la parcialidad de quienes toman las decisiones, sino porque no se ha
comprendido bien de qué modo otras personas evalGan ciertas opciones” (Gargarella, 1998, p.
324).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 123

no: la pobreza, la exclusion, la marginacion, la desocupacion, el ham-
bre. Supongo que Nino debiera atribuir esta situacién a que los actores
politicos y econdmicos dominantes desconocen esta realidad y por ello
las decisiones no vienen siendo, desde la fundacion del Estado Argen-
tino o de cualquier otro Estado latinoamericano -y excepto algun caso
en particular-, imparciales. Es decir, el problema, desde la perspecti-
va de Nino, radicaria en que los actores politicos no serian egoistas, no
estarian defendiendo intereses de sectores econdmicos concentrados,
sino que se trataria, simplemente, de un problema de desconocimien-
to: no saben, desconocen, ignoran que hay cordones de pobreza alre-
dedor de todas las ciudades latinoamericanas. Que en las villas miseria
no hay agua potable, ni luz, ni gas; que los chicos caminan descalzos
por las calles y que no caminan hacia la escuela sino hacia un trabajo
precario. Todo ello seria, si tomamos seriamente la propuesta de Nino,
producto de un mero desconocimiento de una situacion que facilmen-
te podria remediarse dialogando, conversando, informando sobre aque-
llo que los actores politicos y econémicos desconocen. En la misma li-
nea, Nino avanza ain masy postula que “el error en el juicio acerca de
los intereses de un grupo social particular es a menudo debido a una
ética perfeccionista que sostiene que los intereses de la gente no nece-
sariamente coinciden con sus elecciones. En lugar de ello, estos inte-
reses podrian ser mejor perseguidos por las personas si ellas tuvieran
un mejor conocimiento acerca de los datos facticos relevantes” (Nino,
1996, p. 169). Nuevamente. ;(Nino esta pensando en que no se provee
de estufas -y muchas veces ni siquiera de vidrios para las ventanas- a
las escuelas que funcionan en las villas de emergencia porque se desco-
noce que el “dato factico relevante” de que alli hace frio, mucho frio?
Tal vez uno podria ser menos duro en las criticas hacia Nino -aunque
creo que los propios desarrollos del autor permiten esta dureza-y pos-
tular que el desconocimiento de los actores politicos (y econémicos)
no refiere a la situacién de pauperismo que sufren grandes sectores de
la poblacion, sino que el desconocimiento apunta a como solucionar la
problemética. Es decir, el desconocimiento -que se solucionaria con el
intercambio de razones- radicaria en si la situacién de pobreza puede
solucionarse, por ejemplo, con medidas que tiendan al libre mercado o
que tiendan a la intervencion estatal de la economia. No obstante, creo
que incluso siendo menos radical en las criticas hacia Nino, el proble-
ma se mantiene puesto que éste esta dado por el registro en el que sitia



124 Mauro Benente

lo politico: un registro que tiene que ver con razones, saberes y verda-
des y no con relacion de fuerzas, disputas e intereses.

Si bien entiendo que lo anterior muestra cierta debilidad en la pro-
puesta tedrica de Nifio, es el momento de avanzar sobre lo que lo que
propongo denominar platonismo en sentido fuerte.

I1l1.La busqueda de la verdad y la imparcialidad. El platonismo
a. Elplatonismo en sentido fuerte

Tal como adelantaba, como fundamento de aquellas aproximaciones
minimas de democracia deliberativa existia un discurso mas comple-
jo: el de sus ventajas epistemoldgicas, el que concibe a la democracia
coOmo un proceso, el mejor proceso para acceder a un lugar preciado, al
que pocos parecen alcanzar. La democracia deliberativa parece ser el
mejor camino para el altar, para el altar de la verdad moral. De lo que
se trata es, pues, de un procedimiento para acceder a algo que no esta
entre nosotros, algo que hay que ir a buscar, que llamamos verdad mo-
ral, y la democracia deliberativa seria el mejor método para acceder a
ella. No obstante no se trata del Unico medio para encontrarla ya que,
tal como se detecta en el enunciado de su tesis epistemoldgica, y como
puede leerse en la segunda edicion de Eticay Derechos Humanos* ()&
discusion es un buen método, aunque falible, para acercarse ala verdad
moral" (Nifio, 1989a, p. 390).

Afirmar que el resultado de la discusion puede no dar la guia para
acceder al cofre de la verdad, sugerir que puede alcanzarse sin este pro-
ceso dialégico, que se puede acceder a su escondite individualmente,
implica sostener que el cofre esta fuera, separado del &mbito de discu-
sion. Se encuentra por fuera, lejos, alejado de las relaciones sociales.
Mediante un tipo determinado de relacién como es el didlogo se puede
acceder al tesoro, pero no hay garantia de ello. También, aunque con
menos garantias, se puede acceder en soledad. El tesoro de la verdad
moral en Carlos Nino se sitla, creo, en un lugar similar al de las Ideas
en el discurso platonico.

Tal vez las dos obras en las cuales puede detectarse con mayor flui-
dez la teoria de las Ideas de Platon, sean Fed6n y Republica, dialogos
del denominado periodo de madurez de Platén, y posiblemente siendo
Feddn anterior a Republica (Eggers Lan, 1971, p. 30). El primero de



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 125

ellos narra la conversacion que mantiene Sécrates con Cebes y Sim-
mias poco antes de que el primero proceda a beber la copa de cicutay,
estando Feddn alli presente, es quien relata la conversacion a Equécra-
tes. De acuerdo con la narracidn, Sécrates intenta probar la tesis de la
inmortalidad del almay para ello utiliza, entre otras estrategias, lo que
se conoce como la teoria de las Ideas o de las Formas. Muy sim plifica-
damente, puede decirse que Platén escinde la realidad en un plano sen-
sible y otro inteligible, siendo que la realidad de los elementos presen-
tes en el primero de los planos depende del grado de participacion que
los elementos ideales tengan en aquellos. Asimismo, en comparacion
con la plenitud de las ideas del mundo inteligible, las cosas del mun-
do sensible siempre se muestran como deficientes (Porati, 1999, p. 69).

De acuerdo con lo anterior, en Feddn, Platon le hace a Sdcrates pre-
guntarse:

¢decimos que hay algo igual? No me refiero a un lefio igual a otro lefio,
ni a una piedra igual a otra piedra, ni a ninguna otra cosa de esa indole,
sino a algo distinto, fuera de todas esas cosas, lo Igual-en-si (...) no son
lo mismo las cosas iguales y lo Igual-en-si (...) Por consiguiente antes
de que comenzaramos a ver, oir o percibir de las demas maneras, nece-
sariamente hemos adquirido el conocimiento de lo que es lo Igual-en-si,
si es que vamos a referir a él las cosas iguales que percibimos, en el pen-
samiento de que todas desean ser como aquello, pero le son inferiores”
(Platon, 74a-75hb).

De algun modo podriamos afirmar que aquello que percibimos, que
accede a nosotros a través de los sentidos, tiene un status epistemolo-
gico inferior respecto de aquello a lo que hemos accedido a través del
pensamiento: las /eas estaticas, eternas y universales que se encuen-
tran en un plano inteligible.

Lo anterior sera desarrollado con mayor profundidad en Republica
a través tanto del paradigma de la linea cuanto de la alegoria de la ca-
verna. El tema abordado y problematizado en Republica es la Idea de
Justicia, la Idea de Bien, y Platon intenta desarrollar la utopia una po-
lisjusta, de una polis cuyo fundamento Ultimo sea,justamente, la Idea
de Bien. En el dialogo, y en vistas a mostrar los procesos mentales ido-
neos para acceder a la verdadera Idea de Bien, Platon le hace suge-
rir a Socrates el trazo de una linea que habria que separar en dos par-
tes desiguales. En una de las ellas, en el campo de lo visible, se ubican



126 Mauro Benente

las imagenes y los objetos, siendo que las operaciones para acceder a
ellos serian la imaginacion (eikasfa) y la creencia (pfstis), ambas confi-
gurantes de la opinién (doxa). En la segunda parte de la linea, esto es,
en el plano inteligible, el desarrollo se vuelve mas complejo, pero po-
dria sostenerse que en el nivel inferior estarian las ideas matematicas y,
en el superior, las ideas. Para acceder a las primeras, la operacion ido6-
nea seria el pensamiento discursivo o entendimiento (didnoia) mien-
tras que a las segundas Unicamente seria posible acceder a través del
pensamiento intuitivo o inteligencia (ndesis) (Platon, 509d-511€).7

El trazo del paradigma de la linea dibuja los obstaculos a sortear
hasta llegar a conocer la idea de Bien. Esto ser4 nuevamente puesto en
juego en Republica, pero bajo un formato alegérico. No es el momento
para reproducir el conocido relato de la caverna -mucho méas conoci-
do que el paradigma de la imea-, pero si me interesa rescatar la inter-
pretacion de la narracion alegorica que se pone en la boca de Sdocrates,
quien argumenta sobre

la imagen precisa a que debemos ajustar, por comparacion, lo que he-
mos dicho antes: el antro subterraneo es este mundo visible; el resplan-
dor que lo ilumina es la luz del Sol; si en el cautivo que asciende a la
region superior y la contempla te figuras al alma que se eleva al mun-
do inteligible, no te engafiaras sobre mi pensamiento, puesto que deseas
conocerlo (...) En los Gltimos limites del mundo inteligible, esta la idea
del bien, que se percibe con dificultad, pero que no podemos percibir sin
llegar a la conclusion de que es causa universal de cuanto existe de rec-
to y de bueno: que en el mundo visible crea la luz y el astro que la dis-
pensa; que en el mundo inteligible, engendray procura la verdad y la in-
teligencia, y que, por lo tanto, debemos tener fijos los ojos en ella para
conducimos sabiamente, tanto en la vida privada como en la publica"
(Platon, 517a-517h).

7  Como bien explica Porati, “(e)l pensamiento matematico va desde las hipétesis (=sub-pues-
tos) hacia las conclusiones, ayudandose con iméagenes (modelos y diagramas), aunque sepa que
no discurre acerca de ellas sino de las realidades inteligibles que representan. La critica del Pla-
tén es que los matematicos no toman las hipotesis como tales, sino como principios y puntos de
partida absolutos por detras de los cuales no habria nada. Esta falta fundamentacion descalifica
al procedimiento verdadero como conocimiento (cf. 533d). En la seccién superior, en cambio,
la mente, si bien parte de esos supuestos, los reconoce como tales y los usa como apoyo para su
propio camino, através de las ideasy sin recurrir a iméagenes, hacia un principio «no-supuesto»:
el Bien en su funcién de fundamento epistemolégico ultimo. Habiendo aprehendido este princi-
pio incondicionado, puede descenderse de Idea en Idea, fundamentando ahora realmente el co-
nocimiento, inclusive el conocimiento mateméatico" (Porati, 1999, p. 71-72).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 127

Tal como se desprende de este pasaje citado, la Idea de Bien es aque-
llo que debe guiar la conducta tanto en el ambito -que anacrénicamen-
te- podriamos llamar publico cuanto privado. No obstante, esa Idea no
se encuentra entre nosotros, sino que esta depositada en un cofre al que
pocos pueden acceder, al que sélo alcanza, al que Unicamente puede
acudir el Rey-fildsofo, el perfecto guardian. Con la ubicacion de la Va-
dad, de las Ideas, por fuera de la caverna, de las relaciones sociales, de
la historia, se inicia lo que Richard Rorty concibe como una actitud ob-

jetivante, esto es, una busqueda del sentido de las relaciones comunita-
rias a partir de elementos que, paraddjicamente, no hacen referencia a
relaciones humanas. Asimismo, esta actitud supone que alejandose de
las relaciones humanas, es el modo en que se configura el medio mas
apropiado para analizarlas. Rorty sitla la emergencia de esta actitud
objetivante en el pensamiento griego y afirma que

(Na combinacion de la alienacion socratica y la esperanza platdnica da
lugar a la idea del intelectual como alguien que esta en contacto con la
verdadera naturaleza de las cosas, no por medio de las opiniones de su
comunidad, sino de manera més inmediata. Platén formuld la idea de un
intelectual semejante por medio de las distinciones entre conocimiento
y opinidn y entre aparienciay realidad” (Rorty, 1985, pp. 39-40).

Por su lado, trabajando sobre pasajes de Republica y de Gorgias,
Sheldon Wolin propone que en la obra de Platdn, es a partir del grupo
de adeptos que se represente o al cual se debe rendir cuenta, que resul-
ta posible distinguir entre el dirigente democratico y el gobernante pla-
tonico. En el caso del dirigente democratico, el grupo de adeptos esta-
ria integrado por la comunidad, sus necesidades y conflictos, siendo la
actividad propia del gobernante la resoluciéon de sus conflictos y la sa-
tisfaccion de sus necesidades. Muy por el contrario, bajo el paradigma
de gobernante platénico “(a)l atenerse al verdadero arte de gobernar, el
gobernante se adecuaba al conocimiento posibilitado por la filosofia y
cumplia la obligacion de buscar al verdad que tenia el filésofo (...) su
grupo de adeptos no era la comunidad; es decir que su lealtad no era re-
clamada por un grupo politico de adeptos, sino por la Idea de la buena
comunidad” (Wolin, 1960, p. 56).

Segun entiendo, es posible trazar un primer paralelismo entre los de-
sarrollos de Nino y los de Platon. Si en este ultimo, la Idea de bien es



128 Mauro Benente

aquello que debe imperar en el ambito de la polis, en los trabajos de
Nino sera la verdad moral aquello que debe regir las decisiones poli-
ticas. Tanto las ldeas cuanto la verdad moral, se presentan como ele-
mentos que estan fuera del plano sensible, estan guardados en ese cofre
que esta fuera de la caverna, fuera del proceso de didlogo. Es por es-
to que creo que los trabajos de Nino adolecen de aquello que podria de-
nominarse platonismo en sentido fuerte: la verdad en el plano del dis-
curso moral se sitda en el lugar que en el discurso platénico ocupaba la
Idea de Bien. La diferencia, si se quiere, es que mientras en los dialo-
gos platénicos la confianza para acceder al cofre de las Ideas estaba de-
positada en el Rey-filésofo o perfecto guardian, en la prosa de Nino la
confianza esta colocada en el debate de ideas, en la deliberacion, en el
intercambio de argumentos, de razones, es decir, en la democracia de-
liberativa.

Asimismo, y segun intentaré sugerir, los postulados de Nino tam-
bién adolecen de un platonismo en sentido débil que es consecuente de
aquel platonismo en sentido fuerte. Si el platonismo en sentido fuerte
aludia al afuera, a ese lugar donde estarian la verdad en el plano moral
y la imparcialidad, el platonismo en sentido débil alude a un adentro y
supone que junto con aquello que llamamos /deas no esta entretejidas
ningun tipo de relaciones de poder. No solamente el cofre esta fuera
de, sino que ademas, en su interior no hay lugar para las relaciones de
poder. El cofre de las Ideas, de la verdad moral, nada tiene de relacion
con las relaciones de poder, él esta circundado por impolutas razones y
argumentos.

Para construir aquello que denomino platonismo débil, exhibiré al-
gunas referencias dispersas que realiza Michel Foucault sobre la obra
de Platon.

b. El platonismo en sentido débil

Las referencias a Platon en la obra de Michel Foucault estan presen-
tes, principalmente, en conferencias, cursosy libros de finales de la dé-
cada de 1970 y los primeros afios de la década de 1980. Por un lado,
Foucault refiere a los trabajos de Platon -y en especial, aunque no ex-
clusivamente, a Politico- en el marco de sus analisis sobre el poder
pastoral (Foucault, 1977-1978, p. 166-176; 1979, p. 959-962) y, por



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 129

otro lado, los abordajes sobre la obra platdnica aparecen en el contexto
de las reflexiones foucaultianas sobre las tecnologias delyo, y en par-
ticular respecto de la nocién de el cuidado de si (epiméleia heautoll)
(Foucault, 1981-1982; 1982; 1983; 1984a; 1984b). No obstante aqui
me interesara rescatar algunas referencias mas fragmentarias que Fou-
cault le atribuye a Platon y que me permitirdn dar cuenta de esta idea
de platonismo débil, para luego aplicarla a la propuesta de democracia
deliberativa presentada por Nino.

En las primeras obras de Foucault se encuentran escasas referencias,
bastante superficiales, a menudo casi al pasar, sobre Platon y el plato-
nismo -en muchas oportunidades, incluso, la referencia es sobre el pla-
tonismo emergente durante el Renacimiento- (Foucault, 1954, pp. 116-
120; 1961, pp. 53-51, 450-451; 1966, p. 46; 19693, p. 136; 1969b, pp.
796-798; 1970a, pp. 944-945). En este sentido, y a modo de ejemplo, la
ausencia de referencias a Platon, o mas bien al clasicismo en general,
fue el foco de una de las criticas que realiz6é Jacques Derrida a los de-
sarrollos de Foucault en Historia de la locura en la época clasica fue
no haber rastreado la ruptura entre razoény sin razén en el pensamien-
to griego, o incluso mas, haber sostenido que el logos griego no tenia
contrario (Derrida, 1964, pp. 58-62).

Hacia los primeros afios de la década de 1970, las referencias a Pla-
ton en los trabajos de Foucault también resultan sumamente fragmenta-
rias, aunque lejos de ser superficiales, presentan una notable densidad.

Con motivo de hacerse cargo de la catedra de Historias de los sis-
temas de pensamiento en el College de France, el 2 de diciembre de
1970 Foucault pronuncio su leccion inaugural. Alli propuso, a modo de
hipotesis, que “en toda sociedad la produccion de discurso esta a la vez
controlada, seleccionada y redistribuida por cierto nimero de proce-
dimientos que tienen por funcién conjurar sus poderes y peligros, do-
minar el acontecimiento aleatorio y esquivar su pesaday temible ma-
terialidad” (Foucault, 1970, p. 14). A partir de aqui, el autor francés
enumera tres sistemas de control de los discursos: 1) controles exter-
nos; 2) controles internos; 3) un tercer grupo de sistemas de control a
los que no asigna ningin nombre en particular.

Los controles externos funcionan como sistemas de exclusion de de-
terminados discursos, y aluden a la parte del discurso que pone enjue-
go el poder y el deseo (Foucault, 1970, p. 25). Dentro de los controles
externos se encuentran la prohibicidn, la separacidény el rechazoy la



130 Mauro Benente

oposicion entre lo verdaderoy lo falso -también denominada volun-
tad de verdad-. Al referirse a la voluntad de verdad, Foucault aclara
que el sistema de exclusién no opera a nivel proposicional donde las
distinciones no son arbitrarias, sino que en una voluntad de saber con
apoyatura institucional que funciona encuadrando y enmarcando al dis-
curso.8“ Si uno se sitla en el nivel de una proposicion, en el interior de
un discurso, la separacion entre lo verdadero y lo falso no es arbitraria
(...) Pero si uno se sitUa en otra escala, si se plantea la cuestion de sa-
ber cual ha sido y cual es constantemente, a través de nuestros discur-
sos, esa voluntad de verdad que ha atravesado tantos siglos de nuestra
historia, o cudl es en su forma general el tipo de separacion que rige
nuestra voluntad de saber, es entonces, quiza, cuando se ve dibujarse
algo asi como un sistema de exclusién (sistema histérico, modificable,
institucionalmente coactivo)" (Foucault, 1970, p. 19).

Foucault muestra que la separacion entre el discurso verdadero y el
falso esta histéricamente constituida. Es asi que para los poetas grie-
gos del siglo VI a.c. el discurso verdadero era aquél que era pronun-
ciado por quien tenia el derecho y de acuerdo a un ritual determinado,
a la vez que era un discurso que no solamente anunciaba el futuro sino
que contribuia a su realizacion. “Ahora bien, he aqui que un siglo mas
tarde la verdad superior no residia ya mas en lo que era el discurso o
en lo que hacia, sino que residia en lo que decia: llegé un dia en que
la verdad se desplazé del acto ritualizado, eficaz y justo, de enuncia-
cion, hacia el enunciado mismo: hacia su sentido, su forma, su objeto,
su relacion con su referencia. Entre Hesiodo y Platon se establece cier-
ta separacion, disociando el discurso verdadero del discurso falso; se-
paracion nueva, pues en lo sucesivo el discurso ya no sera el discurso
precioso y deseable, pues ya no sera el discurso ligado al ejercicio del
poder" (Foucault, 1970, p. 20). Siempre de acuerdo con lo pronunciado
en esta leccion inaugural, a partir de esta separacion platonica segin la
cual la verdad ya no se encuentra ligada al ejercicio del poder, parecie-
ra que la voluntad de saber tiene su propia historia, una historia auto-
noma respecto de los restantes procesos histéricos. No obstante, “ esta
voluntad de verdad, como los otros sistemas de exclusion, se apoya en

8 Como bien explica Godoy Arcaya, Foucault “(n)o se refiere al estatuto verdadero de las
proposiciones que configuran el discurso, porque a su interior la separacién entre verdad y fal-
sedad no es arbitraria. El problema, segun el filésofo, radica mas bien en la exterioridad del dis-
curso, en la voluntad de saber que lo dimensionay lo encuadra” (Godoy Arcaya, 1990, p. 111)



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 131

una base institucional: esta a la vez reforzada y acompafiada por una
densa serie de practicas como la pedagogia, el sistema de libros, la edi-
cion, las bibliotecas, las sociedades de sabios de antafio, los laborato-
rios actuales" (Foucault, 1970, p. 22).

Solo algunos meses mas tarde, en una publicacidon de 1971 con mo-
tivo de un homenaje a Jean Hyppolite -fallecido en octubre de 1968y a
quien Foucault habia sucedido en el Collége de France- nuestro autor
volvid a referirse de modo breve a Platon. Nuevamente, las referencias
son casi al pasar, no son exhaustivas, pero estan dotadas de un pode-
roso contenido. Nietzsche, la genealogiay la historia puede resumirse
a partir de la introduccién que el propio Foucault esgrime, al sostener
que la genealogia exige “un cierto ensafiamiento en la erudicion. La
genealogia no se opone a la historia como la vision altanera y profun-
da del filésofo (...) se opone por el contrario al despliegue metahisto-
rico de las significaciones ideales y de las indefinidas teleoldgicas. Ella
se opone a la busqueda del ‘origen’™ (Foucault, 1971, pp. 1004-1005).9

De acuerdo con Foucault, en Nietzsche pueden rastrearse dos em-
pleos del término Ursprung. Uno de ellos no parece estar bien deli-
mitado, pero en el otro caso la referencia si es bien precisa: alude a la
idea de origen. En este sentido, se pregunta cudles son los motivos por
los cuales la genealogia de Nietzsche rechaza la idea de origen. Las ra-
zones radican en que la bUsqueda por el origen no es otra cosa que la
pesquisa por algo que “ya estaba dado”, por alguna identidad que sub-
yace a aquello que sobre lo que se quiere indagar. Asi, propone que al
momento en que el genealogista rechaza la posicion de alimentar la fe
en la metafisica, puede dar cuenta de lo siguiente: a) en primer lugar,
y apoyandose en Aurora, permite mostrar que “detras de las cosas hay

9 Foucault habia trabajado sobre la obra de Nietzsche en una conferencia pronunciada en el
VIl Coloquio Royaumont sobre Nietzsche, celebrado entre el 4 y el 8 de julio de 1964, en el que
también participaron Pierre Klossowski, Gilles Deleuze y Giorgio Colli, entre otros. Alli expu-
so sobre técnicas de interpretacion en Nietzsche, Freud y Marx. En particular, sostuvo que cada
forma cultural de la civilizacién occidental habia tenido su propio sistema de interpretacién y
estos tres autores habian cambiado la naturaleza del signo, el modo en que el signo podia ser in-
terpretado (Foucault, 1964).

En Laspalabrasy las cosastambién hay breves referencias a la obra de Nietzsche, pero qui-
z4s no del todo ajustadas ni consecuentes con las futuras interpretaciones de su obra, ya que,
casi al pasar, se ubicaba a Nietzsche del mismo lado que Hegel en lo que refiere a la filosofia de
la historia (Herndndez Castellanos, 2008, p. 63).

Trabajos introductorios sobre la apropiacion que hace Foucault de Nietzsche en Nietzsche, la
genealogia, la historiay en la primera conferencia de La verdady las formasjuridicas en San-
chez (1996), Lopez Farjeat (2000) y Moro Abadia (2009).



132 Mauro Benente

‘cualquier otra cosa’: no su secreto esencial y sin fecha, sino el secre-
to de que carecen de esencia, 0 que su esencia fue construida pieza por
pieza a partir de figuras que les eran extrafias (...) ESO que se encuentra
en el comienzo historico de las cosas, no es la identidad todavia preser-
vada de su origen -es la discordia de las otras cosas, es el disparate.”
(Foucault, 1971, p. 1006); b) en segundo lugar, y esta vez con referen-
cia a El viajeroy su sombra, el apego una historia no metafisica ensefia
a “reir de las solemnidades del origen. El alto origen es el «brote [sur-
pousse] metafisico que se hace jugar en la concepcion segun la cual al
comienzo de todas las cosas se encuentra aquello que hay de mas pre-
cioso y de mas esencial»: se quiere creer que en sus comienzos las co-
sas estaban en su perfeccion; que ellas salieron resplandecientes de las
manos del creador, o0 en la luz sin sombra de la primera marfiana. El ori-
gen esta siempre antes de la caida, antes del mundo y el tiempo; él esta
del lado de los dioses, y al narrarlo se canta siempre en teogonia. Pero
el comienzo histoérico es bajo. No en el sentido de modesto o discreto
como el paso de la paloma, sino irrisorio, irénico, propicio para des-
hacer todas las infatuaciones” (Foucault, 1971, p. 1007); c) finalmen-
te, en lugar de situar al origen como como aquel lugar de la verdad, la
historia no metafisica “obliga a invertir la relacion y a abandonar una
busqueda «adolescente»: detras de la verdad, siempre reciente, parcay
medida, esta la proliferacion milenaria de los errores” (Foucault, 1971,
p. 1007). Por todo lo anterior puede afirmarse, entonces, que “(h)acer
genealogia de los valores, de la moral, del ascetismo, del conocimiento
no serajamas, pues, partir a la busqueda de su «origen», que descuida
como inaccesibles todos los episodios de la historia; sera por el contra-
rio retrasarse a las meticulosidades y alos azares de los comienzos (...)
El genealogista tiene necesidad de la historia para conjurar [conjurer\
la quimera del origen” (Foucault, 1971, p. 1008).10

Tal como se enunciaba en la introduccion, la genealogia se opone a
la busqueda del origen (Ursprung), y ésta, la idea de origen, tiene plu-
ma de nacimiento: la obra de Platon. Antes de enumerar las ensefianzas

10 Sobre estas mismas lineas, es interesante destacar la propuesta hermenéutica que realiza
Giorgio Agamben al proponer un doble movimiento de evocacioén y eliminacién. El autor italia-
no sostiene que “(e)l término francés conjurer, que hemos traducido como “conjurar", une en si
dos significados opuestos: "evocar"y "expeler". Pero quizd ambos sentidos no se oponen entre
si, porque para conjurar algo -un espectro, un demonio, un peligro- es preciso ante todo evocar-
lo. Se deduce de esto que la alianza entre el genealogista y el historiador encuentra su sentido
propio en esta ‘evocacién-expulsion’(...) La operacion que se lleva a cabo en la genealogia con-
siste en la evocacién y en la eliminacion del origen y del sujeto” (Agamben, 2008, pp. 116-117).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 133

que la historia puede ofrecerle al genealogista, Foucault se preguntaba
“sen gqué consiste, por ejemplo, este fundamento originario (Ursprung)
de la moral que se busca desde Platén?” (Foucault, 1971, p. 1005).
Gran parte de este trabajo de Foucault esta dedicado a oponer la no-
cion de procedencia (Herkunft)l y de emergencia (EntstehungY2a la
de origen (Ursprung) y, a su vez, a contrastar las nociones de histo-
ria efectiva (wirkliche Historie) y sentido histdrico, a la historia de los
historiadores. Casi al final del articulo, Foucault expone el modo en
que el sentido histérico presenta tres elementos que se oponen, pun-
to por punto, a las tres modalidades platénicas de la historia: 1) “Uno
es el uso parddico y destructor de la realidad, que se opone al tema de
la historia-reminiscencia o reconocimiento; otro es el uso disociativo
y destructor de identidad que se opone a la historia-continuidad o tra-
dicion-; el tercero es el uso sacrificial y destructor de verdad que se
opone a la historia-conocimiento” (Foucault, 1971, p. 1020-1021); II)
El segundo elemento propone “(0)tro uso de la historia: la disociacion

11 De acuerdo con el andlisis que hace Foucault de la obra de Nietzsche, la procedencia “ per-
mite asi encontrar bajo el aspecto Gnico de un caracter, o de un concepto, la proliferaciéon de los
acontecimientos a través de los cuales (gracias a los cuales, contra los cuales) ellos se han for-
mado. La genealogia no pretende remontar el tiempo para restablecer una gran continuidad por
encima de la dispersién del olvido; su cometido no es mostrar que el pasado esta todavia ahi, vi-
viendo en el presente, animéandolo aun en secreto, después de haber impuesto en todas las etapas
de la trayectoria una forma dibujada desde el inicio. Nada se asemeja a la evoluciéon de una espe-
cie, al destino de un pueblo. Seguir la filial compleja de la procedencia, es, al contrario, mante-
ner aquello que sucedié en la dispersion que le es propia: es localizar los accidentes, las desvia-
ciones infimas -o al contrario los retomos completos-, los errores, los fallos de apreciacién, los
malos célculos que han dado nacimiento a aquello que existe y vale para nosotros; es descubrir
que en la raiz de lo que conocemos y de lo que somos no estan en absoluto la verdad ni el ser,
sino la exterioridad del accidente" (Foucault, 1971, p. 1009). A modo de resumen, pues, vale de-
cir que “(l)a busqueda de la procedencia no funda, sino todo lo contrario: ella acosa eso que se
percibia inmoévil, fragmenta lo que se pensaba unido; muestra la heterogeneidad de aquello que
se imaginaba conforme a si mismo" (Foucault, 1971, p. 1010).

12 Siempre de acuerdo con Foucault, “(d)el mismo modo que uno muy a menudo se inclina a
buscar la procedencia en una continuidad sin interrupcién, no se tendria razén en rendir cuenta
de la emergencia recurriendo al final (...) Ubicando el presente en el origen, la metafisica hace
creer en el trabajo oscuro de un destino que buscaria hacerse luz desde el primer momento. La
genealogia, por su parte, restablece los diversos sistemas de sumisién: no tanto la potencia anti-
cipatoria de un sentido, sino eljuego azaroso de las dominaciones" (Foucault, 1971, pp. 1011).
En el mismo orden de ideas, mas adelante agrega que“(l)a emergencia se produce siempre en un
determinado estado de fuerzas. El andlisis de la Entstehung debe mostrar eljuego de las fuer-
zas, la manera en que ellas luchan unas contra otras, o el combate que dirigen frente a circuns-
tancias adversas, o aln la tentativa que hacen -dividiéndose entre ellas mismas- para escapar a
la degeneracién y revigorizarse a partir de su propio debilitamiento (...) La emergencia es pues,
el ingreso en escena de las fuerzas; es su irrupcioén, el salto por el cual ellas saltan del bastidor
al teatro, cada una con el vigor, lajuventud que le es propia” (Foucault, 1971, pp. 1011-1012).



134 Mauro Benente

sistematica de nuestra identidad. Ya que esta identidad, bien débil por
otra parte, que tratamos asegurar y ensamblar bajo una mascara, no es
méas que una parodia: lo plural la habita, numerosas almas se disputan
en ella; los sistemas se entrecruzan y se dominan los unos a los otros
(...) La historia, genealégicamente dirigida, no tiene por finalidad re-
construir las raices de nuestra identidad, sino por el contrario ensariarse
en disiparlas; no emprende reconstruir el lugar Unico de donde prove-
nimos, esa primera partida a donde los metafisicos nos prometen que
habremos de retornar; ella emprende hacer aparecer todas las discon-
tinuidades que nos atraviesan” (Foucault, 1971, p. 1022); 111) el tercer
elemento propone como uso de la historia avanzar hacia “el sacrificio
del sujeto de conocimiento. En apariencia, o mas bien segiin la masca-
ra que ella implica, la conciencia histérica es neutra, despojada de toda
pasién, encarnizada solamente con la verdad (...) el andlisis histérico
de este gran querer-saber que recorre la humanidad hace pues apare-
cer ala vez que no hay conocimiento que no reposa sobre la injusticia
(que no hay pues, en el conocimiento mismo, un derecho a la verdad o
un fundamento de lo verdadero), y que el instinto de conocimiento es
malo (que hay en él algo asesino, y que no puede, que no quiere nada
para la felicidad de los hombres). Adoptando, como sucede hoy, sus di-
mensiones mas amplias, el querer-saber no aproxima a una verdad uni-
versal; no da al hombre un exacto y sereno dominio de la naturaleza; al
contrario no cesa de multiplicar los riesgos; en todas partes hace crecer
los peligros; acaba con las protecciones ilusorias; deshace la unidad del
sujeto; libera en él todo eso que se ensafia en disociarlo y destruirlo”
(Foucault, 1971, pp. 1022-1023).13

Dos afios después de la publicacion de aquel articulo, en mayo de
1973, Foucault se trasladé hacia Rio de Janeiro para pronunciar una
serie de conferencias en la Pontificia Universidad Catdlica de Rio
del Janeiro, bajo el titulo de La verdady las formasjuridicas. En la
primera de estas conferencias, titulada “Nietzsche y su critica del

13 En una entrevista publicada en 1977 Foucault insiste en desembarazarse del sujeto consti-
tuyente, sugiriendo la necesidad de “deshacerse del sujeto constituyente, deshacerse del sujeto
mismo, es decir, llegar a un analisis que pueda rendir cuenta de la constitucién de un sujeto en
la trama histérica. Y eso es lo que yo denominaria genealogia, es decir, una forma histérica que
toma en cuenta la constitucién de saberes, discursos, dominios de objeto, etc. sin tener que refe-
rirme a un sujeto que sea trascendente en relacién a un campo de acontecimientos o que recorra
en su identidad vacia, todo el largo de la historia" (Foucault, 1976, p. 147).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 135

conocimiento”, 4 siguiendo otra vez la huella de Nietzsche, arremetio
contra el origen, pero en esta oportunidad oponiéndole la nocion de
invencion {Erfindimg). En este orden de ideas, se lee que “(l)a inven-
cion, Erfindung, es para Nietzsche, por una parte, una ruptura y, por
otra, algo que posee un comienzo pequefio, bajo, mezquino, inconfesa-
ble. Este es el punto crucial de la Erfindung. Fue por oscuras relacio-
nes de poder que la poesia ha sido inventada. Igualmente fue por puras
y oscuras relaciones de poder que la religion ha sido inventada. Villa-
nia, por lo tanto, de todos estos comienzos cuando se los opone a la so-
lemnidad del origen tal como es concebido por los filésofos. El histo-
riador no debe temer a las mezquindades ya que fue de mezquindad en
mezquindad, de pequeriez en pequefiez que, finalmente, se formaron
grandes cosas. A la solemnidad de origen hay que oponer, siguiendo el
buen método histdrico, la pequefiez meticulosa e inconfesable de esas
fabricaciones, de esas invenciones" (Foucault, 1973, p. 1412). A partir
de aqui, en la conferencia se desarrollan algunos elementos no trabaja-
dos en Nietzsche, la genealogia, la historia. De algin modo, Foucault
ubica en Nietzsche un momento de ruptura con la tradicion filoséfica
occidental en lo que respecta a la relacién entre el conocimiento y las
cosas, que siempre se habia supuesto en términos de adecuacion. Muy
por el contrario, en la filosofia de Nietzsche “(n)o hay pues, en el co-
nocimiento, una adecuacion al objeto, una relacion de asimilacion, sino
més bien una relacion de distancia y dominacién; no hay, en el cono-
cimiento, algo como felicidad y amor, sino odio y hostilidad; no hay
unificacion, sino sistema precario de poder (...) La filosofia occiden-
tal -y esta vez no es necesario referirse a Descartes, sino que podemos
encontrarnos a Platon- siempre caracterizé al conocimiento por el lo-
gocentrismo, la semejanza, la adecuacion, la beatitud, la unidad. Todos
esos grandes temas estan ahora puestos en cuestion (...) Nietzsche co-
loca en el centro, en la raiz del conocimiento, algo asi como el odio, la
lucha, la relacion de poder" (Foucault, 1973, p. 1417).

En la segunda conferencia de la Verdady las formasjuridicas, titu-
lada “Edipo y la verdad”, también hay una breve referencia aPlaton. Si
bien el eje de la exposicion gira en torno a Edipo Rey, Foucault detecta
que hacia el siglo V a.c. los tiranos griegos intentaron desmotar la rela-
cién entre el poder politico y la detentacién de cierto tipo de saber pro-
pio de las sociedades indoeuropeas del mediterraneo. Con Séfocles y el

4 De los Dichosy escritos no surge que éste haya sido el nombre de la conferencia, pero si
de la ediciéon publicada en espafiol por Gedisa.



136 Mauro Benente

inicio de la época clasica comienza este desmantelamiento y el poder
sera tachado de ignorante, quedando la verdad reservada al adivino y
al fildsofo. Para Foucault, entonces, “ (0)ccidente sera dominado por el
gran mito segun el cual la verdad nunca pertenece al poder politico, el
poder politico es ciego, el verdadero saber es el que se posee cuando se
estd en contacto con los dioses o cuando se recuerdan las cosas, cuan-
do se mira el gran Sol eterno o se abren los ojos a eso que ha sucedi-
do. Con Platén comienza un gran mito occidental: que existe antinomia
entre poder y saber. Si se posee el saber es preciso renunciar al poder.
Alli donde saber y ciencia en su pura verdad,jamas puede haber poder
politico. Este gran mito debe ser liquidado. Este es el mito que Nietzs-
che comenzo6 a demoler mostrando (...) que detras de todo saber, detras
de todo conocimiento, lo que esta en juego es una lucha de poder. EI
poder politico no esta ausente del saber, esta entramado con el saber”
(Foucault, 1973, p. 1458).

A partir de estas referencias, pues, me interesa sugerir que la nocion
de platonismo débil refiere a la suposicion de unanocion de Verdad, de
saber, ajeno a las relaciones de poder. Tal como es posible detectar en
las referencias de El orden del discurso, Nietzsche, la genealogia, la
historia y La verdady las formasjuridicas, la obra de Platon parece
ser el puntapié de toda una tradicion filoséfica que supone a la Verdad,
al saber, al conocimiento, como impermeables a toda gota de relacio-
nes de poder. Gota, que para esta tradicidon, siempre es una mancha. Sin
dudas, esto es consecuente con aquello que denominé platonismo fuer-
te, con Ideas que se hallan, que se encuentran en un afuera: fuera de la
Caverna, al final de la linea. Segun entiendo, y tal como resefié ante-
riormente, los trabajos de Nino participan de este platonismo fuerte, ya
que sitdan a la verdad moral por fuera del debate publico. El debate se
erige como un medio -no el Gnico, sino el més eficaz- para alcanzar
-y no necesariamente- aquella preciada la verdad en términos mora-
les. No obstante, si por algin motivo se descarta este analisis, si se des-
echan los argumentos que creo sustentan este postulado, entiendo que
la teoria de Nino sigue padeciendo de un platonismo débil, que justa-
mente por ser menos impactante, mucho més sutil, quizas sea mas es-
curridizo. Quizas la division entre platonismo fuerte y platonismo dé-
biltenga. sentido porque en discursos mas sofisticados y desencantados
como el de Jirgen Habermas, donde pareciera que no estamos ante un
platonismo fuerte, pero en la estructuracion de sus condiciones ideales
de habla puede que se encuentre colado el platonismo débil. No obs-



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 137

tante y atento a que las referencias a Habermas serian mecedoras de
una investigacion separada, volvamos a la obra de Nino.

Nino escribia sobre teoria politica, pero en su politica no hay enfren-
tamientos, no hay sangre, no hay astucia, no hay batallas, no hay enga-
fios, no hay intereses. Hay buenas razones, argumentos, didlogo, y deli-
beraciones que no tienen ningdn punto de contacto con lo anterior. Las
armas son remplazadas por unas tazas de té, y el campo de batalla es
reemplazado por una larga mesa en que los interlocutores dan sus bue-
nas razones, se iluminan sobre sus errores de razonamiento, intentan
perfeccionar sus argumentos. El registro de la politica no es el de los
intereses, las luchas y las relaciones de fuerza, sino el de los argumen-
tos, las razones y las verdades morales. Segun creo, el platonismo dé-
bil —-cuanto menos el platonismo débil-, esta tradicidbn que supone que
los argumentos, el saber y las verdades en nada se relacionan con las
relaciones de poder, que entre el sabery el poder no hay otra cosa que
una exclusion estructural, se ha colado no sélo en su idea de democra-
cia deliberativa, sino también, y tal como veremos, en el modo en que
Nino concibe a la politica y al derecho. Para analizar esta situacion,
volvamos nuevamente a Foucault.

Foucault no respetaba totalmente sus proyecciones de publicacion,
tampoco respetaba cabalmente las promesas de trabajo de sus cursos.
No obstante, en el curso de correspondiente al periodo lectivo 1975-
1976 del Collége de France, Foucault cumplidé con los objetivos que
el miércoles 7 de enero de 1976, en la primera clase, se habia propues-
to. Alli Foucault prometia, entre otras cosas, invertir la proposicion de
Cari von Clausewitz segun la cual “la guerra no es mas que la conti-
nuacion de la politica por otros medios”. Para ser mas especificos, la
propuesta de Foucault era, mas bien, mostrar que la citada proposicion
del general prusiano no era mas que la inversion de otra proposicion,
propia del discurso histdrico politico, que postulaba que “la politica, es
la guerra continuada por otros medios" (Foucault, 1975-1976, p. 16).15
A esta afirmacion sera posible arribar, siempre de acuerdo con Fou-
cault, a través de un proyecto genealdgico que intenta “hacer jugar a
los saberes locales, discontinuos, descalificados, no legitimados, contra
la instancia tedrica unitaria que aspiraria a filtrarlos, jerarquizarlos, or-
denarlos en nombre de un conocimiento verdadero, en nombre de los

15 En Seguridad, territorio, poblacién, Foucault volvié a referirse a la proposicion de Clau-
sewitz, pero en esta oportunidad para enmarcarla dentro de la razén diplomatica emergente en el
marco del Tratado de Westfalia (Foucault, 1977-1978, p. 348).



138 Mauro Benente

derechos de la ciencia que algunos poseerian” (Foucault, 1975-1976, p.
10). En este sentido, la genealogia podria catalogarse como “una espe-
cie de empresa para des-sujetar [désassuijettir\ los saberes historicos y
liberarlos, es decir, capaces de oposicidon y lucha contra la coercidén de
un discurso tedrico unitario, formal y cientifico” (Foucault, 1975-1976,
p. 11). Aquello que le aporta la empresa genealdgica a nuestro autor, es
el hallazgo de lo que denomina discurso historico politico. Este discur-
so —que lo encontramos durante la Revoluciéon Inglesa como un instru-
mento de lucha de la burguesiay pequefia burguesia contra la monar-
quia absoluta, que también se halla a fines del siglo XV Il en Francia
como herramienta de batalla de la aristocracia contra el establecimien-
to de la monarquia absoluta, y que hacia el siglo X IX puede rastrear-
se en los bidlogos racistas y eugenistas- dice lo siguiente: “contraria-
mente a lo que afirma la teoria filosofico-juridica, el poder politico no
comienza cuando cesa la guerra. La organizacion, la estructurajuridica
del poder, de los Estados, de las monarquias, de las sociedades, no tie-
nen su inicio alli cuando cesa el ruido de las armas. La guerra no esta
conjurada. En un primer momento, desde luego, la guerra presidi6 el
nacimiento de los Estados: el derecho, la paz, las leyes han nacido en
la sangre y el barro de las batallas. Pero por ello no hay que entender
batallas ideales, rivalidades tales como las que imaginan los fildsofos o
losjuristas: no se trata de una especie de salvajismo tedrico. La ley no
nace de la naturaleza, al lado de los manantiales que frecuentan los pri-
meros pastores; la ley nace de las batallas reales, de las victorias, de las
masacres, de las conquistas que tienen su fechay sus héroes de horror;
la ley nace de las ciudades incendiadas, de las tierras devastadas; ella
nace con los famosos inocentes que agonizan mientras amanece. Pero
€s0 no quiere decir que la sociedad, la ley y el Estado sean como el ar-
misticio de esas guerras, o la sancion definitiva de las victorias. La ley
no es pacificacion, ya que bajo la ley, la guerra continGia causando es-
tragos en el interior de todos los mecanismos de poder, incluso en los
mas regulares. Es la guerra aquello que es el motor de las institucio-
nesy del orden: la paz, en el menor de los engranajes, hace sordamente
la guerra. Dicho de otra manera, hay que descifrar la guerra debajo de
la paz: la guerra es la cifra misma de la paz. Nosotros, pues, estamos
en guerra unos contra otros; un frente de batalla atraviesa la sociedad
en su conjunto, continua y permanentemente, y es ese frente de bata-
lla el que sitUa a cada uno en un campo o en otro. No hay sujeto neu-



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 139

tral. Se es, forzosamente, adversario de alguien” (Foucault, 1975-1976,
p. 43-44).

Si el denominado discurso histérico politico, proponia una suerte de
continuidad entre la guerray la politica, la violencia y el Estado, la vio-
lencia y el derecho, la proposicion de Carl von Clausewitz debe enmar-
carse dentro de la estrategia de cierta filosofia juridica -que Foucault
remonta a la obra de Thomas Hobbes (Foucault, 1975-1976, pp. 75-
96)- tendiente a cortar esta linea de continuidad. No obstante, y acla-
rando que se trata de un notable anacronismo hablar de Estadoy de de-
recho, quizas el primer intento de neutralizar, desde lo discursivo, esta
linea de continuidad entre batallas, masacres, violencia y soberania, se
encuentra también en el platonismo. En Platdbn no solamente hay un in-
tento de despegar al saber y las Ideas de toda relaciéon de poder, sino
que, ademas, hay un poderoso esfuerzo teérico por desligar a la sobera-
nia de toda violencia.

Giorgio Agamben inicia el capitulo Il de la primera parte de Homo
Sacer /, con un poema de Pindaro que narraba: “El nomos de todo so-
berano/ de los mortales y de los inmortales/ dirige con una mano po-
derosa entre todas/ justificando al mas violento./ Lo juzgo asi por las
obras de Hércules." (Agamben, 1995, pp. 45-46). Del citado pasaje,
Agamben interpreta que el poeta define la soberania del nomos a partir
de una justificacion de la violencia, algo que se comprende si se asu-
me la articulacion entrejusticia (Diké) y violencia (Bia). En Las Leyes
-que aparentemente representa la Ultima produccion tedrica de Platon
y que se trataria de un borrador que Filipo, uno de sus discipulos, trans-
cribié para tornarlo legible-,16 se encuentra una referencia a Pindaro,
y la apuesta de Platon parece ser la erradicacion del componente vio-
lento de lajusticia, de esta faz violenta de la soberania. En este orden
de ideas, es que cuando Clinias el Cretense y el Ateniense discuten so-
bre los titulos habilitantes para gobernary el Ateniense refiere a aquél
que establece que quien sea mas fuerte mande y quien sea mas débil
obedezca, se aclara que dicho titulo “es el que esta mas extendido en-
tre todos los seres vivos y se da conforme a naturaleza, segun dijo en
otro tiempo el tebano Pindaro. Pero el mayor de todos los titulos sera
a lo que parece el sexto, que ordena al ignorante ir detras y al pruden-
te guiar y mandar. Y esto, joh Pindaro sapientisimo!, no me atreveria
yo a decir que va contra la naturaleza, sino que es conforme a ella; es

16 Sobre la autenticidad, origen y ubicacién cronolégica de Las Leyes, ver (Pab6n- Fernan-
dez-Galeano, 1999, pp. VII-XVIII).



140 Mauro Benente

el mando de la ley sobre los que la aceptan, mando de por si exento de
violencia" (Platén, 690b-c).

Como sugiere Agamben al analizar el citado pasaje, “lo que interesa
a Platén no es tanto la oposicion entre physisy nomos, que estaba en
el centro del debate sofistico (...), como la coincidencia de violenciay
derecho que constituye la soberania. En el pasaje citado de las Leyes, €l
poder de la ley que define como conforme a la naturaleza (kata physiri)
y esencialmente no violento, porque lo que en verdad le importa a Pla-
ton es precisamente neutralizar la oposicion que, tanto para los sofistas
como (de manera diversa) para Pindaro, justificaba la oposicion sobe-
rana de Bfay Diké (...) Mientras en Platon la ‘ley de naturaleza’ nace,
pues, para eliminar la contraposicion sofistica entre physis y némosy
excluir la confusién soberana de violenciay derecho, en los sofistas la
oposicion sirve precisamente para fundar el principio de soberania, la
unién de Biay Diké." (Agamben, 1995, pp. 50-51).

De acuerdo con la obra de Platén, en la soberania, en la ley, en la po-
litica, no hay violencia. En la obra de Nino tampoco. En la obra de Pla-
ton hay un esfuerzo de despegar la soberaniay la ley de todo rastro de
violencia. En la obra de Nino, también.

Veamos, en esta linea, el modo en que Nino intenta resolver la deno-
minadaparadoja de Jasuperfluidad de Ja Constitucion y analicemos si
podria constituirse, con ciertos permisos metodoldgicos, en un estudio
de caso de este intento de silenciar la linea continuidad entre violencia
y derecho.

IV. La superfluidad de la Constitucién

Uno de los primeros asuntos que intenta resolver Carlos Nino en
Fundamentos de derecho constitucional, es lo que denomina parado-
ja de Jasuperfluidad de Ja Constitucion, cuya formulacion estipula que
“ninguna Constitucion es relevante para el razonamiento préactico con
el que justificamos acciones o decisiones” (Nino, 1992:15). Nino se
encarga de mostrar y descartar diferentes posibles soluciones a lo que
supone que hay que solucionar, para luego ensayar su propuesta. Asi,
dice “defender una teoria procedimental de justificacidn del gobierno
democratico que evita el riesgo de la irrelevancia, puesto que el proce-
dimiento propuesto no es considerado legitimo en virtud de ciertos va-
lores sustantivos sino en funcién de su capacidad epistémica para per-



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 141

mitir acceder a ciertos valores (...) De este modo, una norma juridica
de origen democrético se convierte en relevante para el razonamiento
practico, no porque en si misma constituya una razén autbnoma para
justificar una accion o decision, sino porque constituye un indicio re-
lativamente confiable de cual es el principio moral valido que estable-
ce tal razon (...) Creo, en efecto, que de este modo puede superarse la
paradoja de la irrelevancia moral del gobierno y al mismo tiempo pro-
veerse de unajustificacion de la democracia” (Nino, 1992, pp. 33-34).
Tal como se advierte, el problema de la superfluidad de Ja Consti-
tucion se resuelve por la cualidad epistémica del proceso democra-
tico del cual la constitucidon emana. No obstante, Nino muestra que mu-
chos de los procesos de redaccion de textos constitucionales -entre los
que nombra el caso argentino y el estadounidense- no tuvieron aquella
validez de origen ya que no fueron producto de ningun proceso demo-
cratico. Sin embargo, ello no es motivo para descartar la relevancia de
la Constitucion: aunque el origen demaocrético de las normas pueda ex-
plicar dicha relevancia, “no parece que pueda explicar la de buena par-
te de las Constituciones, como la Argentina o la de Estados Unidos. Si
tales Constituciones son relevantes para el razonamiento practico jus-
tificatorio, como el de los jueces, ello debe serlo con independencia de
que se originen en un procedimiento legitimo” (Nino, 1992, p. 34).
Ante este diagnéstico, ante el panorama que muy lejos esta de situar
a la Constitucion como emergente de un proceso democratico, Nino no
detiene su andlisis y desecha todo proyecto de resolucion de la para-
doja. Nunca hubiera hecho algo asi. En lugar de detenerse ante la vio-
lencia que mancha el origen de la Constitucién, que tifie cada uno de
sus articulos, Nino propone mirar hacia otro costado. Nino no era un
genealogista, no buscaba la sangre con la que se redactaron los articu-
los de la Constitucion. Nino no reia de la solemnidad del origen. Muy
por el contrario, la buscaba. Nino no indagaba en el trasfondo de bata-
llas, de engafios, que asoman en cada articulo, en cada coma, del tex-
to constitucional. Muy por el contrario -y tal como lo sugiere el titulo
de su voluminosa obra-, Nino indagaba para hallar algo bien distinto:
Fundamentos. Es asi que propone que la solucion a la paradoja esta
dada por la adopcion de un razonamiento escalonado en dos niveles:
1) el primero alude a las razones que permiten ubicar a la Constitucion
como expresion y a la vez estructurador de un consenso democraticolr

17 AsiNino afirma que “(e)n el nivel primero y mas basico se deben articular las razones que
legitiman o no la practica social constituida por la presente Constitucién. Aqui rige el princi-



142 Mauro Benente

y; 2) el segundo, al que sélo se accede en caso de que el primer escalén
resulte satisfactorio, refiere a la aplicacion de la Constitucion parajus-
tificar decisiones o acciones (Nino, 1992, pp. 70-77). De algin modo,
es silenciando el origen bajo, oscuro, violento del texto constitucional
-haciendo como sino existiese- y, proponiendo este razonamiento es-
calonado en dos niveles, la manera en la cual Nino resuelve el proble-
ma de la superfluidad de Ja constitucion y silencia toda mueca que ria
de la solemnidad del origen.

Bibliografia

Agamben, Giorgio (1995), Homo Sacer |I. Elpoder soberanoy la nuda
vida, trad. de A. G. Cuspinera, Pre-textos, Valencia, 1998.

(2008),. Signatura rerum. Sobre el método, trad. de F.
Costay M. Ruvitoso, Adriana Hidalgo, Buenos Aires 2009.

Arrimada, Lucas (2008), “ Constitucionalismo, concepciones de la de-
mocracia y disefio institucional: Sobre frenos, puentes y motores en
la democracia deliberativa” en AA.VV. Homenaje a Carlos S. Nino,
La Ley, Buenos Aires, 2008, pp. 247-268.

Derrida, Jacques (1964), “Cogito e historia de la locura” en La escritu-
ray la diferencia, trad. de P. Pefialver, Anthropos, Barcelona, 1989,
pp. 47-89.

Eggers Lan, Conrado (1971), “Introduccion a la lectura del Fedon" en
Platon, Feddn, Eudeba, Buenos Aires, 2006, pp. 13-122.

Foucault, Michel (1954), “Introduction” en Dits et écrits |, Gallimard,
Paris, 2001, num. 1, pp. 93-147.

(1961), Historia de la locura en la época clasica |, trad.
de Juan José Utrilla, FCE, México D.F., 1982.

(1964), Nietzsche, Freud, Marx en AA. VV., Colloque de
Royaumont, Les éditions minuit, 1967, Paris, pp. 183-200.

pi6 de las razones sustantivas y procedimentales (...) que permiten ubicar a la Constitucién en
un continuo de legitimidad conformado por el grado en que, por un lado, ella sea expresiva de
un consenso democratico que resulte de una deliberacion lo méas amplia y libre posible, y siente
las bases para la formacion de ese consenso y la estructuracion de la precedente deliberacién en
relacion a la norma de inferior jerarquia; por otro lado, es también relevante el grado en que la
Constitucion reconoce derechos fundamentales que son prerrequisitos para la formacion de un
consenso que tenga suficiente calidad epistemolégica” (Nino, 1992, p. 70).



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 143

(1966), Les mots et les choses, Gallimard, Paris, 1966.

(1969), L archéologie dusavoir, Gallimard, Paris, 1996.

(1969b), “Ariane s'est pendue”’ en Dits et écrits Galli-
mard, Paris, 2001, nim. 64, pp. 795-799.

(1970a), “Theatrum philosophicum” en Dits et écrits |,
Gallimard, Paris, 2001, nim. 80, pp. 943-967.

(1970b), El orden del discurso, trad. de Alberto Gonzalez
Troyano, Tusquets, Buenos Aires, 2005.

(1971), “Nietzsche, la généalogie, rhistoire” en Dits et
écrits I, Gallimard, Paris, 2001, nim. 84, 1004-1024.

(1973), “Le verité et les formes juridiques” en Dits et
écrits I, Gallimard, Paris, 2001, nim. 139, 1406-1415.

(1975-1976), il faut défendre la société, Gallimard- Seuil,
Paris, 1997.

(1976), “Entretien avec Michel Foucault (realisé par A.
Fontanay P. Pasquino),” en Dits et Ecrits Il, Gallimard, Paris, 2001,
nam. 192, pp. 140-160.

(1977-1978), Seguridad, territorio, poblacién, trad. de H.
Pons, FCE, Buenos Aires, 2006.

(1979), “ Omnes est singulatim: vers une critique de la rai-
son politique” en Dits et écrits I, Gallimard, Paris, 2001, nim. 291,
pp. 953-980.

(1981-1982), Hermenéutica del sujeto, trad. de H. Pons,
FCE, Buenos Aires, 2006.

(1982), “Les techniques de soi” en Dits et écrits Il, Galli-
mard, Paris, 2001, nim. 363, pp. 1602-1632.

(1982-1983), El gobierno de siy de los otros, trad. de H.
Pons, FCE, Buenos Aires, 2009.

(1983), “On the genealogy of ethics: An overview of work
in progress" en Dreyfus, Hubert, Rabinow, Paul, Michel Foucault:
beyond structuralism and hermeneutics, The University of Chicago
Press, Chicago, 1983, pp. 229-252.

(1984a), Historia de la sexualidad 2: El uso de los place-
res, trad. de U. Guifiazu, Siglo X X1, México DF, 2005.

(1984b), Historia de la sexualidad 3: La inquietud de si,
trad. de T. Segovia, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003.

Gargarella, Roberto (1995), “Crisis de representacion y constituciones
contramayoritarias”, isonomia: Revista de Teoriay Filosofia Politi-
ca, N° 4, México D.F., 1995, pp. 89-108.



144 Mauro Benente

(1998), “Representacion Plena, deliberacion e imparciali-
dad” en Elster, Jon (Comp.), La Democracia Deliberativa, Gedisa,
Barcelona, 2001, pp. 323-345.

Garzon Valdés, Ernesto (2008), “Palabras preliminares” en AA. VV,
Homenaje a Carlos S. Nino, La Ley, Buenos Aires, 2008, pp. XIII-
XVIII.

Godoy Arcaya, Oscar (1990), “Analitica del poder: en tomo a Michel
Foucault” en Revista Estudios Publicos n°40, Santiago de Chile,
1990, pp. 101-135.

Habermas, Jirgen (1983), Conciencia moraiy accidon comunicativa,
trad. de R. Garcia Cotarelo, Peninsula, Barcelona, 1996.

Hernandez Castellanos, Donovan Adrian (2008), “Foucault y la genea-
logia nietzscheana: cuerpos, pasiones y azares” en AA. VV., Michel
Foucault. Reflexiones sobre ei saber, eipoder, la verdady laspracti-
cas de si, México, UNAM, México, 2008, pp. 61-68.

Lopez Farjeat, Luis Xavier (2000), “Genealogia y verdad. Sobre
Nietzsche y Foucault” en Revista Tdpicos, nim. 19, Santa Fe, 2000,
pp. 233-250.

Moro Abadia, Oscar (2009), “Aporias genealégicas: Nietzsche, Fou-
caulty los limites del historicismo radical’, Thémata. Revista de Fi-
losofia, nUm. 41, Sevilla, 2009, pp. 239-254.

Nino, Carlos Santiago (1984), Etica y derechos humanos. Un ensayo
de fundamentacion, Paidds, Buenos Aires, 1984.

(1988), “ Constructivismo epistemologico: Entre Rawls y
Habermas” en Revista Doxa nim. 5, Alicante, 1988, pp. 87-105.

(1989a), Eticay derechos humanos. Un ensayo de funda-
mentacion, 2° edicion, Astrea, Buenos Aires, 1989.

(1989b), “Constructivismo epistemoldgico: Entre Rawls
y Habermas” en EI constructivismo ético, Madrid, Centro de Estu-
dios Constitucionales, 1989, pp. 93-110.

(1989c), “La paradoja de la irrelevancia moral del gobier-
no y el valor epistemoldgico de la democracia” en El constructivis-
mo ético, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1989, pp.
113-133.

(1992), Fundamentos de derecho constitucional, Astrea,
Buenos Aires, 2002.

(1996), La constitucion de la democracia deliberativa,
trad. de R. Saba, Gedisa, Barcelona, 1997.



El Platonismo en la Democracia Deliberativa de Nino 145

Pabdn, Juan Manuel, Femandez-Galiano, Manuel (1999), “Introduc-
cion" en Platon, Las Leyes, Centro de Estudios Politicos y Constitu-
cionales, Madrid, 1999.

Platon (57a- 188c), Fedodn, trad. de C. Eggers Lan, Eudeba, Buenos
Aires, 2006.

(327a- 621d), Republica, trad. de A. Camarero, Eudeba,
Buenos Aires, 1972.

(624a- 969d), Las Leyes, trad. de J. M. Pabon y M. Fer-
nandez-Galiano, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,
Madrid, 1999.

Porati, Armando (1999), “Teoria politicay practica politica en Platon”
en Borén,Atilio (comp.), Lafilosofia politica clasica, Clacso-Eude-
ba, Buenos Aires, 1999, pp. 37-95.

Rorty, Richard (1985), “Solidaridad u Objetividad”, trad. de J. Vigil
Rubio en Objetividad, relativismo y verdad. Escritos filoséficos I,
Paidds, Barcelona, 1996, pp. 39-56.

Sanchez, Cecilia (1996), “Nietzsche y Foucault. Verdad, invenciéon y
politica" en Revista de la Academia, nim. 2, 1996, pp. 39-50.

Wolin, Sheldon (1960), Politicay perspectiva. Continuidady cambio
en el pensamiento politico occidental, trad. de A. Bignami, Amo-
rrortu, Buenos Aires, 1974.

Recepcion: 22/04/2011 Aceptacion: 11/11/2011



