
LA INTERPRETACIÓN 
CONTEXTUALIZADA DE 

LOS DERECHOS HUMANOS: 
MULTICULTURALISMO, 

COSMOPOLITISMO Y PLURALISMO 
DE VALORES*

Silvina Álvarez**

Resumen
Tras abordar el análisis del pluralismo de valores y proponer una interpreta­

ción de los derechos humanos como valores plurales, la autora se centra en un
caso jurisprudencial de conflicto de derechos fundamentales que pone de mani­
fiesto el tipo de problemas jurídicos y morales que el pluralismo presenta. Final­
mente, se examinan el multiculturalismo y el cosmopolitismo como modelos filo- 
sófico-políticos para la comprensión de las sociedades plurales.
Palabras clave: pluralismo, derechos humanos, conflictos de derechos, derechos 
de las mujeres, multiculturalismo, cosmopolitismo

Abstract
After analyzing value pluralism, the author proposes an interpretation o f hu­

man rights as plural values. In order to exemplify the sort o f moral and legal 
conflicts wliich may be posed by pluralism, she examines a well known juris- 
prudential case. Finally, multiculturalism and cosmopolitanism are introduced as 
patterns o f political philosophy for the understanding o f plural societies. 
Keywords: pluralism, human rights, conflicts of rights, women’s rights, multicul­
turalism, cosmopolitanism

La multiculturalidad ha generado un gran número de discusiones 
y  análisis en torno a cómo abordar las cuestiones de justic ia  así 

como las políticas públicas en sociedades plurales. Las respuestas a ta­
les cuestiones dependen en buena medida del diagnóstico que se haga

* El presente texto  se enmarca en el proyecto de investigación d ir ig id o  por el profesor 
Alfonso Ruiz Miguel, SEJ2005-08885/JURI “Derechos, justicia y globalización” del Ministerio 
de Educación y  Ciencia.

** Facultad de Derecho de la Universidad Autónom a de M adrid. Correo electrónico: silv ina. 
alvarez@uam.es

ISONOMÍA No. 36 / Abril 2012

mailto:alvarez@uam.es


50 Si l v i n a  á l v a r e z

sobre por qué surgen los conflictos en las sociedades multiculturales y 
cómo impactan en las personas. Este trabajo parte de ubicar el análi­
sis de la multiculturalidad en el ámbito de la moral, es decir de la eva­
luación que las personas hacen de acciones y conductas, y  de cómo d i­
chas evaluaciones afectan a los demás. Cuando nos enfrentamos con el 
tipo de conflictos que genera la presencia de evaluaciones contrapues­
tas buscamos generalmente soluciones excluyentes: intentamos encon­
trar un sistema de normas éticas capaz de ofrecer la respuesta correcta. 
Sin embargo, la búsqueda de la respuesta única podría no ayudar a en­
contrar una respuesta adecuada que tome en consideración a las perso­
nas involucradas en el conflicto. Los conflictos morales como los que 
tienen lugar cuando se enfrentan modos culturalmente diferentes de ac­
tuar y evaluar conductas, son situaciones complejas y a menudo re­
quieren tomar en consideración variados aspectos.

En el ámbito juríd ico, estas consideraciones de valor se reflejan en 
la protección de lo que llamamos derechos humanos o derechos fun­
damentales. A  partir de considerar los conflictos de derechos humanos 
como conflictos de valores, propongo indagar en las fuentes y la exten­
sión del pluralismo de valores para comprender mejor el tipo de con­
flictos de derechos humanos que observamos en las sociedades m ul­
ticulturales. Las sociedades multiculturales ofrecen escenarios en los 
que tiene lugar un acentuado pluralismo caracterizado por una super­
posición de valores que exige una cuidadosa ponderación de los p rin ­
cipios en conflicto. Educación, neutralidad, igualdad, libertad re lig io ­
sa o tolerancia son algunas de las cuestiones a tratar: todos ellos son 
valores importantes y deben ser evaluados teniendo en cuenta sus po­
sibles implicaciones para los individuos afectados. Antes de abordar 
estas cuestiones, voy a definir, en primer lugar, el sentido en el que en­
tiendo el pluralismo moral (apartado 1), centrándome en la interpreta­
ción de los derechos humanos como valores morales plurales (apartado 
2). E l tipo de conflictos morales que genera el pluralismo se manifiesta 
con especial evidencia en sociedades multiculturales como las que ca­
racterizan a gran parte de los países de Europa occidental. Para mostrar 
el modo en que se configuran dichos conflictos analizaré, a continua­
ción, un caso de la Corte Constitucional alemana sobre el derecho de 
una maestra musulmana a dar clases con el pañuelo en la cabeza, como 
un caso especial de conflicto de valores (apartado 3). E l protagonis­
mo de las mujeres en los conflictos con trasfondo multicultural se ha 
puesto de manifiesto en numerosos casos jurisprudenciales en materia



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 51

de inmigración, matrimonios forzados, mutilación genital, poligamia, 
uso del velo islámico y  otros asuntos. Por esta razón plantearé algunas 
cuestiones más generales sobre la interpretación de los derechos hu­
manos de las mujeres en contextos multiculturales. Finalmente, exami­
naré el multiculturalismo en relación con el cosmopolitismo (apartado 
4), y  valoraré la medida en que ambos modelos contribuyen a la com­
prensión de las sociedades plurales. Desde sus orígenes en el pensa­
miento griego, pasando por el ideal ilustrado de una comunidad moral 
y  política universal, el cosmopolitismo se ha presentado en los últimos 
años con matices renovados. Numerosas y variadas propuestas actua­
les plantean la posibilidad de concebir el cosmopolitismo no ya como 
un conjunto de normas universales excluyentes, capaces de reforzar y 
ordenar la comunidad internacional, sino como un conjunto de normas 
en sintonía con el pluralismo y la diversidad. Esto ha dado lugar a que 
diversos autores lo propongan como la adecuada perspectiva moral y 
política para avanzar soluciones a los problemas éticos que surgen a 
partir de la diversidad cultural. En relación con estas cuestiones se ana­
lizará en qué medida multiculturalismo y cosmopolitismo dejan espa­
cio al pluralismo.

1. Pluralismo moral

Un primer sentido de pluralismo moral es el que señala la existen­
cia de múltiples valores y la imposibilidad de realizar conjuntamente 
algunos de ellos. Esto representa un problema al que se debe enfrentar 
cualquier sistema de valores o teoría moral. Las teorías monistas re­
suelven los conflictos derivados del pluralismo estableciendo un orden 
cerrado de preval encía entre valores, una jerarquía o un valor supremo 
con relación al cual se ordenan los demás valores. Las teorías pluralis­
tas, en cambio, aceptan las consecuencias que se derivan de negar que 
exista entre los valores una jerarquía u orden en relación a un bien su­
perior. Dichas consecuencias se refieren principalmente a la existencia 
de conflictos morales. I. Berlín (1969) puso de manifiesto con claridad 
esta idea al afirmar que la libertad total para los lobos es la muerte de 
los corderos. Las personas no podemos realizar completamente algu­
nos valores en la medida en que nos encontramos en un escenario en 
el que los valores son plurales tanto en lo que respecta a su titularidad 
como a su contenido.



52 Si l v i n a  á l v a r e z

Thomas H ill define el pluralismo de valores como una propiedad 
gradual de las teorías morales, en la medida en que éstas pueden ser 
más o menos pluralistas; en este sentido, las teorías que reconocen la 
presencia de valores inconmensurables son en principio más pluralistas 
(H ill, 1992, p. 747). H ill afirma que una teoría puede reconocer el plura­
lismo incluso si defiende la reflexión y la deliberación racionales como 
vía para la solución de conflictos, lo que abre el camino para la consi­
deración de un marco de entendimiento común dentro del cual tendría 
lugar el pluralismo1 -sobre este punto volveremos más adelante-.

Susan W olf, por su parte, presenta el pluralismo desde una perspec­
tiva más radical. Según la autora el pluralismo genera el tipo de situa­
ciones en las que no hay principios o criterios generales que puedan 
ayudarnos a resolver la tensión entre dos posiciones contrarias; se trata 
de situaciones en las que habría razones válidas para resolver la cues­
tión a favor de ambas posiciones opuestas: “ En tales casos, se podría 
decir que ambas posiciones son igualmente correctas. O se podría de­
cir que no hay respuesta correcta, ninguna certeza sobre qué es correc­
to" (traducción del original inglés, 1992: 788). Esto revelaría la presen­
cia de lo que la autora llama “ sacos de indeterminación”  pockets o f  
indeterm inacy'-.2

Teniendo en cuenta estas definiciones, el tipo de situación que genera 
el pluralismo de valores se podría describir en dos etapas: 1) la imposi­
bilidad de aplicar dos valores en conflicto determina la imposibilidad de 
lograr una solución correcta -sería el caso en que dos posiciones o solu­
ciones contrarias pueden ser ambas correctas-; 2) esta presencia de dos

1 En palabras de Hill, “ [l]as teorías éticas que reconocen valores inconmensurables se puede 
decir que son más “pluralistas”, en cierto sentido, que las que no lo hacen. En este sentido una 
teoría sería pluralista si sostuviese que hay tipos de valores fundamentalmente distintos, algunos 
de los cuales no perm iten ser medidos ni ordenados ni realizar cálculos con ellos. Y  esto sería así 
incluso si la teoría sostuviese también que hay un procedimiento ideal de reflexión y diálogo ra­
cional que deberíamos utilizar para resolver, en la medida de lo posible, los conflictos prácticos 
importantes que se presentan tanto entre los individuos y como dentro de ellos.” (traducción del 
orig ina l inglés, 1992:747)

2 Según Wolf, “si como dice el pluralismo, hay una pluralidad de valores o principios o ra­
zones para preferir o no cosas que no forman parte de un sistema completo y bien ordenado, en­
tonces parece razonable pensar que el ámbito de los hechos morales pueda contener sacos de 
indeterminación. Habrá casos en los que haya buenas razones para sostener una posición y bue­
nas razones para sostener otra posición incom patib le y  ningún otro princ ip io  abarcador o pers­
pectiva desde Ia cual puedan ser objetivamente evaluados. En tales casos podríamos decir que 
ambas posiciones son igualmente correctas. O podríamos decir que no hay una respuesta correc­
ta, independientemente de la cuestión sobre qué es lo correcto.” (traducción del original inglés, 
1992:788) (no subrayado en el o rig ina l).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 53

valores que se excluyen mutuamente y que plantean un conflicto sin so­
lución única da lugar a una situación de indeterminación producto de la 
inconmensurabilidad entre los valores en conflicto.3

El pluralismo de valores nos enfrenta, por tanto, con (1) el hecho de 
la diversidad de valores, (2) el conflicto entre valores distintos o entre 
perspectivas o instancias diversas de realización de un mismo valor (3) 
el desafío del entendimiento y la solución. En las páginas siguientes 
propongo explorar cuáles son las consecuencias de reconocer la exis­
tencia de las mencionadas zonas de indeterminación moral o, lo que 
es lo mismo, la ausencia de una respuesta única capaz de resolver sin 
más el conflicto. El conflicto no cancela la validez de los valores -cua­
lesquiera sean éstos- pero revela un éxito parcial de los mismos, en el 
sentido de que pone en evidencia su incapacidad para ofrecer solucio­
nes definitivas a todos los conflictos morales y subraya al mismo tiem­
po la fuerza normativa de valores plurales.

Para entender mejor el alcance de los conflictos entre valores, tal vez 
convenga decir algo más sobre dos aspectos importantes para la defi­
nición del pluralismo moral: (1) el origen del pluralismo de valores: se 
trata de establecer aquí cuáles son las fuentes de valor ¿tienen todos 
los valores la misma fuente u origen? ¿el pluralismo de valores depen­
de necesariamente del contexto social? ¿depende de la cultura? ¿pue­
de concebirse sin apelar a su origen social o cultural? Para desarrollar 
esta cuestión me referiré antes a la distinción entre valores generales 
y valores específicos: frente a los que podemos entender como valo­
res generales o postulados universalmente, habrá que determinar si -y

3 Aunque no me puedo detener aquí en la cuestión de la inconmensurabilidad, conviene ha­
cer alguna referencia. Desde la perspectiva de los conflictos entre valores, podemos represen­
tar la inconm ensurabilidad com o la ausencia de una medida común, es decir, la presencia de 
dos criterios radicalmente distintos de evaluación. En palabras de R. Chang, “ incommensu- 
rable items cannot be precisely measured by a single ‘scale’ o f units o f valué” (1997, p. 1). En 
este sentido, el amor y la competitividad deportiva son inconmensurables en la medida en que 
no existe un sistema ún ico de medida respecto de l cual pueda establecerse con precisión e l va lor 
que cada una de tales alternativas adquiere, se trata de opciones que se rigen por criterios no pa- 
rangonables. Conflictos como éste tienen su origen en la inconmensurabilidad entre valores. La 
inconm ensurabilidad así entendida, sin embargo, no negaría la posib ilidad de realizar compara­
ciones entre valores en la medida en que tales comparaciones se hagan sobre la base de un tercer 
criterio -que no es ni el valor intrínseco a la primera alternativa (el amor) ni el valor intrínseco a 
la segunda (la com petitiv idad deportiva). A  veces la introducción de un tercer va lo r nos perm i­
te realizar operaciones entre lo que en principio pueden parecer conjuntos irreconciliables, pero 
que sin embargo admiten ser comparados con referencia a algún otro aspecto. Se trataría de una 
comparación no de sus propiedades intrínsecas -cosa  que la inconmensurabilidad hace imposi­
ble- sino de sus relaciones respectivas con un u lte rio r v a lo r-. Ver Chang (1997).



54 Si l v i n a  á l v a r e z

en qué medida- valores que tienen su origen en contextos específicos 
pueden replantear a su vez el alcance de los valores generales. (2) los 
contenidos del pluralismo de valores: se trata de analizar cuál es la ex­
tensión o carácter de las diferencias entre valores o de lo que podemos 
llamar concepciones valorativas: las perspectivas diversas que se pueden 
asumir respecto de un mismo valor. En este sentido, y  una vez aclaradas 
-en el punto (1)-, las cuestiones relativas a los valores generales y es­
pecíficos, cobra relevancia la pregunta acerca de cuáles son los criterios 
para evaluar la validez de los valores, sobre todo cuando éstos se presen­
tan como valores específicos, instancias de valores más generales.

Empecemos entonces con la primera cuestión -teniendo en cuenta 
que además la respuesta a esta cuestión condiciona la respuesta que se 
dé a la segunda-. Las prácticas colectivas constituyen normalmente la 
fuente del pluralismo social: distintos grupos de personas asumen dis­
tintos modos de vida y esto con frecuencia determina la presencia de 
diferentes actitudes valorativas. En este sentido el pluralismo depende 
de las prácticas sociales y, más específicamente, de la cultura que ellas 
generan. Joseph Raz afirma que “algunos valores existen sólo si hay (o 
hubo) prácticas sociales que los sustentan” (traducción del original in­
glés, 2003:19). En la teoría de Raz, el origen social de los valores -a l 
que el autor se refiere con “la tesis de la dependencia social especial”- , 
coexiste con otras fuentes de valor, es decir que hay valores que no de­
penden de prácticas sociales. Tales valores no dependientes son los s i­
guientes: (1) “placeres puramente sensuales o que tienen lugar a tra­
vés de la percepción”, (2) ‘valores estéticos de fenómenos naturales’, 
(3) ‘muchos, aunque no todos, los valores que confieren capacidades o 
facilitan la acción” (como la libertad), y (4) “el valor de las personas, 
y de los otros evaluadores que son valiosos en sí mismos” (traducción 
del original inglés, 2003, p. 34).4

Las excepciones a la tesis de la dependencia social indican impor­
tantes puntos de referencia para entender el alcance del pluralismo. La 
esfera de la dependencia social aparece así delimitada por los valores 
no dependientes, principalmente por aquellos establecidos en (3) y (4). 
Puede resultar atractiva la idea de considerar a estos últimos como va­

4 Esta diversidad de valores y, más aún, de sus correspondientes fuentes de valor, ha sido se­
ñalada también por autores como Charles Larmore (1987), que pone en cuestión la posibilidad 
de englobar los valores en un sistema monista com o los propuestos por las teorías deontológicas
y consecuencialistas, o Thom asN agel (1979), quien clasifica los valores en cinco tipos distintos 
-obligaciones, derechos, utilidad, fines perfeccionistas y compromisos privados-.



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 55

lores absolutos, es decir valores que en una hipótesis de conflicto no 
podrían ser superados por valores socialmente dependientes. Podemos 
tomar esta hipótesis como primera aproximación a la relación entre va­
lores dependientes y  no dependientes; sin embargo, tal solución sim ­
plifica  lo que de hecho pueden ser escenarios éticos más complejos. 
A firm ar que los principios generales lim itan la extensión del p luralis­
mo podría entenderse como una propuesta sobre la existencia de valo­
res primarios y secundarios o generales y particulares, cuestionando de 
este modo la independencia de los segundos respecto de los primeros. 
Si los valores socialmente dependientes no son independientes de otros 
valores, entonces serían o bien meramente instrumentales o bien espe­
cificaciones vernáculas de principios fundamentales o universales. En 
este sentido, los valores culturales se podrían describir como instancias 
de valores fundamentales o desarrollos ulteriores de éstos, y  podrían 
ser considerados como tales solo en la medida en que no comprometie­
sen (3) y  (4). A dm itir la existencia de valores absolutos respecto de los 
cuales son dependientes todos los demás valores debilitaría una de las 
tesis centrales del pluralismo: la ausencia de una jerarquía entre valo­
res. Negar tal relación jerárquica, sin embargo, no im plica negar cual­
quier tipo de relación entre valores. Incluso Raz, que sostiene que los 
valores socialmente dependientes son independientes de los valores ge­
nerales -en  la medida en que surgen exclusivamente a partir de prác­
ticas culturales y no existirían sin ellas-, concibe a través de las ideas 
relativas a la interpretación, desarrollo y cambio de los valores, una co­
nexión estrecha entre valores generales y  culturales.5

De acuerdo con Raz, “ los valores más generales se explican, al me­
nos en parte, a través de la forma en que se manifiestan en los valores 
más específicos”  (traducción del original inglés, 2003:50)5. Raz apunta 
la relevancia de las prácticas sociales y de los valores que ellas gene­
ran precisamente porque los que llamamos principios o valores genera­
les no encontrarían su razón de ser ni de expresión sino a través de sus 
manifestaciones más específicas -es decir a través de las acciones de 
los seres humanos que a menudo se insertan en prácticas culturales-. 
En este sentido valores generales y particulares se entrelazan en una 
relación bidireccional: los valores generales se manifiestan a través de 
prácticas culturales específicas y éstas a su vez nos permiten delinear

5 Ver Raz (2003, pp. 47-59); sobre valores generales y  particulares, véase tam bién J. Kekes 
(1993, pp. 18-20, pp. 25-34).

5 Ver tam bién Raz (2001, pp.41-76).



56 SlLV IN A  Á LVAREZ

el alcance de principios más generales. La coexistencia de valores tie ­
ne lugar y  evoluciona en la medida en que son posibles interpretacio­
nes de la diferencia coherentes, es decir interpretaciones que apelen no 
a la comprensión de prácticas específicas como unidades aisladas, sino 
a su comprensión a partir de valores generales y  de las relaciones entre 
unas y otros.7 De este modo algunos valores específicos pueden presen­
tarse como instancias de valores generales; esto parece ser lo que suce­
de cuando valores como la libertad o la igualdad pasan de su formula­
ción más abstracta a formulaciones más detalladas -volveremos sobre 
esto más adelante-.

Así entendido, el pluralismo incluiría valores generales y específi­
cos -estos últimos, a su vez, pueden ser instancias de valores genera­
les o valores independientes- y entablaría un mecanismo a través del 
cual unos y otros se definen mutuamente, permitiendo la realización 
paralela de valores cuyo origen está ligado a procesos sociales o cultu­
rales -que surgen de lo que Raz llama “ sustaining practices”  o prácti­
cas que están en la base de dichos valores (Raz, 2003, pp. 20 y ss.)- y 
de valores que, no obstante ser generales en su formulación, transmi­
ten mejor sus contenidos a través de las distintas instancias sociales 
de evaluación moral. Llamaré a este tipo de diversidad moral p lu ra lis ­
mo comprehensivo,8 que es una forma de pluralismo moderado9 y que 
contempla el reconocimiento de la diferencia de valores que surge de 
las prácticas sociales y  de los modelos culturales, al tiempo que aporta 
nuevas formulaciones de valores generales.

Podemos pasar ahora a analizar las cuestiones mencionadas en se­
gundo lugar, relativas al contenido valorativo del pluralismo. Aunque

7 Como exp lica Raz, el p lura lism o de valores tam bién se puede exp lica r haciendo referencia
a la noción de “fronteras de acuerdo y desacuerdo” (2003, pp. 51, 53). También desde esta pers­
pectiva podemos pensar los valores generales como la frontera del desacuerdo, más allá de la 
cual comenzaría el espacio no de la incertidumbre que genera el desacuerdo producto de valores 
inconmensurables -este tip o  de desacuerdo es una característica ine lud ib le  del p lura lism o-, sino 
de lo éticamente no perm isible.

8 W. Galston utiliza esta misma denominación para referirse a un concepto distinto -u n  tipo 
de teoría política que es pluralista y que a su vez no separa la teoría política de otras áreas de co­
nocimiento como la teoría m oral-. Ver Galston (2002, p. 9). También M. Rosenfeld se refiere al 
pluralismo comprehensivo aunque en este caso para señalar sus dimensiones sustantivas y dis­
tin g u ir lo  del p lura lism o m etodológico (1998, pp. 316-317).

9 Hill hace referencia a las “teorías moderadamente pluralistas” como aquellas que incorpo­
ran una teoría de lo correcto -o  de los “principios básicos de deber que constituyen un marco de 
referencia previo”-  que sienta las bases para la evaluación moral, pero sin afectar por ello el va ­
lor intrínseco de los distintos “tipos de vida” -lo  cual parece hacer referencia a una noción mo­
ralmente más densa com o sería la de distintas concepciones del bien (H ill,  1992, p. 748).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 57

afirmemos que las prácticas sociales y la cultura tienen un papel signi­
ficativo en el origen de valores específicos, no es este solo hecho rela­
tivo al origen social o cultural lo que confiere valor. En otras palabras, 
si el pluralismo no im plica la idea de que cualquier tipo de convención 
sea válida, entonces cabe preguntarse cuáles son los límites para va li­
dar convenciones sociales o culturales.

Rechazar la concepción según la cual el pluralismo consagraría 
como valiosa cualquier práctica social conlleva el rechazo del relativis­
mo y la adopción de algún grado de objetivismo que, junto con los va­
lores generales, sirvan de criterio para determinar la validez de los va­
lores particulares. Sobre la posibilidad de objetividad, W o lf sugiere que 
el objetivismo moral no implica necesariamente la idea de una respues­
ta correcta basada en la verdad de los argumentos,10 y que algún gra­
do de objetividad así entendida es compatible con el pluralismo moral. 
El principal recurso de la objetividad es la racionalidad: ella permite la 
comprensión dentro de un sistema moral así como entre sistemas mo­
rales distintos.11 Sin embargo, a veces la racionalidad no es suficiente 
para resolver todas las controversias morales. Por el contrario, dentro 
de la esfera de la comprensión racional muchas controversias podrían 
quedar sin solucionar -con razón W o lf señala que no podemos esperar 
que “ los límites que impone la razón determinen los únicos y  mejores 
enfoques posibles”  (traducción del original inglés, 1992, p. 796)-.

Reconocer tanto las potencialidades de la racionalidad como mar­
co para la comprensión y la validación moral, como su insuficiencia 
para resolver todos los conflictos sustantivos puede llevar a importan­
tes conclusiones sobre la extensión del pluralismo. En este sentido, el 
pluralismo de valores ofrece opciones valorativas diversas o distintos 
modos de vida valiosos que se superponen, es decir, opciones que per­
miten modos de acción todos ellos permisibles dentro de los límites de 
la comprensión racional y  los valores generales.12 Este tipo de enfoque

10 Otra concepción no m axim alista de ob je tiv idad moral -e n  el sentido de no vinculada a la 
idea de solución ú n ica - es la de Nagel. Según este autor, la ob je tiv idad debe ser entendida como 
el encuentro entre la perspectiva interna o personal y  un punto de vista externo o impersonal, te­
niendo en cuenta que la objetividad en ética no se descubre como algo que está fuera del sujeto 
evaluador sino que se construiría desde el propio sujeto. Véase Nagel (1986).

11 Baste aquí con entender la racionalidad en el sentido más general de coherencia o no con­
trad icc ión  en la argumentación m oral, con los consecuentes problemas -trad ic iona lm en te  seña­
lados a la moral kantiana- de falta de resultados definitivos y únicos en cuanto a los contenidos 
sustantivos de los enunciados morales que pasen el filtro de la racionalidad.

12 W olf presenta el ejemplo -tom ado de una película- de dos personas que llevan modos de 
vida distintos: una -inspirada en la comunidad A m ish- condena cualquier tipo de violencia en



58 Si l v i n a  á l v a r e z

plantea la posibilidad de alcanzar un entendimiento duradero, aunque 
sin alcanzar soluciones únicas y concluyentes. Además, aunque el plu­
ralismo así entendido normalmente comprende las prácticas culturales, 
no les confiere un rol exclusivo en la formación de valores ni les atri­
buye una función legitimadora para la aceptación de valores plurales: 
las prácticas ulturales, en cambio, se presentan como el canal necesario 
hacia la formulación de principios más generales, fundacionales o uni­
versales, con la racionalidad como principal herramienta para el enten­
dimiento y  el cambio.

2. Los derechos humanos como valores plurales

Con estas breves nociones sobre los valores, su origen, su extensión
y la manera en que debemos entenderlos cuando situaciones de conflic­
to nos obligan a interpretarlos para redefinir su alcance y sus posibili­
dades de ser realizados, podemos intentar ahora una interpretación de 
los derechos humanos a la luz del pluralismo de valores.

Los derechos humanos reflejan el pluralismo de valores al conceder 
la misma jerarquía normativa a un conjunto nutrido de derechos. Estos 
derechos son comúnmente definidos como la clase de título o prerroga­
tiva que tienen todos los individuos por el hecho de ser seres humanos 
-iguales en sentido moral-, es decir, seres con necesidades e intereses 
que quieren realizar a través de sus elecciones, del ejercicio de su au­
tonomía. Los derechos, de este modo, permiten al individuo v iv ir con­
forme a tales intereses -a l menos en la medida en que la protección de

cualquier clase de circunstancias, mientras la otra considera que dadas ciertas condiciones la 
violencia puede estar justificada: “Hay una escena en la película en la que uno de los hombres 
Amish, Daniel, es insultado por el matón del pueblo por el que están de paso. Como es su cos­
tumbre, el hombre Amish simplemente se queda de pie, sometiéndose a los abusos del matón. 
En efecto, a él le hubiese parecido mal hacer cualquier cosa que no fuese someterse. Pero Book, 
el detective, no puede quedarse allí, permitiendo que el bravucón siga adelante con su despia­
dada burla -se  arma de valor y le rompe la nariz al matón [ ...]” (traducción del original inglés, 
1992, p. 792). El ejemplo muestra dos reacciones diferentes y opuestas que, no obstante, son co­
herentes con el conjunto de valores que cada una representa. Ambas reacciones podrían descri­
birse tam bién como manifestaciones distintas pero aceptables del m ism o p rinc ip io  -e l p rinc ip io  
de no vio lencia  podría ser entendido de una manera más restrictiva com o hace el hombre Am ish, 
o adm itiendo excepciones com o hace el detective.



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 59

tales intereses permita la imposición de deberes por parte de otras per- 
sonas-.13

En este sentido - y  como alternativa a las conocidas teorías de de­
rechos subjetivos que los conciben exclusivamente como garantes de 
intereses o garantes de la voluntad-,14 los derechos humanos son con­
cebidos como derechos morales que confieren un estatus moral; en pa­
labras de T. Nagel, “[e]l estatus moral, entendido como un estatus con­
ferido por los derechos morales, es formalmente análogo al estatus 
legal, entendido como un estatus conferido por los derechos legales, 
con la excepción de que no depende de las contingencias de las prác­
ticas sociales. Es una condición normativa universal" (traducción del 
original inglés, 1995, p. 85).

La noción de estatus moral, al ubicar la fundamentación última de 
los derechos humanos en un terreno no jurídico, les confiere una di­
mensión no dependiente de las normas del sistema. La principal carac­
terística del estatus, tal como ha sido descrito por Nagel, es que com­
porta “un cierto tipo de inviolabilidad”, de modo que “una persona no 
sea violada en un cierto sentido... Así, que alguien tenga o no este esta­
tus no es equivalente a que le suceda o no algo. Si lo tiene, no lo pier­
de cuando se violan sus derechos -a l contrario, tal tratamiento es con­
siderado una violación de sus derechos precisamente porque tiene tal 
estatus-." (traducción del original inglés, 1995, pp. 89-90). En otras 
palabras, los derechos humanos dan cuenta de un estatus personal para 
los individuos, y cuando quiera que tales derechos sean negados o vio­
lados, este hecho no cancela tal estatus sino que al contrario llama la 
atención sobre su existencia. Según Nagel, el estatus moral es un esta­
tus normativo otorgado por los derechos morales y  revela la posición 
del individuo frente a otros individuos (1995, p. 85). Pero el estatus se 
conserva incluso cuando los derechos mismos sean violados.

Aunque aporta una perspectiva fundamental para la comprensión de 
la naturaleza de los derechos humanos, la noción de estatus inviolable 
no resuelve, sin embargo, la cuestión del contenido de dichos derechos. 
Cuando intentamos definir su contenido irrenunciable, aquello sin lo 
cual dejan de ser derechos en un sentido universal, entonces los límites 
no suelen ser tan nítidos. Si descartamos los diversos enfoques utilita­

13 Sobre derechos humanos como protecciones para el agente, ver Griffin (2001a, pp. 1-8); 
ver también Griffin (2001b).

14 Para una breve pero completa introducción sobre los derechos, véase Wenar (2007); véase 
también Wenar (2005).



60 Si l v i n a  á l v a r e z

ristas -como de hecho haré aquí- y nos basamos en la noción del indi­
viduo como titu lar de un valor intrínseco, el alcance del contenido in­
violable del estatus humano que confieren los derechos humanos debe 
ser rastreado centrando la atención en las personas, en sus fuentes o re­
cursos originales. Aunque las circunstancias y el contexto pueden mo­
delar nuestras capacidades, un núcleo de competencias no susceptibles 
de influencia extema debe ser definido si queremos preservar el estatus 
moral. Tal núcleo es el elemento normativo del estatus moral: una con­
dición universal de los seres humanos.

Así planteados los derechos humanos, se podría definir su estructu­
ra como compuesta de un núcleo cuyo contenido es común a todos, y 
una zona periférica que admite diversas manifestaciones del contenido 
común. En otras palabras, los derechos humanos admitirían múltiples 
manifestaciones producto de la diversidad individual y  cultural en la 
que los individuos desarrollan sus propias concepciones morales. De­
rechos como el de libertad, igualdad o educación, consentirían distintas 
concepciones sobre los mismos o instancias específicas de los valores 
que subyacen a dichos derechos, que en los casos de conflicto dan lu­
gar a un ámbito de indeterminación.15 Para Nagel, admitir esta zona de 
indeterminación respecto de los derechos humanos cuyo contenido es­
tará sujeto a una adecuada interpretación de las circunstancias particu­
lares en que se manifiestan, comporta el reconocimiento de un “núcleo 
de inviolabilidad" así como de un ámbito para la diversidad:

¿qué hay que incluir en este núcleo de inviolabilidad? [...] Cuanto más 
nos alejamos de los principios fundamentales se hace más difícil res­
ponder y parece más plausible que la respuesta pueda variar legítima­
mente de cultura a cultura. Dentro de unos límites, estoy dispuesto a ser 
un relativista respecto de los distintos modos en que se puede expresar 
la igualdad de estatus moral, no solo a través de los sistemas legales de 
las distintas sociedades, sino también en los sistemas morales de las dis­
tintas culturas. De modo que creo que se puede conceder a los indivi­
duos una dosis adecuada de discrecionalidad individual, privacidad y no 
interferencia, siempre que ciertos principios básicos estén incluidos. Las 
circunstancias pueden tener una fuerte influencia respecto de qué tipo 
de espacio para la autonomía personal y la discrecionalidad debe prote­
gerse a través de los derechos individuales [...] Los límites representan

15 Para un análisis de los conflictos de derechos fundamentales como derechos morales, ver 
Á lvarez (2008).



LA  INTERPRETACIÓN CO NTEXTUALIZADA DE LOS. 61

siempre un equilibrio entre los bienes colectivos y la independencia in­
dividual [...].”  (traducción del original inglés, Nagel, 1995, p. 94).

A  mi ju ic io , en dicho ámbito de pluralismo y diversidad el nexo en­
tre valores diversos puede buscarse en la autonomía personal. Ese nú­
cleo de inviolabilidad a que se refiere Nagel podría residir en la protec­
ción de la capacidad individual para tomar decisiones autónomas. Las 
capacidades protegidas por los derechos humanos apuntarían a refor­
zar una esfera de independencia, es decir de no interferencia, para que 
el individuo pueda llevar a cabo sus propias evaluaciones. Estas eva­
luaciones, o ju ic ios  basados en valores, expresan la diversidad de los 
agentes morales y de su entorno. Es así que dicha diversidad a menudo 
puede generar conflictos o enfrentamientos entre distintas formas de 
juicio o evaluación moral. Cuando esto sucede y entran en conflicto 
dos o más valores diversos o incluso contrapuestos o aparente o real­
mente inconmensurables, es importante contar con elementos para la 
comprensión del conflicto. Es en estas situaciones en las que la au­
tonomía personal podría funcionar como lo que R. Chang llama un 
“covering valué” -y  que en lo que sigue voy a traducir como “valor 
abarcativo”-. Aunque no me voy a detener aquí en los problemas de 
inconmensurabilidad que generan los conflictos morales en el marco 
del pluralismo15, quiero solo introducir el concepto de “valor abarcati­
vo" de Chang como herramienta para la interpretación de los derechos 
humanos. Chang distingue la inconmensurabilidad de la incomparabi- 
lidad y afirma que para que la comparación entre dos opciones o valo­
res inconmensurables pueda tener lugar debemos encontrar un valor 
ulterior de referencia con relación al cual poder confrontar dichas op­
ciones. Chang llama a este valor de referencia “valor abarcativo”, para 
cuya realización intervienen a su vez “valores contribuyentes”:

Toda comparación debe proceder en términos de un valor. Un “valor”  es 
cualquier consideración con respecto a la cual puede ser hecha una com­
paración evaluativa significativa. Llamemos a tal consideración el va­
lor abarcativo de esa comparación. Los valores abarcativos pueden estar 
orientados hacia el bien, como la generosidad y la bondad; hacia el mal, 
como la deshonra y la crueldad; ser generales, como la prudencia y lo 
moralmente bueno; específicos, como lo cursi o lo que es agradable para 
mi abuela; intrínsecos, como lo placentero y la felicidad; instrumenta­

16 Para un análisis más porm enorizado de estas cuestiones, véase Á lvarez (2008).



52 Si l v i n a  á l v a r e z

les, como la eficiencia; consecuencialistas, como la felicidad de resulta­
dos; deontológicos, como cumplir con las propias obligaciones; mora­
les, como la valentía; prudenciales, como ser previsor; estéticos, como 
la belleza; etc. La mayor parte de los valores abarcativos tienen múlti­
ples valores contribuyentes -es decir valores que contribuyen al conte­
nido del valor abarcativo-". (traducción del original inglés, 1997, p. 5).

Podría suceder que en algunos casos no encontremos valores abarca­
tivos que nos sirvan para entablar una comparación, en cuyo caso esta­
ríamos ante valores inconmensurables y además no comparables; pero 
no todos los casos tienen que ser de este tipo.

La autonomía personal podría funcionar así como un valor abarcati­
vo para comparar el alcance o límites de valores en conflicto. Siempre 
que la autonomía personal entre en conflicto con la autonomía de otra 
persona o con un bien colectivo, entonces será el momento de sopesar 
los derechos en conflicto hasta lograr que la autonomía se exprese tan­
to como sea posible. Dado que la autonomía solo puede expresarse en 
grados variables pero nunca en modo absoluto, los derechos individua­
les podrán satisfacer tal condición también en grados variables.17

Este importante papel de la autonomía como valor abarcativo no de­
bería impedir, sin embargo, la posibilidad de que otros valores pudie­
sen cumplir esta función al momento de entablar una comparación en­
tre valores. Aunque en lo que sigue me ocuparé de las posibilidades de 
la autonomía como valor de referencia con respecto al cual poder pon­
derar valores o derechos en conflicto, también otros valores podrían 
cumplir esta función. Tal debe ser la conclusión si asumimos que la au­
tonomía no es ni el único ni el más importante valor moral en todos los 
casos.18

3. La interpretación de los derechos humanos en contextos
multiculturales: el conflicto a través de las mujeres

Analizados los problemas que plantea el pluralismo de valores y te­
niendo en cuenta la propuesta de considerar el concepto de autonomía

17 Sobre autonomía personal, ver A lvarez  (2002a); sobre autonomía personal y  derechos, ver 
A lvarez (2002c).

18 Sobre la im portancia de la autonomía j unto con otros valores morales, ver Friedman 
(2003, p. 27).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 63

personal en su dimensión de valor abarcativo, podemos abordar ahora 
la interpretación de los derechos humanos en situaciones de conflic­
to. Como hemos dicho ya, los derechos humanos son derechos mora­
les y en tal sentido expresan valores. Las listas de derechos humanos 
son así expresión del pluralismo de valores en la medida en que reve­
lan la coexistencia de valores diversos. Esto hace que cuando se trata 
de aplicar derechos humanos nos encontremos a veces -como sucede 
en el ámbito de la moral- con conflictos, es decir con situaciones en las 
que dos derechos no pueden ser realizados conjuntamente. Este tipo de 
conflictos los observamos con especial claridad en las sociedades mul­
ticulturales, en las que el pluralismo se presenta no solo como diver­
sidad cultural -es decir como pluralismo cultural-, sino en forma de 
divergencias de tipo moral. Esta clase de divergencias se produce tam­
bién en sociedades relativamente homogéneas en materia cultural, que 
presentan algunos de los casos más polémicos sobre desacuerdo moral, 
como son la eutanasia, el aborto, la investigación genética, la insemi­
nación artificial o la pena de muerte.19 Tanto en un contexto como en 
el otro, se trata de conflictos que surgen porque distintas personas eva­
lúan diversamente ciertas acciones o comportamientos o centran su in­
terés en valores distintos.

Las decisionesjudiciales de muchos países europeos abordan el aná­
lisis de distintos tipos de prácticas culturales que tienen a las mujeres 
como protagonistas. Esto es asi toda vez que la cultura impacta fuer­
temente en las mujeres. A  menudo a ellas se les encarga la tarea de 
perpetrar y transmitir prácticas que simbolizan el modo de hacer de 
todo un grupo. La literatura sobre multiculturalismo ha dado cuenta de 
este protagonismo de las mujeres.20 En este apartado propongo el estu­
dio de una de esas prácticas, el uso del pañuelo musulmán,21 que se ha

19 Ver Gutman (1993, pp. 195-197); Zucca (2007).
20 Entre la amplia cantidad de trabajos que en los últimos años, y alentados por la necesidad 

de estudiar un fenómeno creciente tanto en los países del norte de Am érica -E E U U  y  Canadá- 
como en Europa, se han ocupado del m u lticu ltu ra lism o desde la perspectiva de la situación de 
las mujeres, cabe señalar, entre muchos otros, los siguientes: sobre fem in ism o y  m u lticu ltu ra lis ­
mo, véase O kin  (1998; 1999; 2002); sobre derechos de las mujeres y  m u lticu ltu ra lism o, ver Sha- 
char (1998; 2000), Nussbaum (2000), Friedman (2003, pp. 179-204), Saharso (2003a; 2003b), 
Vehaar y  Saharso (2004), Benhabib (2004), Dustin (2007); sobre m u lticu ltu ra lism o, mujeres y 
la “defensa cultural,” ver Coleman (1996), Phillips (2003; 2007); sobre cultura, mujeres e iden­
tidad, ver Spinner-Halev (2001), Benhabib (2002).

21 En el ám bito europeo, el caso francés ha sido el más am pliamente d iscutido en relación 
con el uso del pañuelo en las escuelas. D icha discusión se in ic ió  con una decisión del Consejo de 
Estado de 1990 que establecía que correspondía a las escuelas determinar si las alumnas podían



64 SILV IN A Á LVAREZ

transformado en un caso paradigmático de conflicto de derechos en so­
ciedades multiculturales. En este tipo de sociedades, los conflictos de 
valores pueden presentar la peculiaridad añadida de revelar la presen­
cia de valores más específicos, es decir valores social o culturalmen­
te arraigados,22 en relación con prácticas religiosas, tradiciones cultu­
rales o relaciones familiares. Un valor de carácter general y  universal 
como la libertad, se puede expresar a través de principios más concre­
tos, como la libertad religiosa, o a través de instancias aún más espefí- 
ficas de valor como sucede en el caso que se expondrá a continuación 
con la libertad de usar un pañuelo. Algunas de las llamadas prácticas 
culturales son formas de opresión o violencia que quedan fuera del ám­
bito del desacuerdo sobre valores;23 otras, sin embargo, pueden dar lu­
gar a genuinos conflictos de valores.

Cuando los valores -o  los derechos fundamentales que expresan d i­
chos valores- entran en conflicto, a menudo se intenta construir un or­
den jerárquico de los mismos capaz de poner fin  al conflicto. Sin em­
bargo, tal jerarquía podría no ser posible y los valores se ordenarían de 
manera diferente de acuerdo con las características de los casos parti­
culares. Teniendo en cuenta lo señalado en los apartados anteriores so­
bre cómo se configuran los conflictos en el marco del pluralismo de va­
lores, y  especialmente en contextos multiculturales, propongo analizar 
un conocido caso de la jurisprudencia constitucional alemana, hacien­
do una lectura del conflicto entre derechos fundamentales que tenga en 
cuenta (1) la pluralidad de valores en cuestión, (2) su interpretación en 
el contexto en que dichos derechos se aplican, y  (3) su realización a la 
luz de la autonomía personal como valor abarcativo.

o no asistir a clase con el pañuelo y que el uso de éste no atentaba contra el principio de laicidad 
en la enseñanza. Posteriormente, sin embargo, fue aprobada una ley (de 15 de marzo de 2004) 
que prohíbe el uso de símbolos religiosos en las escuelas públicas. Sobre el uso de símbolos re­
ligioso -com o el pañuelo musulmán y también como las cruces cristianas- y sobre su significa­
do en un estado laico, ver Galeotti (1993, pp. 591-594); sobre la legislación francesa en relación 
con los sím bolos re lig iosos desde una perspectiva de género, ver Lyon y  Spini (2004). Sobre el 
uso del pañuelo musulmán en las escuelas españolas, ver A lvarez (2002b). Sobre el uso del pa­
ñuelo en los Países Bajos, ver Saharso (2003) y  Verhaar y  Saharso (2004). Sobre las form as de 
vestir de las mujeres musulmanas en la Unión Europea (Francia, Reino Unido, A lem ania, B é l­
gica, D inamarca, Países Bajos, A ustria , Suecia), ver D ustin (2007). Para un estudio reciente so­
bre el uso del ve lo en Europa, con especial referencia a Francia, A lem ania y  Gran Bretaña, ver 
Joppke (2009).

22 Véase apartado 1.
23 Véase nota 7 a pie de página.



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 55

En septiembre de 2003 el Tribunal Constitucional alemán revisó la
sentencia del Tribunal Administrativo Federal, por la que se prohibía 
a una maestra de religión musulmana desempeñarse como profesora 
de escuela primaria usando un pañuelo en la cabeza. Dicha sentencia 
confirmaba la resolución previamente tomada por las autoridades edu­
cativas de Stuttgart. En un principio, el caso se presentó -tanto por las 
partes como por el Tribunal Administrativo Federal- como un conflic­
to entre el derecho de libertad religiosa de la demandante, por un lado, 
y el deber de neutralidad del Estado -con su contracara que es el dere­
cho de estudiantes y padres a que dicha neutralidad se vea reflejada en 
el sistema educativo-, por otro. La decisión del Tribunal Adm inistrati­
vo que negó a la profesora su derecho a ocupar el puesto de maestra, 
fundamenta la decisión en una jerarquía entre principios por la cual el 
derecho de la profesora a actuar conforme a sus convicciones re lig io­
sas -en este caso usando el pañuelo musulmán en la cabeza-, tiene una 
“prioridad inferior” al derecho en conflicto de los alumnos y padres a 
que no tengan lugar manifestaciones religiosas durante las clases. Se 
invoca para ello que los maestros están obligados a aceptar las restric­
ciones que se deriven de su trabajo, siendo una de ellas la relativa a la 
no manifestación de las propias convicciones religiosas, todo ello con 
la finalidad de lograr “un entorno de neutralidad religiosa” en la clase 
(§ 15 BverfG, 2 BvR 1436/02 de 24/09/2003).

El Tribunal Constitucional, por su parte, fija también los propósitos 
de su tarea revisora. Se trata de “determinar el alcance y los límites de 
los derechos fundamentales que han sido tomados en consideración sin 
cometer errores de derecho constitucional con respecto a su extensión y 
peso" (§31 BverfG, 2 BvR 1435/02 de 24/09/2003). Con esto el TC es­
tablece las bases de su labor interpretativa a partir de la ponderación de 
principios. Apartándose de lo que en principio había sido el centro del 
análisis del caso, es decir la libertad religiosa frente a la neutralidad 
del Estado, el TC comienza su revisión a la luz del derecho de la de­
mandante al acceso a la función pública en condiciones de igualdad. A l 
negársele por falta de aptitud el acceso al puesto de maestra, se cerce­
na dicho derecho de acceso a la función pública, así como el derecho 
de libertad de religiosa, ambos de rango constitucional, y afirma que 
el acceso a la función pública debe realizarse “sobre la base de la apti­
tud, cualificaciones y logros profesionales, sin tomar en cuenta el géne­
ro, familia, raza, creencias, convicciones políticas o religiosas, origen o 
conexiones." (§ 33 BverfG, 2 BvR 1435/02 de 24/09/2003). Seguida­



66 Si l v i n a  á l v a r e z

mente, el TC se ocupa de analizar el derecho de libertad religiosa, re­
saltando que cualquier restricción al mismo requiere una justificación 
razonada, y  lo pone en relación con otros intereses también protegidos 
por la Constitución que en este caso entran en conflicto. Tales intereses 
serían el deber del Estado de proporcionar educación bajo la premisa de 
neutralidad ideológica y religiosa, el derecho de los padres a que sus hi­
jos reciban educación en dichas condiciones, “y la libertad negativa de 
culto de los escolares (artículo 4.1 de la Ley Fundamental)" (§ 41) -es 
decir el derecho a que no existan interferencias, injerencias o influen­
cias manifiestas en lo relativo a la religión.

Vemos que el análisis del TC pone al descubierto que el conflicto 
que en un principio parecía centrarse en dos principios o derechos con­
trapuestos -libertad religiosa frente a neutralidad-, debe afrontar aho­
ra un análisis y  una interpretación más complejas teniendo en cuenta 
otros principios y derechos que también se ven afectados por la deci­
sión (§ 47). A  la luz de esta pluralidad de principios, el propio TC ha­
bla de resolver la “tensión” suscitada, expresión que parece captar la 
dimensión de la cuestión más allá de un puntual conflicto entre dos 
normas. Este nuevo enfoque permite ver ahora el problema tomando 
en consideración seis principios que convergen en la situación especí­
fica y que deberán todos ellos tenerse en cuenta. Se trata de los prin­
cipios de “libertad positiva de culto de una maestra,” “deber de neu­
tralidad religiosa e ideológica del estado,” “derecho de los padres a la 
educación [de sus hijos],” “libertad negativa de culto de los escolares” 
(§ 47), la tolerancia y  el derecho a la igualdad en el acceso a la función 
pública. A l hacer referencia a la tensión entre todos ellos, el TC se re­
fiere a la necesidad de que cuestiones de este tipo sean abordadas por 
la legislatura con vistas a “encontrar un compromiso que sea razona­
blemente aceptable para todos” (§ 47). Asimismo hace notar que dada 
la especificidad de las circunstancias que deben ser tenidas en cuenta si 
se quiere alcanzar una legislación adecuada24 -circunstancias entre las

24 La insistencia del TC alemán respecto de la especificidad de las circunstancias que rodean 
el caso, está en clara sintonía con una noción im portante de la doctrina constituciona l alema­
na. reiteradamente recogida en la jurisprudencia del TC. Se trata de la noción de “concordancia 
práctica". De acuerdo con su más im portante prom otor, Konrad Hesse, dicha noción, com o mé­
todo o instrum ento de interpretación, llama la atención sobre la necesidad de tom ar en cuenta 
las circunstancias particulares de un caso, su contexto, así como la “adecuada correlación entre 
los derechos individuales y los intereses de la comunidad que limitan esos derechos” (Marauhn 
y Ruppel 2008: 280). Específicamente en relación con el caso del pañuelo de la maestra de re­
ligión musulmana que aquí estamos analizando, Marauhn y Ruppel señalan que se trata preci­
samente de un conflicto que requiere una “ponderación comprehensiva” de los derechos de que



LA  INTERPRETACIÓN CO NTEXTUALIZADA DE LOS. 67

que menciona “las tradiciones de la escuela, la composición de la po ­
blación por religiones, y el hecho de que la religión esté más o menos 
arraigada entre la población"-, cada Land puede legislar de forma dis­
tinta la situación en cuestión, atendiendo a las particularidades de cada 
contexto social.25

Estas consideraciones del TC ponen de relieve otras dos cuestiones 
destacables. La primera tiene que ver con una importante consecuen- 
ciajurídica en relación con la estabilidad de las decisiones resultado de 
la ponderación entre principios, lo cual afecta directamente a la certe­
za en el derecho. Si como se hace notar, las circunstancias del caso son 
tan relevantes para determinar cuál es la solución adecuada a la ten­
sión generada, y  si dichas circunstancias cambian según el contexto 
social, la población o la región de que se trate, entonces la regla crea­
da para resolver el caso concreto difícilmente pueda servir para resol­
ver otros casos futuros; y  esto no ya por la cuota de discrecionalidad 
que puede estar presente en este tipo de decisiones, sino porque la regla 
creada podría solo incorrectamente ser aplicada a casos futuros cuya 
configuración fácticay axiológica será sustancialmente diversa. Este dé­
ficit de estabilidad no debe llevamos a negar que proteger el núcleo 
de inviolabilidad de los derechos comprometidos a través de una in­
terpretación guiada por la objetividad deba seguir siendo el propósito 
y  el límite presente en la tarea de ponderación. Pero nos fuerza a re­
pensar la ponderación en el sentido que hemos propuesto más arriba 
al hablar del pluralismo de valores: comparar a través de lo que más 
arriba hemos identificado como valores abarcativos se presenta como 
otro modo de entender la ponderación. Aunque la remisión a un valor 
abarcativo como sería la autonomía de cada individuo para desarrollar 
su propio plan de vida, puede aparecer como extremadamente vago al 
momento de intentar crear una regla que pueda servir para casos futu-

se trata y, en consecuencia, una interpretación a la luz del principio de “concordancia práctica” 
(2008, p. 292). Este tipo  de interpretación perm itiría  al Tribunal llam ar la atención sobre las d i­
ferencias o peculiaridades del caso en re lación con otros casos sim ilares, dejando de lado las in ­
terpretaciones más generales (2008, p. 294).

25 A  pa rtir de esta sentencia de 2003, los Lander han seguido esta recomendación del T r ib u ­
nal Constituciona l y  cada uno ha legislado sobre la materia de manera distin ta. La tendencia en 
la legislación no solo ha sido hacia la prohibición del velo musulmán para las maestras, sino que 
la mayoría de los Estados se han decantado claramente a favor de una justificación no neutral 
que exceptúa los símbolos cristianos y judíos. Para un análisis de la sentencia, así como para 
una reseña sobre la legislación alemana posterior a la misma, ver Joppke, 2009, pp. 65-80.



58 Si l v i n a  á l v a r e z

ros, las ventajas que las soluciones contextualizadas25 arrojan en este 
terreno compensan el déficit de estabilidad de las decisiones que tales 
soluciones generan.

El segundo aspecto destacable de la argumentación del TC tiene que 
ver con la búsqueda de “un compromiso que sea razonablemente acep­
table para todos." Esta fórmula pone la atención en los destinatarios de 
la posible solución y parece hacer un reconocimiento implícito del he­
cho de que en los casos de conflicto sea cual sea la solución alguien va 
a perder algo; el conflicto entraña siempre la pérdida potencial de algo 
valioso y por ello parece especialmente importante la recomendación 
de adoptar el punto de vista de los destinatarios de la solución con v is­
tas a tener una aproximación más acotada de las consecuencias que la 
solución puede tener para ellos. Esta perspectiva requiere analizar el 
impacto del conflicto teniendo en cuenta la compleja red de derechos y 
principios afectados. En concreto, cuando se trata de mujeres cuyas de­
cisiones revelan elecciones comprometidas o elecciones basadas en va­
lores, la mejor manera de respetar sus derechos parece ir ligada al res­
peto de su autonomía, y éste requiere un delicado y equilibrado análisis 
del contexto y las oportunidades que éste les brinda.

El caso del pañuelo que se acaba de analizar pone de relieve ele­
mentos centrales de los contextos multiculturales en relación con el rol 
de las mujeres en la cultura, e invita a realizar algunas observaciones 
sobre la forma en que valores y derechos fundamentales aparecen en 
escena. En primer lugar, cabe que nos preguntemos sobre el lugar de

26 Nótese que me refiero aquí a soluciones contextualizadas en un sentido interpretativo. La 
ponderación de principios en el ámbito jurídico requiere tomar en cuenta el peso relativo de 
los derechos involucrados sin perder de vista su contenido esencial pero apelando a su im por­
tancia relativa en cada situación en particular. Sobre la ponderacion de princip ios, véase A le xy  
([1986J2002). En un sentido distinto, algunos autores se refieren al “contextualismo” como una 
form a de hacer teoría po lítica; véase Carens (2004), Bader y  Saharso (2004). Esta perspectiva ha 
sido utilizada por Verhaar y Saharso para analizar casos judiciales: “Una perspectiva contextua- 
lizada toma en cuenta los detalles de la situación para ver si los p rinc ip ios  norm ativos relevantes 
necesitan ser reinterpretados a la luz de esos deta lles" (2004, p. 190). En esta línea de interpreta­
ción, los autores proponen buscar las soluciones que mejor se adecúen al caso particular. Si, por 
ejemplo, admitimos que una funcionaría judicial puede generalmente usar un pañuelo en la ca­
beza durante las sesiones públicas, podríamos también admitir que en algunos casos problemá­
ticos -com o aquellos en los que entran en consideración cuestiones religiosas-, la funcionaría 
debería ser sustituída por otra más neutral en cuanto a la re lig ión  (Saharso 2004, pp. 187-192). 
Aunque los argumentos presentados resultan atractivos para alcanzar soluciones respetuosas del 
contexto m u lticu ltu ra l, las excepciones a los p rinc ip ios  generales deberían ser cuidadosamente 
analizados tanto en lo relativo al razonamiento jurídico como al correcto equilibrio de todos los 
derechos fundamentales involucrados.



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 69

algunos valores fundamentales frente al pluralismo y a la autonomía 
como valor abarcativo. Entre dichos valores, la igualdad ha sido con­
siderada un valor central para la perspectiva feminista liberal.27 En el
caso del pañuelo -com o en muchos otros que afectan a las mujeres en 
contextos social y  moralmente plurales-, la igualdad de las mujeres pa­
rece amenazada por una práctica -cultural o religiosa- que revela for­
mas de actuar que afectan solo a las mujeres y que introduce así mode­
los asimétricos de comportamiento.

Además, estos modelos pueden ser expresión del tipo de relaciones 
de poder que se estructura bajo el patriarcado,28 y éste entra en conflic­
to con la igualdad como valor central en la reivindicación de derechos 
individuales. Como ha señalado Susan M oller Okin (1999), la mayor 
parte de las culturas son patriarcales y cualquier reafirmación de la cul­
tura como un todo debería evitar propiciar la discriminación de las mu­
jeres. 29 Esta referencia al patriarcado viene a señalar que en las socie-

27 Para una introducción al fem in ism o libera l, ver Beltrán (2001, pp. 85-102); sobre fem nis- 
mo liberal e igualdad, ver Beltrán (2001, pp. 191-237).

28 El patriarcado se presenta como una cuestión recurrente a considerar cada vez que se ana­
liza una cultura desde la perspectiva de género. Con frecuencia las relaciones patriarcales gene­
ran opresión sexual que condiciona la formación de roles, actitudes y comportamientos sociales. 
Dado que el patriarcado forma parte de modelos culturales más complejos, superarlo requiere 
de cam bios en la cultura considerada en un sentido am plio . Además, cuando en una sociedad se 
superponen diversos conjuntos de códigos culturales -co m o  sucede en los contextos m u lticu ltu ­
rales-, es posible rastrear múltiples conexiones entre las culturas. En lo que se refiere al género, 
el patriarcado aparece como un modelo común, presente en todas las culturas, aunque se pueden 
registrar diferencias significativas. Esta semejanza hace posibles y deseables las comparaciones 
de género en la medida en que también sean tomadas en cuenta las peculiaridades vernáculas. 
La comparación entre culturas resulta válida en la medida en que a menudo modelos culturales 
semejantes están presentes en contextos sociales diferentes, com o es el caso con el extendido 
modelo patriarcal de relaciones jerárquicas. Sobre esta interpretación y lo que la autora llama 
“convenciones estandarizadas de diferencia de género,” véase A. Phillips (2003, pp. 528-529). 
En re lación con el modelo patriarcal y  su presencia reiterada en culturas o sociedades diversas, 
Anne P h illips  analiza el caso paradigm ático de la defensa cu ltu ra l en los tribunales británicos y 
sus implicaciones de género. Por defensa cultural se entiende aquí la estructuración de una ex­
cusante jurídica basada en la peculiaridad cultural de modo de no penalizar una conducta que en 
otras circunstancia hubiese sido objeto de sanción. En otras palabras, se trata de una justifica­
ción de la acción an tiju ríd ica basada en la pertenencia cu ltu ra l de un ind iv iduo . La autora señala 
que lo que los jueces identifican como “defensa cultural” refleja en realidad los modelos cultura­
les de la sociedad mayoritaria: en la medida en que interpretan formas vernáculas de comporta­
miento, lo hacen aplicando los mismos modelos patriacales de opresión de género que son bien 
conocidos en los países de occidente. Véase P h illips  (2003, pp. 529-531). De este modo llegan a 
justificar conductas que, aunque jurídicamente tipificadas como ilícitas, también en las socieda­
des occidentales han estado avaladas por modelos sexistas como es el patriarcado.

29 Resulta oportuno hacer aquí una breve aclaración sobre el patriarcado en relación con la 
cultura y la religión. Aunque parece correcto referirse a este último como un modelo cultural,



70 SILV IN A Á LVAREZ

dades y grupos culturales en los que el uso del pañuelo es obligatorio 
para las mujeres, a menudo se advierten también graves desigualdades 
entre hombres y  mujeres. En muchos casos, el pañuelo no solo es un 
símbolo de modestia religiosa por parte de la mujer sino una manifes­
tación de la opresión30 que les toca vivir, en la medida en que expresa 
el rol inferior y  dependiente de las mujeres en dichas sociedades o gru­
pos. Tal situación representa una amenaza para el desarrollo de la auto­
nomía personal de las mujeres31 y advierte sobre la necesidad de re­
forzar la igualdad como paso previo a lograr precisamente una mayor 
autonomía.

Sin embargo, la igualdad -así como las normas patriarcales que so­
cavan la igualdad- no debería ser considerada aisladamente. En la me­
dida en que reconozcamos todos los principios enjuego -libertad reli­
giosa, tolerancia, oportunidades educativas, igualdad de género- como 
expresión de valores que deben ser protegidos, en casos de conflicto 
entre ellos tendremos que desentrañar cómo se aplican al caso concre­
to: en esta tarea no se trata de rechazar algunos valores en favor de 
otros, sino de permitir, en la medida de lo posible, una realización co­
herente de todos ellos. Sopesar los valores en conflicto no siempre im­
plica adoptar solo uno de ellos y rechazar el resto -como sucede en las 
situaciones de suma cero-. Por el contrario, tomar en consideración y 
analizar los valores implicados en un caso concreto significa intentar 
dar cabida a su aplicación conjunta en un modo coherente.

En definitiva, junto a los valores fundamentales enjuego, se hace in­
dispensable evaluar el contexto de elección en el que las mujeres rei­
vindican sus derechos. Tal evaluación deberá tomar en cuenta las rela­
ciones patriarcales y  de opresión, así como los vínculos familiares y de

debe notarse que cultura y religión pueden estar fuertemente relacionadas. En el caso del pañue­
lo musulmán existen evidentes connotaciones religiosas que han sido vistas como una fuente de 
desigualdad de género, pero algunas autoras han señalado que sería un error centrarse exclusi­
vamente en la religión como fuente de desigualdad de género. Como señala M. Dustin, “seña­
lar la re lig ión  com o causa de la desigualdad de género es tam bién problem ático. En Francia, no 
hay evidencia de que la prohibición de la hijab  haya servido a las mujeres jóvenes que necesitan 
protección - a  este respecto hay opiniones divididas-. Resulta aún menos evidente que tal prohi­
bición haya conribuido a la cohesión nacional; parece más bien que ha ayudado a que las comu­
nidades musulmanas perciban que han sido el centro de mira. Poner el acento en el islamismo es 
tam bién engañoso. En el caso de Fadime Shindal, por ejem plo, no había conexión con el Islam 
-su  familia era católica-. Las políticas que estigmatizan sea la religión que la cultura no podrán 
nunca reflejar la realidad de las nuevas (y no tan nuevas) identidades de Europa.” (traducción 
del o rig ina l inglés, 2007, p. 15).

30 Sobre el concepto de opresión, ver I. Young (1990: capítulo II).
31 Sobre autonomía personal de las mujeres y  contexto cu ltu ra l, ver Saharso (2000).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 71

grupo que condicionan y confieren significado a las elecciones de las 
mujeres. En las sociedades multiculturales en las que se superponen 
valores generales y valores específicos, las mujeres de minorías cultu­
rales están expuestas a un proceso de transformación que las coloca en 
el centro de la tensión entre dos fuerzas opuestas; por un lado la socie­
dad mayoritaria propicia la creación de un marco de creciente capa­
cidad de decisión así como niveles mas altos de autonomía personal 
y reconocimiento efectivo de los derechos individuales; por otro lado, 
las reglas y  modelos de relaciones tradicionales del grupo minoritario 
pueden funcionar como un elemento disuasorio, un llamado a las muje­
res jóvenes para que mantengan viva la comunidad con sus rasgos tra­
dicionales, haciendo más lento el proceso de cambio personal y  social 
en el que se podrían embarcar.

Los intereses y preferencias individuales deberían ser cuidadosa­
mente tomados en cuenta al momento de evaluar casos concretos de 
conflicto, otorgando especial consideración a las elecciones persona­
les32. Una práctica cultural o religiosa como llevar un pañuelo en la ca­
beza puede entrar en conflicto con la igualdad de género si se la entien­
de como un refuerzo de las relaciones patriarcales. A l mismo tiempo, 
la elección individual de ponerse el pañuelo puede ser el resultado de 
una decisión autónoma - y  en tal sentido el resultado de una decisión 
razonada e independiente-. Esto revela que a menudo el significado 
social de una práctica debe ser evaluado teniendo en cuenta también el 
significado que dicha práctica tiene para los individuos. En el caso del 
pañuelo, las propias protagonistas han dado cuenta de los diversos y re­
novados significados que tal práctica comporta.33 Aunque resulte para­
dójico, la aplicación no personalizada o no contextualizada de valores 
generales, podría llevar a infligir daños importantes a las personas in­

32 Véase Friedman (2003, pp. 179-203).
33 Benhabib señala cómo de ser una regla del vestir con significado principalmente religio­

so, el uso del pañuelo se ha convertido en una m anifestación cultura l y  po lítica. El testim onio  de
mujeres musulmanas da cuenta de este cambio de significado que encierra diversas interpreta­
ciones de la propia vida privada y pública de dichas mujeres, antes que un único mensaje de la 
comunidad a la que pertenecen (Benhabib, 2006, pp. 56-59). Lyon y Spini, por su parte, afirman 
que “muchos entienden que ponerse el pañuelo es un símbolo de la humillación y opresión de 
las mujeres en un mundo patriarcal e integralista; es por tanto el símbolo de una “diferencia” an­
tigua y completamente negativa. En consecuencia, prohibirlo sólo puede “liberar” a las mujeres 
musulmanas de una violencia injusta e intolerable. Aunque el pañuelo puede en efecto ser visto 
como un símbolo de la opresión de las mujeres, en la que se niega su dignidad como sujetos, no 
es solo eso. Ponerse un pañuelo reviste para las mujeres musulmanas una am plia gama de s ign i­
ficados [ ...] .” (traducción del original inglés, 2004, pp. 341).



72 SILV IN A Á LVAREZ

dividualmente consideradas.34 La igualdad para las mujeres como gru­
po es en este sentido un valor general crucial que debería ser conside­
rado junto con instancias específicas de valor, tomando en cuenta a las 
mujeres y sus decisiones en contextos sociales y culturales específicos.

4. Multiculturalismo, cosmopolitismo y valores plurales: 
valoración del modelo teórico

En las páginas anteriores se ha presentado una noción de los dere­
chos humanos como valores plurales, que deben ser reubicados en su 
contexto si es que queremos obtener una interpretación respetuosa de 
los individuos y de sus elecciones. Dado que las sociedades modernas, 
y en especial la Europa contemporánea, presentan una definida diver­
sidad cultural, la interpretación contextúa ¡izada que se ha propuesto 
implica un reconocimiento de la multiculturalidad y, en ocasiones, del 
multiculturalismo. Esto es así no solo porque los individuos muestran

34 En el ám bito de los estudios m u lticu ltu ra les sobre las mujeres podemos m encionar otro
ejemplo que resulta ilustrativo: se trata del caso de la reparación del himen. S. Saharso ha anali­
zado el desarrollo que ha tenido esta práctica en los Países Bajos y sus implicaciones en el ám ­
bito de la sanidad. Según la autora, “Entre los inmigrantes provenientes de Turquía y Marruecos 
que viven en los Países Bajos, impera la norma de que una muchacha debería ser virgen hasta 
el matrimonio [...] El honor perdido conlleva con frecuencia la expulsión de la muchacha de su 
familia y de la comunidad [...] Existe evidencia empírica de que las muchachas tienen de he­
cho buenas razones para temer las sanciones de la comunidad [... ] Es por esto que algunas mu­
chachas solicitan la reconstrucción quirúrgica de su himen. Actualmente la operación se lleve a 
cabo probablemente con bastante frecuencia en los Países Bajos [... ] Los profesionales médicos 
han indicado que tienen inconvenientes con llevar a cabo la operación porque va contra sus pro­
pias normas y valores, y han solicitado que se establezcan pautas profesionales (Mouthaan et al., 
1997)." (traducción del o rig ina l inglés, Saharso, 2003a, p. 17). Ver tam bién Saharso (2003b, pp. 
207-211). Dado que el efecto último de llevar a cabo la reparación del himen a través de cirugía 
podría manifestarse en la preservación de una práctica d iscrim inato ria  para las mujeres -com o 
es el que tengan que llegar vírgenes al matrimonio y sangrar durante la que debe ser su primer 
relación sexual-, se podría concluir que la reparación del himen debería ser prohibida con vistas 
a evitar que las propias mujeres contribuyan a preservar el mito de la virginidad -dado que, ade­
más, son ellas mismas quienes muestran haber escogido una vida sexual que pasa por alto dicho 
precepto-. Sin embargo, en la medida en que son mujeres adultas las que deciden llevar a cabo 
la reparación del himen, serían un error ignorar completamente su elección así como las razo­
nes que subyacen a la misma. Desde el punto de vista individual, tal decisión puede ayudarlas 
a mantener un lugar en su comunidad o a evita r disputas fam ilia res o incluso a concretar un m a­
trimonio concertado. Cualquiera sea el caso, las decisiones de las personas adultas merecen una 
correcta consideración, y si surge algún tipo de conflicto con bienes colectivos, principios gene­
rales u otro derecho individual, el conflicto debería ser presentado con claridad con vistas a lo­
grar una solución coherente con todos los valores enj uego.



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 73

una procedencia cultural heterogénea, sino porque dicha diversidad cul­
tural recalca y a menudo profundiza el pluralismo moral, de modo que 
no basta con hacer referencia a la multiculturalidad en un sentido ne­
tamente descriptivo de características que de hecho presentan diversos 
grupos sociales. Hace falta remarcar la dimensión valorativa de dicha 
diversidad que es una muestra rica y compleja del pluralismo de valores 
del que ya se ha hablado. Junto a las criticas que ha recibido el multicul- 
turalismo así entendido, es decir, en su dimensión normativa y, de mane­
ra muy general - y  como explicaré enseguida, sesgada-, como una teoría 
política y filosófica que reivindica el valor de las culturas,35 una nueva 
corriente de cosmopolitismo se presenta como alternativa. Trazaré a con­
tinuación las líneas generales que resumen las propuestas normativas de 
estas dos perspectivas, multiculturalismo y cosmopolitismo, para exami­
nar luego la conveniencia de adoptar uno u otro como enfoque teórico 
y normativo, a la luz de la interpretación de los derechos humanos que 
se ha propuesto más arriba.

Al analizar los conflictos entre derechos fundamentales en el mar­
co del pluralismo de valores y del contexto social y cultural en el que 
ellos son reivindicados y realizados, se ha hablado del multiculturalis­
mo como expresión precisamente de la existencia de valores plurales, 
algunos de los cuales tienen un contenido social importante, y  cuya in­
terpretación no debería prescindir del contexto de aplicación. ¿Podría 
sostenerse lo mismo si se adoptasen las premisas del cosmpolitismo? 
Multiculturalismo y cosmopolitismo se presentan como dos modelos 
teóricos distintos para analizar las sociedades plurales y proponen ac­
titudes normativas distintas frente a los individuos. Mientras el prime­
ro entiende que los individuos que experimentan en sus vidas la con­
vivencia con dos o más códigos culturales deben realizar elecciones 
complejas que ponen de manifiesto sus múltiples compromisos mora­
les y requieren fórmulas -éticas, políticas, jurídicas- respetuosas de los 
mismos, el segundo postula que para superar el tipo de conflictos que 
genera el pluralismo se hace necesario ir más allá de las experiencias 
culturales, transformándose en lo que el cosmopolitismo iluminista lla­
mó “ciudadanos del mundo:” individuos sin compromisos fuertes con

35 Aunque algunos autores han defendido formas de multiculturalismo cercanas a la reivindi­
cación de la cultura com o algo intrínsecamente valioso -p o r  e jem plo en el ám bito de las teorías 
comunitaristas (ver Alvarez 2002a)-, muchas otras versiones del multiculturalismo liberal que 
incorporan p rinc ip ios  no dependientes de la cultura, han dado form a a una teoría más com pleja 
e interesante.



74 Si l v i n a  á l v a r e z

ningún entorno nacional o cultural, o en todo caso capaces de revisar 
dichos compromisos a la luz de normas universales, no arraigadas a un 
contexto específico.

Se hace necesario aquí apuntar algunas referencias sobre los linea- 
mientos generales de estos dos modelos. En cuanto al primero, la de­
fensa liberal del multiculturalismo admite varias estrategias. Como 
afirma Raz, promover o incentivar la cultura de un grupo va más allá 
de la tolerancia y la no discriminación, que son otros dos modos típi­
camente liberales de afrontar el multiculturalismo (1994, pp. 157-158). 
Reivindicar el multiculturalismo implica no solo tolerar o evitar la dis­
criminación explícita de los miembros de grupos culturales, sino tam­
bién dar apoyo institucional a sus diferentes modos de vida. Esto no 
quiere decir que la tolerancia y la no discriminación no sean importan­
tes. Por el contrario, son dos principios esenciales para cualquier socie­
dad multicultural, que sin embargo podrían no ser suficientes para la 
promoción de la libertad positiva. En este sentido, es el contexto cul­
tural que proporciona a las personas las opciones para ejercer su au­
tonomía. Promover el multiculturalismo, por tanto, implica respaldar 
algunos aspectos de los contextos culturales que son relevantes para 
permitir que los individuos participen en la sociedad en igualdad de 
condiciones, es decir, que tengan acceso efectivo a las oportunidades 
sociales.35 La multiculturalidad se revela como una característica de 
las sociedades actuales, en el sentido de la diversidaded como un dato 
sociológico. Pero además, a esta diversidad se suman consideraciones 
normativas a favor de políticas multiculturales37 que hagan viables las 
elecciones individuales a través del ejercicio de la autonomía personal 
-en  la medida en que esta última depende de la existencia de opciones 
relevantes y significativas para los individuos-.38

Esta forma de concebir el multiculturalismo se basa en la impor­
tancia que la cultura tiene para las personas, tal como lo expresan las 
teorías multiculturalistas de autores como Kymlicka, Raz o, más re­
cientemente, Phillips. Raz afirma que las políticas de una sociedad 
multicultural deben tener en cuenta dos ju ic ios  evaluativos: 1. la rele­
vancia de la cultura para los individuos, y  2. la creencia en la existencia

35 Sobre el acceso a las oportunidades en contextos m u lticu ltura les, véase A lvarez (2009b).
37 Sobre la d is tinc ión  entre m u lticu ltu ra lidad  -e n  sentido descrip tivo- y  m u lticu ltu ra lism o -

en sentido no rm a tivo -, ver Parekh (2000).
38 Sobre autonomía personal y  opciones relevantes, véase Raz (1985); véase tam bién A lva - 

rez (2002a, 2002b, 2007, 2009a).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 75

de formas de vida diferentes que son igualmente valiosas (1994:159). 
Con respecto a la primera de estas consideraciones, no resulta d ifíc il 
observar que el ejercicio de la libertad individual está culturalmen­
te condicionado por las características de la sociedad en que se vive así 
como por la interacción con los otros miembros de dicha sociedad. La 
segunda consideración, por su parte, señala una vez más el pluralismo 
moral.

Con estas premisas, el multiculturalismo liberal ha seguido en los
últimos años una vía que lo diferencia de las propuestas más fuerte­
mente comunitaristas o esencialistas. El multiculturalismo no-esencia- 
lista se basa en el reconocimiento de la importancia que la cultura tiene 
para las personas, en la medida en que condiciona sus opciones, tan­
to como sus evaluaciones y elecciones. Este tipo de multiculturalismo 
que pone el énfasis en los individuos antes que en los grupos, restando 
a la cultura valor intrínseco, ha sido defendido por Phillips, en lo que la 
autora llama simbólicamente un “ multiculturalismo sin cultura.” 39

En cuanto al segundo modelo, y  como es bien conocido, la propues­
ta no tanto política sino más bien moral del cosmopolitismo hunde sus 
raíces en el pensamiento de los estoicos, cuya perspectiva quería so­
brepasar los límites de la polis para extenderse a un contexto más am­
plio.40 En este sentido una versión fuerte del cosmopolitismo postularía 
que solo las normas universales, que trascienden el ámbito de lo ver­
náculo, generan obligaciones morales. Me interesa aquí detenerme en 
esta versión del cosmopolitismo ético, ya que se trata de confrontarlo 
con el multiculturalismo también en su versión ética o normativa, es 
decir, como modelo capaz de validar -o  justificar en términos éticos- 
las relaciones entre las personas miembros de diversos grupos cultura­
les. Se hace necesario aclarar, sin embargo, que -com o se ha señalado 
ya también respecto del m ulticulturalism o- el cosmopolitismo no solo 
se presenta como teoría ética. Junto a la moral cosmopolita, diversos 
autores se han referido a la política cosmopolita así como al ideal de un

39 Ver P h illips  (2007, pp. 9-25). Sobre m u lticu ltu ra lism o y  esencialismo, ver M odood 
(2007:87-116). Sobre la propuesta de Phillips y de Modood -au tor que también plantea una re­
visión no esencialista del multiculturalismo aunque concediendo protagonismo a los grupos y su 
identidad-, ver Squires (2008).

40 Sobre las ideas cosm opolitas en los estoicos y  en general en el pensamiento griego, así 
como sobre la impronta de estas ideas en el pensamiento kantiano, ver Nussbaum (1996); ver 
tam bién Held (2005:10), Couture y  N ielsen (2005, p. 183).



76 SILV IN A Á LVAREZ

derecho cosmopolita.41 Así por ejemplo, el ideal kantiano de la paz per­
petua se refiere a un orden cosmopolita que se realiza a través del de­
recho internacional y  una especial forma de relación entre los estados 
-sobre lo cual existen numerosas y diversas interpretaciones-.42

En el ámbito del cosmopolitismo ético existen también diferentes 
variantes sobre el alcance de las normas derivadas de la perspectiva 
cosmopolita. Benhabib (2006, pp. 17-18) señala tres versiones que dan 
buena cuenta de esta diversidad: 1. el cosmopolitismo como “amor a 
la humanidad” o amor por los seres humanos más allá de cualquier 
procedencia cultural o nacional -ta l como aparece en la propuesta de 
Nussbaum-; 2. el cosmopolitismo que pone el acento principalmen­
te en el individualismo moral, que no acepta otra unidad de referen­
cia para la obligación moral que la del agente, con sus múltiples afi­
liaciones, elecciones y relaciones, no ligado necesariamente a ninguna 
identidad excluyente -com o se desprende del análisis de Waldron-; 3. 
el cosmopolitismo de la ética discursiva como alternativa para superar 
los límites del nacionalismo -a l que adhiere la propia Benhabib, y en 
el que ella incluye a Habermas, Held y Bohman. A esta clasificación 
se podrían sumar otras categorías de cosmopolitismo ético, principal­
mente el que postula el ideal de la justicia cosmpolita: los principios 
que rigen la adjudicación y distribución equitativa de valores y bienes 
serían los mismos para todas las personas independientemente de su 
pertenencia a un grupo o nación. En otras palabras, el cosmopolitismo 
sería equivalente a una concepción de justicia universal y postularía 
un conjunto de principios universales dejusticia válidos por encima de 
los contextos locales. La identificación del cosmopolitismo con la idea 
dejusticia global está presente en numerosos autores.43

Más allá de estos matices, la propuesta normativa del universalis­
mo ético a la que aparece ligado el cosmopolitismo “individualista e 
inclusivo,"44 que postula una única fuente válida de obligaciones, ha sido 
reformulada de diversas maneras. Una primera, aunque tímida, consiste

41 En este sentido algunos autores realizan la d is tinc ión  entre cosm opolitism o moral e ins­
tituc iona l -s iendo  este ú ltim o  com prensivo del cosm opolitism o ju r íd ic o  y  p o lítico -. Esta d is­
t inc ión  ha abierto tam bién el debate en torno a si el com prom iso con el cosm opolitism o moral 
determina o no un contenido moral específico, y a si determina o no la adopción del cosmopo­
litism o instituciona l. Véase Beitz (1994; 2005, p. 18), B arry (1998), B rock (2009, pp. 11-12).

42 Sobre el ideal kantiano de cosm opolitism o, ver Bohman y  Lutz-Bachm ann (1997); ver 
tam bién Benhabib (2006).

43 Véase Beitz (1994; 2005), B arry (1998), M ille r  (1998; 2007), M acK innon (2005), Mandle 
(2006), B rock (2009).

44 Beitz (2005, p. 17); véase tam bién Pogge (1992, pp. 48-49).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 77

en admitir que las obligaciones que derivamos de valores particulares o 
dependientes son válidas, aunque solo en la medida en que no interfie­
ran con las obligaciones universales. Este reconocimiento, sin embargo, 
puede resultar insuficiente si tomamos en cuenta el pluralismo de valo­
res y la forma en que los valores particulares pueden in flu ir en la inter­
pretación de los valores generales o no dependientes. Es así que diversas 
versiones del cosmopolitismo han avanzado en el reconocimiento, ju n ­
to a los principios universales, de un conjunto más o menos amplio, más 
o menos ligado a contextos particulares, de valores dependientes que 
transforman el cosmopolitismo “ duro”  o “ denso,”  en otro más atenua­
do. Así lo hace la propuesta de Held (2005, pp. 17-18), que postula prin­
cipios cosmopolitas capaces de dar cabida al pluralismo social y  moral, 
concebidos como “ guías”  o “ ideales regulativos”  para propiciar “ la auto­
nomía, el diálogo y la tolerancia" (2005, p. 19). Otras propuestas, como 
la de Bohman (1997), prefieren no vincular el cosmopolitismo a un con­
tenido normativo determinado, sino más bien a la idea de un ámbito co­
mún o esfera pública cosmopolita -en sintonía con la noción de demo­
cracia deliberativa aplicada a un contexto internacional-.

Reformulaciones como las mencionadas, han llevado a Scheffler 
(2001) a referirse a las distintas concepciones del cosmopolitismo, 
principalmente el cosmopolitismo extremo y moderado,45 jun to  a un 
cosmopolitismo más centrado en la justic ia  y  otro más centrado en la 
cultura. Una concepción cosmopolita moderada sobre la cultura como 
la que propone Scheffler parece acercarse más al tipo de multicultura­
lismo que se ha propuesto en este trabajo: un cosmopolitismo capaz de 
aceptar las pautas de la tradición pero sin por ello dejar de reconocer 
el cambio, la capacidad de transformación y las influencias recíprocas 
como componente ineludible de la cultura.45 El cosmopolitismo mo­

45 Esta d is tinc ión  resulta parangonable a la d is tinc ión  de M ille r  entre cosm opolitism o fuerte 
y  débil (véase M ille r  1998, pp. 166-167).

46 El progresivo reconocimiento de la relevancia de la diversidad derivada de la cultura que 
vemos en muchas versiones actuales del cosm opolitism o, ha sido señalado por algunos autores 
como una v is ión  desvirtuada de la cultura, entendida más bien com o conjunto de culturas o una 
especie de “homogeneidad heterogénea” Friedman (1997, p. 79). Este autor realiza una crítica 
de lo que caracteriza como un nuevo cosmopolitismo que consagra una concepción “híbrida” 
de la cultura -te rm ino log ía  utilizada por antropólogos y  sociólogos para referirse a las nuevas 
formas de identidad cultural-, en el sentido de una cultura que es receptora de muchas culturas 
a la vez. Dicha concepción no tomaría suficientemente en consideración la forma en que las per­
sonas v iven  y  perciben realmente su propia cultura (1997, p. 81). Para una crítica a las teorías 
que postulan formas culturales híbridas, así como al cosmopolitismo del “punto medio” entre el 
universalismo y el particularismo cultural, ver Mehta (2000). También Phillips se refiere a este



78 Si l v i n a  á l v a r e z

derado es pluralista tanto respecto al origen o fuente de los principios 
morales como en cuanto al contenido de los mismos.47

Así entendido, el cosmopolitismo no puede perder de vista lo que en 
la génesis histórica del término ha sido el interés del cosmopolita por 
las culturas de los distintos pueblos, no solo en sentido estético sino so­
bre todo en sentido éticamente comprometido (Sypnowich 2005, pp. 
57; 72). Reivindica por ello la diversidad cultural y  de valores. Este 
interés, sin embargo, adopta una forma no-particularista, que pretende 
romper con el localismo y la visión sesgada de quienes solo ven la rea­
lidad que les circunda. El cosmopolitismo es universalista y se opone 
como tal al nacionalismo, pero no así al multiculturalismo. Tenemos, 
por tanto, una formula que conjuga universalismo y pluralismo.48 Estas 
dos premisas del cosmopolitismo requieren de una justificación com­
pleja, si se tiene en cuenta que se trata de requisitos normativos que 
pueden presentar características excluyentes. No puedo detenerme aquí 
a dilucidar esta cuestión. Pero si reconocemos que estos dos aspectos 
están presentes en el cosmopolitismo, entonces podemos ver en él una 
forma específica de resolver los conflictos que puede generar el multi­
culturalismo: a partir del reconocimiento de la diversidad se recurre a 
una perspectiva más general. Esto ha llevado a veces a hablar incluso 
de un “multiculturalismo cosmopolita.”49

Precisamente porque se pueden entender como propuestas no ex­
cluyentes sino complementarias, ambos modelos, multiculturalismo y 
cosmopolitismo, resultan deficientes cuando se presentan en su versión

nuevo cosmopolitismo, aunque lo hace para señalar una tendencia a imponer las características 
de la cultura mayoritaria (2007, pp. 69-72). Esta objeción apunta al riesgo de que la perspectiva 
cosm opolita incorpore el p lua lism o cu ltu ra l a condic ión de mermar su relevancia ind iv idua l y 
social. Algo de esto sucede seguramente en la medida en que se propone que principios univer­
sales convivan con pautas particulares: esta convivencia no sería posible si las segundas no se 
explicasen en relación con las primeras perdiendo por tanto un pretendido va lo r absoluto. Pero 
no puede ser de otra manera si se aceptan las premisas del p lura lism o moral y  se resta va lo r in ­
trínseco a la cultura. El cosm opolitism o así entendido buscaría por tanto una form a de com pren­
sión de las normas particularistas -d e  raigambre c u ltu ra l-  a través de normas universales, es de­
cir, propondría el pluralismo moral en los términos que se han analizado más arriba.

47 Véase B rock (2009, pp. 12-13 y  315-318).
48 El com prom iso del cosm opolitism o con el p lura lism o aparece, por ejem plo, en Appiah. 

Este autor agrega como otro aspecto del cosmopolitismo -que podría verse como un intento por 
resolver la tensión entre un iversalism o y  p lu ra lism o-, el fa lib ilism o , en el sentido de capacidad 
del conocim iento moral para reproponerse una y  otra vez, a pa rtir de la ap licación a nuevas s i­
tuaciones (2006, p. 144). Su propuesta de cosm opolitism o contempla, además, el desacuerdo 
moral, aunque postula la posibilidad del entendimiento (2006, pp. 57-78).

49 Ver Bohman y  Lutz-Bachm ann (1997).



LA  INTERPRETACIÓN CO NTEXTUALIZADA DE LOS. 79

más estereotipada e intentan oponerse -numerosos autores señalan que 
el cosmopolitismo es insatisfactorio cuando pretende prescindir sin 
más de los valores que las personas extraen de sus vinculaciones parti­
culares-.50 En cambio, multiculturalismo y cosmopolitismo se acercan 
el uno al otro, al tiempo que ofrecen elementos de análisis más preci­
sos, en sus versiones moderadas. N i las culturas ofrecen todo lo que 
los agentes morales reivindican para sí, ni el universalismo entendido 
como un conjunto de normas desvinculado de la formulación que de 
ellas hacen las personas puede servir para interpretar sus elecciones.

En el marco de este debate entre multiculturalismo y cosmopolitis­
mo, Phillips se interroga sobre si merece la pena revisar el m ulticu ltu­
ralismo -para despojarlo de las versiones más extremas o comunitaris- 
tas- o si sería preferible adherir al cosmopolitismo sin más-. La autora 
opta por la primera opción principalmente porque entiende que el cos­
mopolitismo puede desembocar en la reivindicación de un tipo especí­
fico de actitudes51 que están vinculadas con un tipo específico de cultu­
ra -m ayoritaria en el contexto occidental- que se entiende es capaz de 
transmitirlas mejor (2007, p. 69-72)-. En este sentido, el cosmopolitis­
mo propiciaría la jerarquización de las culturas (2008, p. 556). La au­
tora esgrime también razones teóricas que tienen que ver con la capaci­
dad del modelo multicultural para dar cabida a una gama más amplia 
de variables empíricas -como serían por ejemplo las relaciones entre 
grupos mayoritarios y minoritarios (2007, p. 72). En esta misma línea, 
creo que se pueden apuntar otros aspectos importantes que el enfoque 
multicultural ofrece para el análisis. En concreto, en este trabajo he re­
saltado el pluralismo de valores como una variable central de las socie­
dades multiculturales que debe ser escrupulosamente introducido siem­
pre que se analicen situaciones de conflicto. La propuesta moral del 
pluralismo que junto a los valores no dependientes incorpora los va­
lores dependientes como formas particulares de expresar los primeros, 
parece casar mejor con el modelo multicultural. Aunque se ha señala­
do antes que nuevas versiones del cosmopolitismo tienden a inc lu ir el

50 Esta observación aparece en los com entarios de varios autores a la propuesta de Marta 
Nussbaum en el lib ro  F or Love o f  Country. Putnam, por ejemplo, rechaza que se trate de esco­
ger entre la razón universal y el patriotismo, y se decanta por una “inteligencia crítica” (1996, p. 
97). H im m eltarb  tam bién se muestra crítica en un sentido parecido al de Putnam, m ientras Bok
señala la conveniencia de un recorrido moral que vaya “de la parte al todo,” y Appiah se refie­
re a la idea del “patriota cosmopolita” en el intento por combinar ambos extremos (1996, p. 22).

51 La noción de “actitudes” entiendo que debe tomarse aquí en el sentido de la disposición 
que crean determinadas perspectivas morales.



80 Si l v i n a  á l v a r e z

pluralismo como parte de la perspectiva cosmopolita, se ha menciona­
do también que persisten dificultades de fundamentación derivadas de 
compaginar el universalismo más típicamente cosmopolita con el plu­
ralismo derivado de la diversidad cultural.52

El multiculturalismo, sin embargo, ha descuidado en muchas de sus 
versiones más difundidas el papel central del individuo al momento 
de valorar la cultura. Es por ello que se ha señalado aquí la relevancia 
de las más recientes versiones de un multiculturalismo no esencialis- 
ta que, además, podrían coincidir con el cosmopolitismo moderado al 
postular que la importancia de la cultura hay que medirla desde la pers­
pectiva de los individuos, teniendo en cuanta cuánto aquélla es impor­
tante para ellos y no a la inversa. Por otra parte, como señala Waldron, 
los marcos culturales en los que las personas se mueven no son homo­
géneos y a menudo ellas se encuentran fuertemente ligadas a contextos 
culturales múltiples (1995, pp. 108-110). En este sentido el m ulticu l­
turalismo necesita ser reformulado teniendo en cuenta que no solo las 
sociedades son multiculturales: cada vez son más las “personas multi-

52 Una form a de v incu la r el un iversalism o con la diversidad cultura l podría rastrearse tal vez
a través de lo que Waldron caracteriza como propio y especial respecto de la perspectiva cosmo­
polita. Según él, lo que nos acerca a los otros, a otras formas culturales, a otros modos de vida, 
es la capacidad de articu la r nuestras propias form as culturales a través de razones:

Humans and human groups take the ir norms seriously, and to take them seriously is 
to think o f them as embedded in a structure o f  reasons and reasoning. [ ...] They make 
deep claims, powerfu l c la im s about what is im portant and w hat sort o f th ings are at stake 
in the areas o f life that they govern. [...] Now, that reasoning [... ] represents or claims to 
represent some repository o f human w isdom  as to the best w ay to  do ing things. As such 
it necessarily makes its reasoning available [...] to understanding and assessment on the 
basis o f what else there is in the w orld  in the w ay o f human w isdom  and experience on 
questions such as those that the norm purports to address. And that, I th ink, is what is 
cosm opolitan -o r  what has the potential to  be universal and cosm opo litan- about the cha- 
racter o f genuine as opposed to  fake or patron iz ing partic ipation in the life  and practice o f 
one's particu lar com m unity. (2000, pp. 235-235).

[ .. .]To repeat then: if  we take a tradition or practice o f our culture seriously, then we 
should treat it not s im p ly  as a costume fo r d isplay or as an attribute o f our identity, but 
as a standard w h ich  does some norm ative w o rk  in the life  o f one's com m unity. Moreover, 
to  take it seriously is to treat it as a standard w ith  a po in t -a  standard w h ich  does w o rk  in 
the society which might [... ] have been performed by other norms, altemative standards, 
and w h ich  therefore cannot be understood except in terms o f its association w ith  an array 
o f reasons that exp la in w hy  in fact it is this norm rather than that -m onogam y, fo r exam- 
ple, rather than p o lyg a m y- w hich is the standard we happen to upho ld ." (2000, p. 242).

A s í entendido, el cosm opolitism o no sólo propicia la com unicación y  com prensión de la d i­
versidad y la pluralidad, sino que se transforma en un elemento indispensable para la conviven­
cia en sociedades multiculturales. En este mismo sentido ver también Brown, G. W. (2009, pp. 
140-144).



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 81

culturales,” que nacen en contextos multiculturales y se reconocen a sí 
mismas en relación con vínculos culturales diversos.

Un modelo teórico que tome en cuenta las circunstancias que rodean 
a los agentes morales debe rechazar la necesidad de la vinculación ex­
clusiva y excluyente con una sola cultura,53 tanto como la necesidad de 
desvinculación con cultura alguna. Si aceptamos que la multiplicidad 
cultural está presente en las sociedades y en la vida de las personas, 
puede ser que la adopción de uno u otro modelo sea solo una cuestión 
de énfasis reflejado en distintas perspectivas teóricas para el análisis.54 
El multiculturalismo pone más énfasis en los contextos específicos de 
valor e interpretación, mientras que el cosmopolitismo está más intere­
sado en subrayar la dimensión universalista de los valores. Si quieren 
ofrecer una interpretación plausible del modo en que las personas rea­
lizan sus elecciones, ambos modelos deben reconocer que las dos di­
mensiones, una más neutral o universalista y  otra más comprometida o 
particularista, están presentes en la evaluación moral de las “personas 
multiculturales".

Conclusiones

A  través de los distintos apartados de este artículo he introducido 
y analizado nociones y concepciones (pluralismo moral, derechos hu­
manos, multiculturalismo, cosmopolitismo) que apoyan las siguientes 
conclusiones: el pluralismo moral nos enfrenta con el conflicto de va­
lores; dado que los derechos humanos reflejan principios -dimensión 
axiológica-, los conflictos de derechos humanos son conflictos de va­
lores en el sentido señalado por el pluralismo moral; para zanjar dichos 
conflictos - a  veces de difícil o incluso dudosa solución m oral- se pro­
pone tomar en cuenta el valor de la autonomía personal como -pos i­
ble aunque no único- valor abarcativo, metavalor o valor auxiliar que 
haga posible traducir el alcance de las consecuencias que sobre los in­
dividuos puede acarrear el conflicto; cuando el conflicto de derechos 
humanos tiene lugar en contextos fuertemente marcados por la diver-

53 Se trata del rechazo de lo que Waldron ha llamado el modelo de “una persona: una cultura” 
frente al modelo de “una persona: muchos fragmentos” (1996, p. 91).

54 Como señala Waldron, aunque algunas versiones de ambas posturas - la  que defiende el 
cosmopolitanismo frente a la que defiende el valor de las culturas- ponen en entre dicho los pos­
tu lados de la otra, no se trata de propuestas necesariamente excluyentes (1995, p. 99).



82 SILV IN A Á LVAREZ

sidad cultural, la interpretación y aplicación de tales derechos topa con
la necesidad de desentrañar las peculiaridades contextúales que condi­
cionan el ejercicio de los derechos; dicho conflicto difícilmente invo­
lucre derechos que podamos concebir como compartimentos estancos 
y, en cambio, suele involucrar diversos derechos fuertemente im bri­
cados entre sí; tales derechos, además, se representan a menudo como 
instancias particulares -social o culturalmente definidas- de valores 
más generales; desde una perspectiva filosófico-política, la compren­
sión de la pluralidad que ponen de manifiesto este tipo de conflictos y 
su interpretación contextualizada, puede hacerse atendiendo a distintos 
modelos, uno más centrado en los valores particulares y los contextos 
en que éstos se definen (multiculturalismo) y otro más centrado en los 
valores generales y  sujurisdicción universal (cosmopolitismo). El tras- 
fondo valorativo que surge de estas distintas perspectivas, junto con el 
enfoque interpretativo que se adopte, más o menos receptivo al plura­
lismo de valores y a su vinculación con el contexto, puede ofrecer ma­
tices diversos para la solución de los conflictos de derechos humanos 
como valores plurales, tal como se ha querido reflejar con el análisis 
del casojurisprudencial presentado.

Bibliografía

Alexy, Robert (2002), A Theory o f Constitutional Rights. Oxford Uni- 
versity Press, German version, Theorie der Grundrechte, Suhrkamp- 
Verlag, 1986.

Álvarez, Silvina (2002a), La racionalidad de la moral, Centro de Estu­
dios Constitucionales, Madrid.

________ (2002b), “ Los derechos de la mujer en un pañuelo” , Claves
de Razón Práctica, núm. 123, pp. 36-40.

________ (2002c), “ La autonomía personal” , en E. Díaz y J. L. Colo-
mer (eds.), Estado, Justicia, Derechos, Alianza, Madrid.

________ (2007), “ Medical Care and Patients’ Decisión Making: The
Building o f the Options in a Situation o f Dependency" en J. Ferrer 
Beltrán y S. Pozzolo (eds.), Law, Politics, and M ora lity : European



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 83

Perspectives III. Ethics and Social Justice, Duncker y Humblot, 
Berlín.

________ (2008), “ Pluralismo moral y  conflictos de derechos funda­
mentales", Doxa, 31.

________ (2009a), “ Pluralism and the interpretartion o f Women’s H u­
man Rights", European Journal o f Women Studies, vol. 16(2).

________ (2009b), “ Access to Opportunities in M ulticu ltural Societies
and the Relevance o f Public Expression", Social and Legal Studies, 
18(4).

Appia, Anthony (1996), “ Cosmopolitan Patriots” , en J. Cohén (ed.), 
F or Love o f Country. Debating the lim its o f Patriotism. Martha C. 
Nussbaum with Respondents. Beacon Press, Boston.

________  (2006), Cosmopolitanism. Ethics in a World o f Strangers.
W.W. Norton and Company, New York.

Bader, Veit and Sawitri Saharso (2004), “ Introduction: contextualized 
morality and ethno-religious diversity," Ethical Theory and M ora l 
P ra c tice l, pp. 107-115.

Barry, Brian (1998), “ International Society from  a Cosmopolitan Pers- 
pective", en D. R. Mapel y  T. Nardin (eds.), International Society. 
Diverse Ethical Perspectives, Princeton University Press, Princeton, 
New Jersey.

Beitz, Charles R. (1994), “ Cosmopolitan Liberalism and the States 
System", en Chris Brown (ed.), P olitica l Restructuring in Europe: 
Ethical Perspective, Routledge, Londres.

________ (2005), “ Cosmopolitanism and Global Justice” , en G. Brock
y D. Moellendorf (eds.), Current Debates in G lobal Justice, Springer, 
The Netherlands.

Beltrán, Elena (2001), “ Feminismo liberal”  y  “ Justicia, democracia y 
ciudadanía: las vías hacia la igualdad” , en E. Beltrán y V. Maquieira 
(eds.), Feminismos. Debates teóricos contemporáneos, Alianza Edi­
torial, Madrid.

Benhabib, Seyla (2002), The Claims o f Culture. Equality and D iversity  
in the G lobal Era. Princeton University Press, Princeton, New Jer­
sey.

________  (2004), The Rights o f Others: Aliens, Residents, and C iti-
zens (The Seeley Lectures), Cambridge University Press.

________  (2006), Another Cosmopolitanism (The Berkeley Tanner
Lectures), Oxford University Press.

Berlin, Isaiah (1969), Four Essayson Liberty, Oxford University Press.



84 Si l v i n a  á l v a r e z

Bohman, James (1997), “The Public Spheres of the World Citizen”, 
en Bohman and Lutz-Bachmann (eds.), Perpetual Peace, The M IT 
Press, Cambridge, Massachusetts.

Bohman, James y Matthias Lutz-Bachmann (eds.) (1997), Perpetual 
Peace. Essays on Kant's Cosmopolitan Ideal, The M IT  Press, Cam­
bridge, Massachusetts.

Bok, Sissela (1996), “From part to Whole”, en J. Cohén (ed.), For Love 
o f Country. Debating the lim its o f Patriotism. Martha C. Nussbaum 
with Respondents. Beacon Press, Boston.

Brock, Gillian (2009), Global Justice. A Cosmopolitan Account. Oxford 
University Press.

Brown, Garrett Wallace (2009), Grounding Cosmopolitanism. From  
Kant to the Idea o f a Cosmopolitan Constitution. Edinburgh Univer­
sity Press, Edinburg.

Carens, Joseph H. (2004), “A contextual approach to political theory,” 
Ethical Theory and M ora l P ra c tic e l, pp. 117-132.

Chang, Ruth (1997), “Introduction”, en R. Chang (ed.), Incommensu- 
ra b ility  Incomparability and Practical Reason. Harvard University 
Press, Cambridge, Massachusetts.

Coleman, Doriane L. (1996), “Individualizing justice through multi- 
culturalism: the liberals' dilemma", Columbia Law  Review, vol. 95, 
nm. 5, pp. 1093-1167.

Deveaux, Monique (2000), “Conflicting Equalities? Cultural Group 
Rights and Sex Equality”, PoliticalStudies, vol 48, pp. 522-539.

Dustin, Moira (2007), “Gender equality, cultural diversity: European 
comparisons and lessons", report on work co-ordinated by A. Phi­
llips and S. Saharso, LSE, Gender Institute, The Nuffield Founda­
tion.

Frankfurt, Harry G. (1971), “Freedom of the will and the concept of a 
person", The Journal o f Philosophy, L X V III, I, pp. 5-20.

Friedman, Johnatan (1997), “Global Crises, the Struggle for Cultural 
Identity, and Intellectual Porkbarrelling: Cosmopolitans versus Lo- 
cals, Ethnics, and Nationals in an Era o f De-hegemonisation", en P. 
Werbner y T. Modood (eds.), Debating Cultural H ybrid ity: M u lti­
Cultural Identities and the Politics o f Anti-Racism, Zed Books, Lon- 
don.

Friedman, Marilyn (2003), Autonomy, Gender, Politics. Oxford Uni­
versity Pres.



LA  INTERPRETACIÓN CO NTEXTUALIZADA DE LOS. 85

Galeotti, Anna E. (1993), “ Citizenship and Equality. The Place fo r To- 
leration", P olitica l Theory, vol. 21 núm. 4, noviembre, 1993, pp.
585-605.

Galston, W illiam  A. (2002), Libera l Pluralism. The Implications o f Va- 
lue Pluralism fo r P o litica l Theory and Practice, Cambridge Univer- 
sity Press.

G riffin, James (2001a), “ Discrepancies Between the Best Philosophi- 
cal Account o f Human Rights and the International Law o f Human 
Rights", Proceedings o f the Aristotelian Society.

________ (2001b), “ First Steps in an Account o f Human Rights” , Eu-
ropean Journal o f Philosophy 9:3, pp. 306-327.

Gutman, Am y (1993), “ The Challenge o f M ulticulturalism  in  Political 
Ethics", Philosophy &  Public A ffa irs  vo1. 22 (3), pp. 171-206.

Held, David (2005), “ Principies o f cosmopolitan order” , en G. Bock y 
H. Brighouse (eds.), The P o litica l Philosophy o f Cosmopolitanism. 
Cambridge University Press.

H ill, Thomas E. Jr. (1992), “ Kantian Pluralism” , Ethics 102 (July 
1992), pp. 743-762.

Himmeltarb, Gertrude (1996), “ The Illusion o f Cosmopolitism,”  en J. 
Cohen (ed.), F or Love o f Country Debating the lim its o f Patriotism. 
Martha C. Nussbaum with Respondents, Beacon Press, Boston.

Joppke, Christian (2009), Veil. M irro r o f Identity, Polity Press, Cam­
bridge.

Kekes, John (1993), The M o ra lity  o f Pluralism, Princeton University 
Press, Princeton, New Jersey.

Lyon, Dawn and Debora Spini (2004), “ Unveiling the headscarf deba­
te", Feminist Legal Studies, vol. 12, núm. 3, pp. 333-345.

MacKinnon, Catriona (2005), “ Cosmopolitan hope” , en G. Bock y  H. 
Brighouse (eds.), The P o litica l Philosophy o f Cosmopolitanism, 
Cambridge University Press.

Mandle, Jon (2006), GlobalJustice. Polity Press, Cambridge, Londres
Marauhn, Thilo  y Nadine Ruppel (2008), “ Balancing conflicting hu­

man rights: Konrad Hesse’s notion o f ‘Praktische Konkordanz’ and 
the German Federal Constitutional Court", en E. Brems (ed.), Con- 
flic ts  Between Fundamental Rights, Intersentia, Antwerp.

Mehta, Pratap Bhanu (2000), “ Cosmopolitans and the Circle o f Rea- 
son", P olitica l Theory 28(5), pp. 619-639.



86 Si l v i n a  á l v a r e z

Miller, David (1998), “The Limits of Cosmopolitan Justice”, en D. 
R. Mapel y  T. Nardin (eds.), International Society. Diverse Ethical 
Perspectives, Princeton University Press, Princeton, New Jersey.

________ (2007), National Responsibility and G lobal Justice. Oxford
University Press.

Modood, Tariq (2007), Multiculturalism. A Civic Idea. Polity  Press, 
Cambridge.

Nagel, Thomas (1995), “Personal Rights and Public Space”, Philoso- 
phy &  Public Affairs, 24, pp. 83-107.

Nussbaum, Martha (1996), “Patriotism and Cosmopolitism”, en J. Co- 
hen (ed.), F or Love o f Country Debating the lim its o f Patriotism. 
Martha C. Nussbaum with Respondents. Beacon Press, Boston.

________ (2002), Women and Human Development. Cambridge U ni­
versity Press. Versión española, Las mujeres y  el desarrollo humano, 
Herder, Barcelona, 2002.

Okin, Susan M. (1998), “Feminism and Multiculturalism: Some Ten- 
sions," Ethics, 108, pp. 661-684.

________ (1999), “Is Multiculturalism Bad for Women?,” en J. Co-
hen, M. Howard and M. Nussbaum (eds.), Is M ulticu lturalism  Bad 
fo r Women?Susan M o lle r Okin, Princeton University Press, Prince­
ton, N. J.

________ (2002), ‘“M stresses of Their Own Destiny”: Group Rights,
Gender, and Realistic Rights o f Exit', Ethics 112 (January 2002), pp. 
205-230.

Parekh, Bhikhu (2000), Rethinking M ulticulturalism : Cultural D iversi­
ty andP o litica l Theory, Palgrave Press, Londes.

Phillips, Anne (2003), “When Culture Means Gender: Issues of Cultu­
ral Defence in the English Courts", The Modern Law  Review, 66:4, 
pp. 510-531.

________ (2007), M ulticu lturalism  without Culture, Princeton Univer­
sity Press, Princeton, New Jersey.

________ (2008), “More on Culture and Representation,” Social and
Legal Studies, vol. 17(4),

Pogge, Thomas W. (1992), “Cosmopolitanism and Sovereignty”, 
Ethics ^ 2  (October 1992),

Putnam, Hilary (1996), “Must we choose?”, en J. Cohén (ed.), F or Love 
o f Country. Debating the lim its o f Patriotism. Martha C. Nussbaum 
with Respondents, Beacon Press, Boston.



La  i n t e r p r e t a c i ó n  c o n t e x t u a l i z a d a  d e  l o s . 87

Raz, Joseph (1985), The M ora lity  o f Freedom, Oxford University 
Press.

________ (1994), Ethics in the Public Domain, Clarendon Press, Oxford.
________ (2001), Value, Respect, andAttachment, Cambridge Univer­

sity Press.
_______ (2003), The Practice o f Value, Oxford University Press.
Rosenfeld, M ichel (1998), “ A P lu ra lis t Critique o f Contractarian Pro- 

ceduralism", Ratio Iuris, 11.4, 1998.
Saharso, Sawitri (2000), “ Female Autonomy and Cultutal Imperative: 

Two Hearts Beating Together” , en W. Kym licka y W. Norman, Citi- 
zenship in Diverse Societies, Oxford University Press.

________ (2003 a), “ Culture, Tolerance and Gender. A  Contribution
from the Netherlands", The European Journal o f Women's Studies, 
vol. 10(1), pp. 7-27.

________ (2003b), “ Feminist ethics, autonomy and the politics o f mul-
ticulturalism", Feminist Theory, vol. 4(2), pp. 199-215.

Scheffler, Samuel (2001), Boundaries and Allegiances. Problems o f 
Justice and Responsibility in L ibera l Thought, Oxford University 
Press.

Shachar, Ayelet (1998), “ Group Identity and Women’s Rights in  Fa­
m ily  Law: The Perils o f Multicultural Accommodation", The Jour­
na l o f P o litica l Philosophy, vol. 6 (3), pp. 285-305.

________ (2000), “ Should Church and State be jo ined at the Altar?
Women’s Rights and the M ulticu ltural Dilemma” , en W. Kym licka 
y W. Norman, Citizenship in Diverse Societies, Oxford University 
Press.

Spinner-Halev, Jeff (2001), “ Feminism, M ulticulturalism , Oppression, 
and the State", Eth ics11 (Octubre 2001),

Squires, Judith (2008), “ M ulticulturalism , M últip le  Groups and In- 
equalities” , Social and Legal Studies, vol. 17 (4),

Verhaar, Odile and Sawitri Saharso (2004), “ The weight o f context: 
Headscarves in Holland", Ethical Theory and M o ra l Practice 7, pp. 
179-195.

Waldron, Jeremy (1995), “ M n o rity  Cultures and the Cosmopolitan A l- 
temative” , en W ill Kym licka (ed.), The Rights o f M i ñority  Cultures, 
Oxford University Press.

________ (1996), “ M ulticu lturalism  and melange” , en Robert K. Fu-
llinw inder (ed.), Public education in a m ulticu ltural society, Cam­
bridge University Press.



88 SILV IN A Á LVAREZ

________ (2000), “What is Cosmopolitan?”, Journal of Political Philo­
sophy 8(2), pp. 227-243.

Wenar, Leif (2005), “The Nature of Rights”, Philosophy &  Public 
Affa irs  33, núm. 3, 2005.

________ (2007), “Rights”, Stanford Encydopedia o f Philosophy.
Wolf, Susan (1992), “Two Levels of Pluralism”, Ethics 102 (July 

1992), pp. 785-798.
Young, Iris M (1990), Justice and the Politics o f Difference, Princeton 

University Press, Princeton, N. J.
Zucca, Lorenzo (2007), Constitutionoi Dilemmcis: Conflicts o f  F un ­

damental Legal Rights in Europe and the USA, Oxford University 
Press.

Recepción: 26/07/2011 Aceptación: 11/11/2011


