LA INTERPRETACION
CONTEXTUALIZADA DE
LOS DERECHOS HUMANOS:
MULTICULTURALISMO,
COSMOPOLITISMO Y PLURALISMO
DE VALORES*

Silvina Alvarez**

Resumen

Tras abordar el andlisis del pluralismo de valores y proponer una interpreta-
cién de los derechos humanos como valores plurales, la autora se centra en un
caso jurisprudencial de conflicto de derechos fundamentales que pone de mani-
fiesto el tipo de problemas juridicos y morales que el pluralismo presenta. Final-
mente, se examinan el multiculturalismo y el cosmopolitismo como modelos filo-
sofico-politicos para la comprension de las sociedades plurales.
Palabras clave: pluralismo, derechos humanos, conflictos de derechos, derechos
de las mujeres, multiculturalismo, cosmopolitismo

Abstract

After analyzing value pluralism, the author proposes an interpretation of hu-
man rights as plural values. In order to exemplify the sort of moral and legal
conflicts wliich may be posed by pluralism, she examines a well known juris-
prudential case. Finally, multiculturalism and cosmopolitanism are introduced as
patterns of political philosophy for the understanding of plural societies.
Keywords: pluralism, human rights, conflicts of rights, women’s rights, multicul-
turalism, cosmopolitanism

a multiculturalidad ha generado un gran nimero de discusiones

Ly analisis en torno a cdmo abordar las cuestiones dejusticia asi
como las politicas publicas en sociedades plurales. Las respuestas a ta-
les cuestiones dependen en buena medida del diagndstico que se haga

* El presente texto se enmarca en el proyecto de investigaciéon dirigido por el profesor
Alfonso Ruiz Miguel, SEJ2005-08885/JURI “Derechos, justicia y globalizacion” del Ministerio
de Educacién y Ciencia.

** Facultad de Derecho de la Universidad Auténoma de Madrid. Correo electrénico: silvina.
alvarez@uam.es

ISONOMIA No. 36 / Abril 2012


mailto:alvarez@uam.es

50 Silvina alvarez

sobre por qué surgen los conflictos en las sociedades multiculturales y
como impactan en las personas. Este trabajo parte de ubicar el anali-
sis de la multiculturalidad en el &mbito de la moral, es decir de la eva-
luacion que las personas hacen de acciones y conductas, y de como di-
chas evaluaciones afectan a los demas. Cuando nos enfrentamos con el
tipo de conflictos que genera la presencia de evaluaciones contrapues-
tas buscamos generalmente soluciones excluyentes: intentamos encon-
trar un sistema de normas éticas capaz de ofrecer la respuesta correcta.
Sin embargo, la basqueda de la respuesta Unica podria no ayudar a en-
contrar una respuesta adecuada que tome en consideracion alas perso-
nas involucradas en el conflicto. Los conflictos morales como los que
tienen lugar cuando se enfrentan modos culturalmente diferentes de ac-
tuar y evaluar conductas, son situaciones complejas y a menudo re-
guieren tomar en consideracion variados aspectos.

En el &mbito juridico, estas consideraciones de valor se reflejan en
la proteccién de lo que llamamos derechos humanos o derechos fun-
damentales. A partir de considerar los conflictos de derechos humanos
como conflictos de valores, propongo indagar en las fuentes y la exten-
sion del pluralismo de valores para comprender mejor el tipo de con-
flictos de derechos humanos que observamos en las sociedades mul-
ticulturales. Las sociedades multiculturales ofrecen escenarios en los
gue tiene lugar un acentuado pluralismo caracterizado por una super-
posicion de valores que exige una cuidadosa ponderacion de los prin-
cipios en conflicto. Educacion, neutralidad, igualdad, libertad religio-
sa o tolerancia son algunas de las cuestiones a tratar: todos ellos son
valores importantes y deben ser evaluados teniendo en cuenta sus po-
sibles implicaciones para los individuos afectados. Antes de abordar
estas cuestiones, voy a definir, en primer lugar, el sentido en el que en-
tiendo el pluralismo moral (apartado 1), centrdandome en la interpreta-
cion de los derechos humanos como valores morales plurales (apartado
2). El tipo de conflictos morales que genera el pluralismo se manifiesta
con especial evidencia en sociedades multiculturales como las que ca-
racterizan a gran parte de los paises de Europa occidental. Para mostrar
el modo en que se configuran dichos conflictos analizaré, a continua-
cién, un caso de la Corte Constitucional alemana sobre el derecho de
una maestra musulmana a dar clases con el pafiuelo en la cabeza, como
un caso especial de conflicto de valores (apartado 3). El protagonis-
mo de las mujeres en los conflictos con trasfondo multicultural se ha
puesto de manifiesto en numerosos casos jurisprudenciales en materia



La interpretacién contextualizada de los. 51

de inmigracion, matrimonios forzados, mutilacion genital, poligamia,
uso del velo islamico y otros asuntos. Por esta razén plantearé algunas
cuestiones mas generales sobre la interpretacion de los derechos hu-
manos de las mujeres en contextos multiculturales. Finalmente, exami-
naré el multiculturalismo en relacion con el cosmopolitismo (apartado
4), y valoraré la medida en que ambos modelos contribuyen ala com-
prensidon de las sociedades plurales. Desde sus origenes en el pensa-
miento griego, pasando por el ideal ilustrado de una comunidad moral
y politica universal, el cosmopolitismo se ha presentado en los Gltimos
afios con matices renovados. Numerosas y variadas propuestas actua-
les plantean la posibilidad de concebir el cosmopolitismo no ya como
un conjunto de normas universales excluyentes, capaces de reforzar y
ordenar la comunidad internacional, sino como un conjunto de normas
en sintonia con el pluralismo y la diversidad. Esto ha dado lugar a que
diversos autores lo propongan como la adecuada perspectiva moral y
politica para avanzar soluciones a los problemas éticos que surgen a
partir de la diversidad cultural. En relacion con estas cuestiones se ana-
lizar4 en qué medida multiculturalismo y cosmopolitismo dejan espa-
cio al pluralismo.

1. Pluralismo moral

Un primer sentido de pluralismo moral es el que sefala la existen-
cia de multiples valores y la imposibilidad de realizar conjuntamente
algunos de ellos. Esto representa un problema al que se debe enfrentar
cualquier sistema de valores o teoria moral. Las teorias monistas re-
suelven los conflictos derivados del pluralismo estableciendo un orden
cerrado de prevalencia entre valores, unajerarquia o un valor supremo
con relacion al cual se ordenan los demés valores. Las teorias pluralis-
tas, en cambio, aceptan las consecuencias que se derivan de negar que
exista entre los valores unajerarquia u orden en relacién aun bien su-
perior. Dichas consecuencias se refieren principalmente a la existencia
de conflictos morales. I. Berlin (1969) puso de manifiesto con claridad
esta idea al afirmar que la libertad total para los lobos es la muerte de
los corderos. Las personas no podemos realizar completamente algu-
nos valores en la medida en que nos encontramos en un escenario en
el que los valores son plurales tanto en lo que respecta a su titularidad
como a su contenido.



52 Silvina alvarez

Thomas Hill define el pluralismo de valores como una propiedad
gradual de las teorias morales, en la medida en que éstas pueden ser
mas o menos pluralistas; en este sentido, las teorias que reconocen la
presencia de valores inconmensurables son en principio més pluralistas
(Hill, 1992, p. 747). Hill afirma que unateoria puede reconocer el plura-
lismo incluso si defiende la reflexion y la deliberacién racionales como
via para la solucion de conflictos, lo que abre el camino para la consi-
deraciéon de un marco de entendimiento comin dentro del cual tendria
lugar el pluralismol-sobre este punto volveremos mas adelante-.

Susan Wolf, por su parte, presenta el pluralismo desde una perspec-
tiva mas radical. Segun la autora el pluralismo genera el tipo de situa-
ciones en las que no hay principios o criterios generales que puedan
ayudarnos aresolver la tension entre dos posiciones contrarias; se trata
de situaciones en las que habria razones vélidas para resolver la cues-
tibn afavor de ambas posiciones opuestas: “En tales casos, se podria
decir que ambas posiciones son igualmente correctas. O se podria de-
cir que no hay respuesta correcta, ninguna certeza sobre qué es correc-
to" (traduccion del original inglés, 1992: 788). Esto revelaria la presen-
cia de lo que la autora llama “sacos de indeterminacion”  pockets of
indeterminacy'-.2

Teniendo en cuenta estas definiciones, el tipo de situacién que genera
el pluralismo de valores se podria describir en dos etapas: 1) la imposi-
bilidad de aplicar dos valores en conflicto determina la imposibilidad de
lograr una solucién correcta -seria el caso en que dos posiciones o solu-
ciones contrarias pueden ser ambas correctas-; 2) esta presencia de dos

1En palabras de Hill, “[I]as teorias éticas que reconocen valores inconmensurables se puede
decir que son mas “pluralistas”, en cierto sentido, que las que no lo hacen. En este sentido una
teoria seria pluralista si sostuviese que hay tipos de valores fundamentalmente distintos, algunos
de los cuales no permiten ser medidos ni ordenados ni realizar calculos con ellos. Y esto seria asi
incluso si la teoria sostuviese también que hay un procedimiento ideal de reflexion y dialogo ra-
cional que deberiamos utilizar para resolver, en la medida de lo posible, los conflictos practicos
importantes que se presentan tanto entre los individuos y como dentro de ellos.” (traduccién del
original inglés, 1992:747)

2 Segun Wolf, “si como dice el pluralismo, hay una pluralidad de valores o principios o ra-
zones para preferir o no cosas que no forman parte de un sistema completo y bien ordenado, en-
tonces parece razonable pensar que el ambito de los hechos morales pueda contener sacos de
indeterminacion. Habra casos en los que haya buenas razones para sostener una posiciéony bue-
nas razones para sostener otra posicion incompatible y ningln otro principio abarcador o pers-
pectiva desde la cual puedan ser objetivamente evaluados. En tales casos podriamos decir que
ambas posiciones son igualmente correctas. O podriamos decir que no hay una respuesta correc-
ta, independientemente de la cuestién sobre qué es lo correcto.” (traduccidn del original inglés,
1992:788) (no subrayado en el original).



La interpretacién contextualizada de los. 53

valores que se excluyen mutuamente y que plantean un conflicto sin so-
lucién Unica da lugar a una situacién de indeterminacion producto de la
inconmensurabilidad entre los valores en conflicto.3

El pluralismo de valores nos enfrenta, por tanto, con (1) el hecho de
la diversidad de valores, (2) el conflicto entre valores distintos o entre
perspectivas o instancias diversas de realizacion de un mismo valor (3)
el desafio del entendimiento y la solucion. En las péaginas siguientes
propongo explorar cudles son las consecuencias de reconocer la exis-
tencia de las mencionadas zonas de indeterminacién moral o, lo que
es lo mismo, la ausencia de una respuesta Unica capaz de resolver sin
mas el conflicto. EI conflicto no cancela la validez de los valores -cua-
lesquiera sean éstos- pero revela un éxito parcial de los mismos, en el
sentido de que pone en evidencia su incapacidad para ofrecer solucio-
nes definitivas a todos los conflictos morales y subraya al mismo tiem-
po la fuerza normativa de valores plurales.

Para entender mejor el alcance de los conflictos entre valores, tal vez
convenga decir algo mas sobre dos aspectos importantes para la defi-
nicion del pluralismo moral: (1) el origen del pluralismo de valores: se
trata de establecer aqui cuales son las fuentes de valor ;tienen todos
los valores la misma fuente u origen? ¢el pluralismo de valores depen-
de necesariamente del contexto social? ;depende de la cultura? ¢pue-
de concebirse sin apelar a su origen social o cultural? Para desarrollar
esta cuestion me referiré antes a la distincion entre valores generales
y valores especificos: frente a los que podemos entender como valo-
res generales o postulados universalmente, habra que determinar si -y

3 Aunque no me puedo detener aqui en la cuestién de la inconmensurabilidad, conviene
cer alguna referencia. Desde la perspectiva de los conflictos entre valores, podemos represen-
tar la inconmensurabilidad como la ausencia de una medida comun, es decir, la presencia de
dos criterios radicalmente distintos de evaluacion. En palabras de R. Chang, “ incommensu-
rable items cannot be precisely measured by a single ‘scale’ of units of valué” (1997, p. 1). En
este sentido, el amor y la competitividad deportiva son inconmensurables en la medida en que
no existe un sistema Unico de medida respecto del cual pueda establecerse con precisién el valor
que cada una de tales alternativas adquiere, se trata de opciones que se rigen por criterios no pa-
rangonables. Conflictos como éste tienen su origen en la inconmensurabilidad entre valores. La
inconmensurabilidad asi entendida, sin embargo, no negaria la posibilidad de realizar compara-
ciones entre valores en la medida en que tales comparaciones se hagan sobre la base de un tercer
criterio -que no es ni el valor intrinseco a la primera alternativa (el amor) ni el valor intrinseco a
la segunda (la competitividad deportiva). A veces la introduccién de un tercer valor nos permi-
te realizar operaciones entre lo que en principio pueden parecer conjuntos irreconciliables, pero
que sin embargo admiten ser comparados con referencia a algin otro aspecto. Se trataria de una
comparacion no de sus propiedades intrinsecas -cosa que la inconmensurabilidad hace imposi-
ble- sino de sus relaciones respectivas con un ulterior valor-. Ver Chang (1997).



54 Silvina alvarez

en qué medida- valores que tienen su origen en contextos especificos
pueden replantear a su vez el alcance de los valores generales. (2) los
contenidos del pluralismo de valores: se trata de analizar cual es la ex-
tension o caracter de las diferencias entre valores o de lo que podemos
Ilamar concepciones valorativas: las perspectivas diversas que se pueden
asumir respecto de un mismo valor. En este sentido, y una vez aclaradas
-en el punto (1)-, las cuestiones relativas a los valores generales y es-
pecificos, cobra relevancia la pregunta acerca de cuales son los criterios
para evaluar la validez de los valores, sobre todo cuando éstos se presen-
tan como valores especificos, instancias de valores més generales.

Empecemos entonces con la primera cuestion -teniendo en cuenta
que ademas la respuesta a esta cuestion condiciona la respuesta que se
dé a la segunda-. Las préacticas colectivas constituyen normalmente la
fuente del pluralismo social: distintos grupos de personas asumen dis-
tintos modos de vida y esto con frecuencia determina la presencia de
diferentes actitudes valorativas. En este sentido el pluralismo depende
de las practicas sociales y, méas especificamente, de la cultura que ellas
generan. Joseph Raz afirma que “algunos valores existen so6lo si hay (o
hubo) practicas sociales que los sustentan” (traduccion del original in-
glés, 2003:19). En la teoria de Raz, el origen social de los valores -al
que el autor se refiere con “la tesis de la dependencia social especial”-,
coexiste con otras fuentes de valor, es decir que hay valores que no de-
penden de practicas sociales. Tales valores no dependientes son los si-
guientes: (1) “placeres puramente sensuales o que tienen lugar a tra-
vés de la percepcion”, (2) ‘valores estéticos de fendmenos naturales’,
(3) ‘muchos, aunque no todos, los valores que confieren capacidades o
facilitan la accion” (como la libertad), y (4) “el valor de las personas,
y de los otros evaluadores que son valiosos en si mismos” (traduccion
del original inglés, 2003, p. 34).4

Las excepciones a la tesis de la dependencia social indican impor-
tantes puntos de referencia para entender el alcance del pluralismo. La
esfera de la dependencia social aparece asi delimitada por los valores
no dependientes, principalmente por aquellos establecidos en (3) y (4).
Puede resultar atractiva la idea de considerar a estos Ultimos como va-

4 Esta diversidad de valores y, mas aun, de sus correspondientes fuentes de valor, ha sido
flalada también por autores como Charles Larmore (1987), que pone en cuestidn la posibilidad
de englobar los valores en un sistema monista como los propuestos por las teorias deontolégicas
y consecuencialistas, o ThomasNagel (1979), quien clasifica los valores en cinco tipos distintos
-obligaciones, derechos, utilidad, fines perfeccionistas y compromisos privados-.



La interpretacién contextualizada de los. 55

lores absolutos, es decir valores que en una hipotesis de conflicto no
podrian ser superados por valores socialmente dependientes. Podemos
tomar esta hipétesis como primera aproximaciéon a la relacion entre va-
lores dependientes y no dependientes; sin embargo, tal solucién sim-
plifica lo que de hecho pueden ser escenarios éticos mas complejos.
Afirmar que los principios generales limitan la extension del pluralis-
mo podria entenderse como una propuesta sobre la existencia de valo-
res primarios y secundarios o generales y particulares, cuestionando de
este modo la independencia de los segundos respecto de los primeros.
Si los valores socialmente dependientes no son independientes de otros
valores, entonces serian o bien meramente instrumentales o bien espe-
cificaciones vernaculas de principios fundamentales o universales. En
este sentido, los valores culturales se podrian describir como instancias
de valores fundamentales o desarrollos ulteriores de éstos, y podrian
ser considerados como tales solo en la medida en que no comprometie-
sen (3) y (4). Admitir la existencia de valores absolutos respecto de los
cuales son dependientes todos los demas valores debilitaria una de las
tesis centrales del pluralismo: la ausencia de unajerarquia entre valo-
res. Negar tal relacion jerarquica, sin embargo, no implica negar cual-
quier tipo de relacion entre valores. Incluso Raz, que sostiene que los
valores socialmente dependientes son independientes de los valores ge-
nerales -en la medida en que surgen exclusivamente a partir de prac-
ticas culturales y no existirian sin ellas-, concibe a través de las ideas
relativas a la interpretacion, desarrollo y cambio de los valores, una co-
nexion estrecha entre valores generales y culturales.5

De acuerdo con Raz, “los valores mas generales se explican, al me-
nos en parte, através de la forma en que se manifiestan en los valores
mas especificos” (traduccién del original inglés, 2003:50)5. Raz apunta
la relevancia de las practicas sociales y de los valores que ellas gene-
ran precisamente porque los que llamamos principios o valores genera-
les no encontrarian su razon de ser ni de expresion sino a través de sus
manifestaciones mas especificas -es decir a través de las acciones de
los seres humanos que a menudo se insertan en practicas culturales-.
En este sentido valores generales y particulares se entrelazan en una
relacion bidireccional: los valores generales se manifiestan através de
practicas culturales especificas y éstas a su vez nos permiten delinear

5Ver Raz (2003, pp. 47-59); sobre valores generales y particulares, véase también J. Kekes
(1993, pp. 18-20, pp. 25-34).
5Vertambién Raz (2001, pp.41-76).



56 SILVINA ALVAREZ

el alcance de principios mas generales. La coexistencia de valores tie-
ne lugar y evoluciona en la medida en que son posibles interpretacio-
nes de la diferencia coherentes, es decir interpretaciones que apelen no
ala comprensiéon de practicas especificas como unidades aisladas, sino
a su comprension a partir de valores generales y de las relaciones entre
unas y otros.7De este modo algunos valores especificos pueden presen-
tarse como instancias de valores generales; esto parece serlo que suce-
de cuando valores como la libertad o la igualdad pasan de su formula-
cibn mas abstracta a formulaciones mas detalladas -volveremos sobre
esto mas adelante-.

Asi entendido, el pluralismo incluiria valores generales y especifi-
cos -estos Ultimos, a su vez, pueden ser instancias de valores genera-
les o valores independientes- y entablaria un mecanismo a través del
cual unos y otros se definen mutuamente, permitiendo la realizacién
paralela de valores cuyo origen esta ligado a procesos sociales o cultu-
rales -que surgen de lo que Raz llama “sustaining practices” o préacti-
cas que estan en la base de dichos valores (Raz, 2003, pp. 20y ss.)-y
de valores que, no obstante ser generales en su formulacién, transmi-
ten mejor sus contenidos a través de las distintas instancias sociales
de evaluacion moral. Llamaré a este tipo de diversidad moral pluralis-
mo comprehensivo,8 que es una forma de pluralismo moderado9y que
contempla el reconocimiento de la diferencia de valores que surge de
las practicas sociales y de los modelos culturales, al tiempo que aporta
nuevas formulaciones de valores generales.

Podemos pasar ahora a analizar las cuestiones mencionadas en se-
gundo lugar, relativas al contenido valorativo del pluralismo. Aunque

7Como explica Raz, el pluralismo de valores también se puede explicar haciendo referencia
ala nocion de “fronteras de acuerdo y desacuerdo” (2003, pp. 51, 53). También desde esta pers-
pectiva podemos pensar los valores generales como la frontera del desacuerdo, més alld de la
cual comenzaria el espacio no de la incertidumbre que genera el desacuerdo producto de valores
inconmensurables -este tipo de desacuerdo es una caracteristica ineludible del pluralismo-, sino
de lo éticamente no permisible.

8W. Galston utiliza esta misma denominacién para referirse a un concepto distinto -un tipo
de teoria politica que es pluralistay que a su vez no separa la teoria politica de otras areas de co-
nocimiento como la teoria moral-. Ver Galston (2002, p. 9). También M. Rosenfeld se refiere al
pluralismo comprehensivo aunque en este caso para sefialar sus dimensiones sustantivas y dis-
tinguirlo del pluralismo metodolégico (1998, pp. 316-317).

9 Hill hace referencia a las “teorias moderadamente pluralistas” como aquellas que incorpo-
ran una teoria de lo correcto -0 de los “principios basicos de deber que constituyen un marco de
referencia previo”- que sienta las bases para la evaluacién moral, pero sin afectar por ello el va-
lor intrinseco de los distintos “tipos de vida” -lo cual parece hacer referencia a una nocién mo-
ralmente méas densa como serfa la de distintas concepciones del bien (Hill, 1992, p. 748).



La interpretacién contextualizada de los. 57

afirmemos que las préacticas sociales y la cultura tienen un papel signi-
ficativo en el origen de valores especificos, no es este solo hecho rela-
tivo al origen social o cultural lo que confiere valor. En otras palabras,
si el pluralismo no implica la idea de que cualquier tipo de convencion
sea valida, entonces cabe preguntarse cuéales son los limites para vali-
dar convenciones sociales o culturales.

Rechazar la concepcion segun la cual el pluralismo consagraria
como valiosa cualquier practica social conlleva el rechazo del relativis-
mo y la adopciéon de algun grado de objetivismo que, junto con los va-
lores generales, sirvan de criterio para determinar la validez de los va-
lores particulares. Sobre la posibilidad de objetividad, W olf sugiere que
el objetivismo moral no implica necesariamente la idea de una respues-
ta correcta basada en la verdad de los argumentos, 10y que algun gra-
do de objetividad asi entendida es compatible con el pluralismo moral.
El principal recurso de la objetividad es la racionalidad: ella permite la
comprensién dentro de un sistema moral asi como entre sistemas mo-
rales distintos.1l Sin embargo, a veces la racionalidad no es suficiente
para resolver todas las controversias morales. Por el contrario, dentro
de la esfera de la comprension racional muchas controversias podrian
guedar sin solucionar -con razén W olf sefiala que no podemos esperar
qgue “los limites que impone la razén determinen los Unicos y mejores
enfoques posibles” (traduccién del original inglés, 1992, p. 796)-.

Reconocer tanto las potencialidades de la racionalidad como mar-
co para la comprension y la validacién moral, como su insuficiencia
para resolver todos los conflictos sustantivos puede llevar aimportan-
tes conclusiones sobre la extension del pluralismo. En este sentido, el
pluralismo de valores ofrece opciones valorativas diversas o distintos
modos de vida valiosos que se superponen, es decir, opciones que per-
miten modos de accion todos ellos permisibles dentro de los limites de
la comprension racional y los valores generales.22Este tipo de enfoque

10 Otra concepcién no maximalista de objetividad moral -en el sentido de no vinculada a la
idea de solucién Gnica- es la de Nagel. Segun este autor, la objetividad debe ser entendida como
el encuentro entre la perspectiva interna o personal y un punto de vista externo o impersonal, te-
niendo en cuenta que la objetividad en ética no se descubre como algo que esta fuera del sujeto
evaluador sino que se construiria desde el propio sujeto. Véase Nagel (1986).

11 Baste aqui con entender la racionalidad en el sentido mas general de coherencia o no con-
tradiccion en la argumentacién moral, con los consecuentes problemas -tradicionalmente sefia-
lados a la moral kantiana- de falta de resultados definitivos y Gnicos en cuanto a los contenidos
sustantivos de los enunciados morales que pasen el filtro de la racionalidad.

2Wolf presenta el ejemplo -tomado de una pelicula- de dos personas que Ilevan modos de
vida distintos: una -inspirada en la comunidad Amish- condena cualquier tipo de violencia en



58 Silvina alvarez

plantea la posibilidad de alcanzar un entendimiento duradero, aunque
sin alcanzar soluciones Unicas y concluyentes. Ademas, aunque el plu-
ralismo asi entendido normalmente comprende las practicas culturales,
no les confiere un rol exclusivo en la formacidn de valores ni les atri-
buye una funcién legitimadora para la aceptacion de valores plurales:
las préacticas ulturales, en cambio, se presentan como el canal necesario
hacia la formulacién de principios mas generales, fundacionales o uni-
versales, con la racionalidad como principal herramienta para el enten-
dimiento y el cambio.

2. Los derechos humanos como valores plurales

Con estas breves nociones sobre los valores, su origen, su extensiéon
y la manera en que debemos entenderlos cuando situaciones de conflic-
to nos obligan a interpretarlos para redefinir su alcance y sus posibili-
dades de ser realizados, podemos intentar ahora una interpretacion de
los derechos humanos a la luz del pluralismo de valores.

Los derechos humanos reflejan el pluralismo de valores al conceder
la mismajerarquia normativa a un conjunto nutrido de derechos. Estos
derechos son comunmente definidos como la clase de titulo o prerroga-
tiva que tienen todos los individuos por el hecho de ser seres humanos
-iguales en sentido moral-, es decir, seres con necesidades e intereses
que quieren realizar a través de sus elecciones, del ejercicio de su au-
tonomia. Los derechos, de este modo, permiten al individuo vivir con-
forme atales intereses -al menos en la medida en que la proteccién de

cualquier clase de circunstancias, mientras la otra considera que dadas ciertas condiciones la
violencia puede estar justificada: “Hay una escena en la pelicula en la que uno de los hombres
Amish, Daniel, es insultado por el matén del pueblo por el que estdn de paso. Como es su co0s-
tumbre, el hombre Amish simplemente se queda de pie, sometiéndose a los abusos del maton.
En efecto, a él le hubiese parecido mal hacer cualquier cosa que no fuese someterse. Pero Book,
el detective, no puede quedarse alli, permitiendo que el bravucon siga adelante con su despia-
dada burla -se arma de valor y le rompe la nariz al matén [...]” (traduccién del original inglés,
1992, p. 792). El ejemplo muestra dos reacciones diferentes y opuestas que, no obstante, son co-
herentes con el conjunto de valores que cada una representa. Ambas reacciones podrian descri-
birse también como manifestaciones distintas pero aceptables del mismo principio -el principio
de no violencia podria ser entendido de una manera mas restrictiva como hace el hombre Amish,
o admitiendo excepciones como hace el detective.



La interpretacién contextualizada de los. 59

tales intereses permita la imposicién de deberes por parte de otras per-
sonas-.13

En este sentido -y como alternativa a las conocidas teorias de de-
rechos subjetivos que los conciben exclusivamente como garantes de
intereses o garantes de la voluntad-,4 los derechos humanos son con-
cebidos como derechos morales que confieren un estatus moral; en pa-
labras de T. Nagel, “[e]l estatus moral, entendido como un estatus con-
ferido por los derechos morales, es formalmente analogo al estatus
legal, entendido como un estatus conferido por los derechos legales,
con la excepcion de que no depende de las contingencias de las prac-
ticas sociales. Es una condicion normativa universal" (traduccion del
original inglés, 1995, p. 85).

La nociéon de estatus moral, al ubicar la fundamentaciéon uUltima de
los derechos humanos en un terreno no juridico, les confiere una di-
mensién no dependiente de las normas del sistema. La principal carac-
teristica del estatus, tal como ha sido descrito por Nagel, es que com-
porta “un cierto tipo de inviolabilidad”, de modo que “una persona no
sea violada en un cierto sentido... Asi, que alguien tenga o no este esta-
tus no es equivalente a que le suceda o no algo. Si lo tiene, no lo pier-
de cuando se violan sus derechos -al contrario, tal tratamiento es con-
siderado una violacion de sus derechos precisamente porque tiene tal
estatus-." (traduccion del original inglés, 1995, pp. 89-90). En otras
palabras, los derechos humanos dan cuenta de un estatus personal para
los individuos, y cuando quiera que tales derechos sean negados o vio-
lados, este hecho no cancela tal estatus sino que al contrario llama la
atencion sobre su existencia. Segun Nagel, el estatus moral es un esta-
tus normativo otorgado por los derechos morales y revela la posicién
del individuo frente a otros individuos (1995, p. 85). Pero el estatus se
conserva incluso cuando los derechos mismos sean violados.

Aunque aporta una perspectiva fundamental para la comprensién de
la naturaleza de los derechos humanos, la nocién de estatus inviolable
no resuelve, sin embargo, la cuestiéon del contenido de dichos derechos.
Cuando intentamos definir su contenido irrenunciable, aquello sin lo
cual dejan de ser derechos en un sentido universal, entonces los limites
no suelen ser tan nitidos. Si descartamos los diversos enfoques utilita-

13 Sobre derechos humanos como protecciones para el agente, ver Griffin (2001a, pp. 1-8);
ver también Griffin (2001b).

14 Para una breve pero completa introduccion sobre los derechos, véase Wenar (2007); véase
también Wenar (2005).



60 Silvina alvarez

ristas -como de hecho haré aqui- y nos basamos en la nocion del indi-
viduo como titular de un valor intrinseco, el alcance del contenido in-
violable del estatus humano que confieren los derechos humanos debe
ser rastreado centrando la atencién en las personas, en sus fuentes o re-
cursos originales. Aunque las circunstancias y el contexto pueden mo-
delar nuestras capacidades, un nicleo de competencias no susceptibles
de influencia extema debe ser definido si queremos preservar el estatus
moral. Tal nacleo es el elemento normativo del estatus moral: una con-
dicién universal de los seres humanos.

Asi planteados los derechos humanos, se podria definir su estructu-
ra como compuesta de un nucleo cuyo contenido es comin a todos, y
una zona periférica que admite diversas manifestaciones del contenido
comun. En otras palabras, los derechos humanos admitirian multiples
manifestaciones producto de la diversidad individual y cultural en la
que los individuos desarrollan sus propias concepciones morales. De-
rechos como el de libertad, igualdad o educacion, consentirian distintas
concepciones sobre los mismos o instancias especificas de los valores
que subyacen a dichos derechos, que en los casos de conflicto dan lu-
gar a un &mbito de indeterminacion.1l Para Nagel, admitir esta zona de
indeterminacion respecto de los derechos humanos cuyo contenido es-
tara sujeto a una adecuada interpretacion de las circunstancias particu-
lares en que se manifiestan, comporta el reconocimiento de un “nucleo
de inviolabilidad" asi como de un ambito para la diversidad:

¢qué hay que incluir en este nicleo de inviolabilidad? [..] Cuanto mas
nos alejamos de los principios fundamentales se hace mas dificil res-
ponder y parece méas plausible que la respuesta pueda variar legitima-
mente de cultura a cultura. Dentro de unos limites, estoy dispuesto a ser
un relativista respecto de los distintos modos en que se puede expresar
la igualdad de estatus moral, no solo a través de los sistemas legales de
las distintas sociedades, sino también en los sistemas morales de las dis-
tintas culturas. De modo que creo que se puede conceder a los indivi-
duos una dosis adecuada de discrecionalidad individual, privacidad y no
interferencia, siempre que ciertos principios basicos estén incluidos. Las
circunstancias pueden tener una fuerte influencia respecto de qué tipo
de espacio para la autonomia personal y la discrecionalidad debe prote-
gerse a través de los derechos individuales [...] Los limites representan

5 Para un analisis de los conflictos de derechos fundamentales como derechos morales, ver
Alvarez (2008).



LA INTERPRETACION CONTEXTUALIZADA DE LOS. 61

siempre un equilibrio entre los bienes colectivos y la independencia in-
dividual [...].” (traduccién del original inglés, Nagel, 1995, p. 94).

A mijuicio, en dicho ambito de pluralismo y diversidad el nexo en-
tre valores diversos puede buscarse en la autonomia personal. Ese nu-
cleo de inviolabilidad a que se refiere Nagel podria residir en la protec-
cién de la capacidad individual para tomar decisiones autbnomas. Las
capacidades protegidas por los derechos humanos apuntarian a refor-
zar una esfera de independencia, es decir de no interferencia, para que
el individuo pueda llevar a cabo sus propias evaluaciones. Estas eva-
luaciones, ojuicios basados en valores, expresan la diversidad de los
agentes morales y de su entorno. Es asi que dicha diversidad a menudo
puede generar conflictos o enfrentamientos entre distintas formas de
juicio o evaluacién moral. Cuando esto sucede y entran en conflicto
dos o mas valores diversos o incluso contrapuestos o aparente o real-
mente inconmensurables, es importante contar con elementos para la
comprension del conflicto. Es en estas situaciones en las que la au-
tonomia personal podria funcionar como lo que R. Chang llama un
“covering valué” -y que en lo que sigue voy a traducir como “valor
abarcativo”-. Aunque no me voy a detener aqui en los problemas de
inconmensurabilidad que generan los conflictos morales en el marco
del pluralismo15 quiero solo introducir el concepto de “valor abarcati-
vo" de Chang como herramienta para la interpretacion de los derechos
humanos. Chang distingue la inconmensurabilidad de la incomparabi-
lidad y afirma que para que la comparacién entre dos opciones o valo-
res inconmensurables pueda tener lugar debemos encontrar un valor
ulterior de referencia con relacion al cual poder confrontar dichas op-
ciones. Chang llama a este valor de referencia “valor abarcativo”, para
cuya realizacion intervienen a su vez “valores contribuyentes”:

Toda comparacion debe proceder en términos de un valor. Un “valor” es
cualquier consideracion con respecto ala cual puede ser hecha una com-
paracion evaluativa significativa. Llamemos a tal consideracion el va-
lor abarcativo de esa comparacion. Los valores abarcativos pueden estar
orientados hacia el bien, como la generosidad y la bondad; hacia el mal,
como la deshonra y la crueldad; ser generales, como la prudencia y lo
moralmente bueno; especificos, como lo cursi o lo que es agradable para
mi abuela; intrinsecos, como lo placentero y la felicidad; instrumenta-

16 Para un andalisis mas pormenorizado de estas cuestiones, véase Alvarez (2008).



52 Silvina alvarez

les, como la eficiencia; consecuencialistas, como la felicidad de resulta-
dos; deontoldgicos, como cumplir con las propias obligaciones; mora-
les, como la valentia; prudenciales, como ser previsor; estéticos, como
la belleza; etc. La mayor parte de los valores abarcativos tienen multi-
ples valores contribuyentes -es decir valores que contribuyen al conte-
nido del valor abarcativo-". (traduccion del original inglés, 1997, p. 5).

Podria suceder que en algunos casos no encontremos valores abarca-
tivos que nos sirvan para entablar una comparacion, en cuyo caso esta-
riamos ante valores inconmensurables y ademas no comparables; pero
no todos los casos tienen que ser de este tipo.

La autonomia personal podria funcionar asi como un valor abarcati-
vo para comparar el alcance o limites de valores en conflicto. Siempre
que la autonomia personal entre en conflicto con la autonomia de otra
persona o con un bien colectivo, entonces serd el momento de sopesar
los derechos en conflicto hasta lograr que la autonomia se exprese tan-
to como sea posible. Dado que la autonomia solo puede expresarse en
grados variables pero nunca en modo absoluto, los derechos individua-
les podran satisfacer tal condicion también en grados variables.T7

Este importante papel de la autonomia como valor abarcativo no de-
beria impedir, sin embargo, la posibilidad de que otros valores pudie-
sen cumplir esta funcién al momento de entablar una comparacion en-
tre valores. Aunque en lo que sigue me ocuparé de las posibilidades de
la autonomia como valor de referencia con respecto al cual poder pon-
derar valores o derechos en conflicto, también otros valores podrian
cumplir esta funcién. Tal debe ser la conclusién si asumimos que la au-
tonomia no es ni el Gnico ni el mas importante valor moral en todos los
casos.B

3. La interpretacion de los derechos humanos en contextos
multiculturales: el conflicto a través de las mujeres

Analizados los problemas que plantea el pluralismo de valores y te-
niendo en cuenta la propuesta de considerar el concepto de autonomia

17 Sobre autonomia personal, ver Alvarez (2002a); sobre autonomia personal y derechos, ver
Alvarez (2002c).

18 Sobre la importancia de la autonomiaj unto con otros valores morales, ver Friedman
(2003, p. 27).



La interpretacién contextualizada de los. 63

personal en su dimension de valor abarcativo, podemos abordar ahora
la interpretacion de los derechos humanos en situaciones de conflic-
to. Como hemos dicho ya, los derechos humanos son derechos mora-
les y en tal sentido expresan valores. Las listas de derechos humanos
son asi expresion del pluralismo de valores en la medida en que reve-
lan la coexistencia de valores diversos. Esto hace que cuando se trata
de aplicar derechos humanos nos encontremos a veces -como sucede
en el ambito de la moral- con conflictos, es decir con situaciones en las
que dos derechos no pueden ser realizados conjuntamente. Este tipo de
conflictos los observamos con especial claridad en las sociedades mul-
ticulturales, en las que el pluralismo se presenta no solo como diver-
sidad cultural -es decir como pluralismo cultural-, sino en forma de
divergencias de tipo moral. Esta clase de divergencias se produce tam-
bién en sociedades relativamente homogéneas en materia cultural, que
presentan algunos de los casos més polémicos sobre desacuerdo moral,
como son la eutanasia, el aborto, la investigacion genética, la insemi-
nacidn artificial o la pena de muerte.9 Tanto en un contexto como en
el otro, se trata de conflictos que surgen porque distintas personas eva-
ldan diversamente ciertas acciones o comportamientos o centran su in-
terés en valores distintos.

Las decisionesjudiciales de muchos paises europeos abordan el ana-
lisis de distintos tipos de précticas culturales que tienen a las mujeres
como protagonistas. Esto es asi toda vez que la cultura impacta fuer-
temente en las mujeres. A menudo a ellas se les encarga la tarea de
perpetrar y transmitir practicas que simbolizan el modo de hacer de
todo un grupo. La literatura sobre multiculturalismo ha dado cuenta de
este protagonismo de las mujeres.2 En este apartado propongo el estu-
dio de una de esas practicas, el uso del pafiuelo musulman,2 que se ha

19Ver Gutman (1993, pp. 195-197); Zucca (2007).

2 Entre la amplia cantidad de trabajos que en los dltimos afos, y alentados por la necesidad
de estudiar un fenémeno creciente tanto en los paises del norte de América -EEUU y Canadéa-
como en Europa, se han ocupado del multiculturalismo desde la perspectiva de la situacion de
las mujeres, cabe sefialar, entre muchos otros, los siguientes: sobre feminismo y multiculturalis-
mo, véase Okin (1998; 1999; 2002); sobre derechos de las mujeres y multiculturalismo, ver Sha-
char (1998; 2000), Nussbaum (2000), Friedman (2003, pp. 179-204), Saharso (2003a; 2003b),
Vehaar y Saharso (2004), Benhabib (2004), Dustin (2007); sobre multiculturalismo, mujeres y
la “defensa cultural,” ver Coleman (1996), Phillips (2003; 2007); sobre cultura, mujeres e iden-
tidad, ver Spinner-Halev (2001), Benhabib (2002).

21 En el &mbito europeo, el caso francés ha sido el mas ampliamente discutido en relacién
con el uso del pafiuelo en las escuelas. Dicha discusién se inicié con una decisién del Consejo de
Estado de 1990 que establecia que correspondia a las escuelas determinar si las alumnas podian



64 SILVINA ALVAREZ

transformado en un caso paradigmatico de conflicto de derechos en so-
ciedades multiculturales. En este tipo de sociedades, los conflictos de
valores pueden presentar la peculiaridad afiadida de revelar la presen-
cia de valores mas especificos, es decir valores social o culturalmen-
te arraigados,2 en relaciéon con préacticas religiosas, tradiciones cultu-
rales o relaciones familiares. Un valor de caracter general y universal
como la libertad, se puede expresar a través de principios mas concre-
tos, como la libertad religiosa, o através de instancias aun mas espefi-
ficas de valor como sucede en el caso que se expondra a continuacion
con la libertad de usar un pafiuelo. Algunas de las llamadas practicas
culturales son formas de opresion o violencia que quedan fuera del &m-
bito del desacuerdo sobre valores;2Zotras, sin embargo, pueden dar lu-
gar a genuinos conflictos de valores.

Cuando los valores -0 los derechos fundamentales que expresan di-
chos valores- entran en conflicto, a menudo se intenta construir un or-
den jerarquico de los mismos capaz de poner fin al conflicto. Sin em-
bargo, tal jerarquia podria no ser posible y los valores se ordenarian de
manera diferente de acuerdo con las caracteristicas de los casos parti-
culares. Teniendo en cuenta lo sefialado en los apartados anteriores so-
bre cdmo se configuran los conflictos en el marco del pluralismo de va-
lores, y especialmente en contextos multiculturales, propongo analizar
un conocido caso de lajurisprudencia constitucional alemana, hacien-
do una lectura del conflicto entre derechos fundamentales que tenga en
cuenta (1) la pluralidad de valores en cuestion, (2) su interpretacion en
el contexto en que dichos derechos se aplican, y (3) su realizacion ala
luz de la autonomia personal como valor abarcativo.

0 no asistir a clase con el pafiuelo y que el uso de éste no atentaba contra el principio de laicidad
en la ensefianza. Posteriormente, sin embargo, fue aprobada una ley (de 15 de marzo de 2004)
que prohibe el uso de simbolos religiosos en las escuelas publicas. Sobre el uso de simbolos re-
ligioso -como el pafiuelo musulman y también como las cruces cristianas- y sobre su significa-
do en un estado laico, ver Galeotti (1993, pp. 591-594); sobre la legislacién francesa en relacién
con los simbolos religiosos desde una perspectiva de género, ver Lyon y Spini (2004). Sobre el
uso del pafiuelo musulmén en las escuelas espafiolas, ver Alvarez (2002b). Sobre el uso del pa-
fiuelo en los Paises Bajos, ver Saharso (2003) y Verhaar y Saharso (2004). Sobre las formas de
vestir de las mujeres musulmanas en la Unién Europea (Francia, Reino Unido, Alemania, Bél-
gica, Dinamarca, Paises Bajos, Austria, Suecia), ver Dustin (2007). Para un estudio reciente so-
bre el uso del velo en Europa, con especial referencia a Francia, Alemania y Gran Bretafa, ver
Joppke (2009).

22 Véase apartado 1.

23Véase nota 7 a pie de pagina.



La interpretacién contextualizada de los. 55

En septiembre de 2003 el Tribunal Constitucional aleman revisé la
sentencia del Tribunal Administrativo Federal, por la que se prohibia
a una maestra de religion musulmana desempefiarse como profesora
de escuela primaria usando un pafuelo en la cabeza. Dicha sentencia
confirmaba la resolucidn previamente tomada por las autoridades edu-
cativas de Stuttgart. En un principio, el caso se presentd -tanto por las
partes como por el Tribunal Administrativo Federal- como un conflic-
to entre el derecho de libertad religiosa de la demandante, por un lado,
y el deber de neutralidad del Estado -con su contracara que es el dere-
cho de estudiantes y padres a que dicha neutralidad se vea reflejada en
el sistema educativo-, por otro. La decision del Tribunal Administrati-
vOo que nego a la profesora su derecho a ocupar el puesto de maestra,
fundamenta la decision en unajerarquia entre principios por la cual el
derecho de la profesora a actuar conforme a sus convicciones religio-
sas -en este caso usando el pafiuelo musulman en la cabeza-, tiene una
“prioridad inferior” al derecho en conflicto de los alumnos y padres a
que no tengan lugar manifestaciones religiosas durante las clases. Se
invoca para ello que los maestros estan obligados a aceptar las restric-
ciones que se deriven de su trabajo, siendo una de ellas la relativa a la
no manifestacion de las propias convicciones religiosas, todo ello con
la finalidad de lograr “un entorno de neutralidad religiosa” en la clase
(8 15 BverfG, 2 BvR 1436/02 de 24/09/2003).

El Tribunal Constitucional, por su parte, fija también los propdsitos
de su tarea revisora. Se trata de “determinar el alcance y los limites de
los derechos fundamentales que han sido tomados en consideracidn sin
cometer errores de derecho constitucional con respecto a su extension y
peso" (831 BverfG, 2 BvR 1435/02 de 24/09/2003). Con esto el TC es-
tablece las bases de su labor interpretativa a partir de la ponderacion de
principios. Apartandose de lo que en principio habia sido el centro del
andlisis del caso, es decir la libertad religiosa frente a la neutralidad
del Estado, el TC comienza su revision a la luz del derecho de la de-
mandante al acceso a la funcién publica en condiciones de igualdad. Al
negarsele por falta de aptitud el acceso al puesto de maestra, se cerce-
na dicho derecho de acceso a la funcién publica, asi como el derecho
de libertad de religiosa, ambos de rango constitucional, y afirma que
el acceso a la funcion puablica debe realizarse “sobre la base de la apti-
tud, cualificaciones y logros profesionales, sin tomar en cuenta el géne-
ro, familia, raza, creencias, convicciones politicas o religiosas, origen o
conexiones." (8 33 BverfG, 2 BvR 1435/02 de 24/09/2003). Seguida-



66 Silvina alvarez

mente, el TC se ocupa de analizar el derecho de libertad religiosa, re-
saltando que cualquier restriccion al mismo requiere una justificacion
razonada, y lo pone en relaciéon con otros intereses también protegidos
por la Constitucidn que en este caso entran en conflicto. Tales intereses
serian el deber del Estado de proporcionar educacién bajo la premisa de
neutralidad ideoldgicay religiosa, el derecho de los padres a que sus hi-
jos reciban educacion en dichas condiciones, “y la libertad negativa de
culto de los escolares (articulo 4.1 de la Ley Fundamental)" (8 41) -es
decir el derecho a que no existan interferencias, injerencias o influen-
cias manifiestas en lo relativo a la religién.

Vemos que el andlisis del TC pone al descubierto que el conflicto
que en un principio parecia centrarse en dos principios o derechos con-
trapuestos -libertad religiosa frente a neutralidad-, debe afrontar aho-
ra un andlisis y una interpretacibn mas complejas teniendo en cuenta
otros principios y derechos que también se ven afectados por la deci-
sion (8 47). A la luz de esta pluralidad de principios, el propio TC ha-
bla de resolver la “tensidn” suscitada, expresion que parece captar la
dimension de la cuestion mas alld de un puntual conflicto entre dos
normas. Este nuevo enfoque permite ver ahora el problema tomando
en consideracién seis principios que convergen en la situacion especi-
ficay que deberan todos ellos tenerse en cuenta. Se trata de los prin-
cipios de “libertad positiva de culto de una maestra,” “deber de neu-
tralidad religiosa e ideoldgica del estado,” “derecho de los padres a la
educacién [de sus hijos],” “libertad negativa de culto de los escolares”
(8 47), latolerancia y el derecho a la igualdad en el acceso a la funcién
publica. Al hacer referencia a la tensién entre todos ellos, el TC se re-
fiere a la necesidad de que cuestiones de este tipo sean abordadas por
la legislatura con vistas a “encontrar un compromiso gque sea razona-
blemente aceptable para todos” (§ 47). Asimismo hace notar que dada
la especificidad de las circunstancias que deben ser tenidas en cuenta si
se quiere alcanzar una legislacién adecuadaZ -circunstancias entre las

2 La insistencia del TC aleman respecto de la especificidad de las circunstancias que rodean
el caso, estd en clara sintonia con una nocién importante de la doctrina constitucional alema-
na. reiteradamente recogida en lajurisprudencia del TC. Se trata de la nocién de “concordancia
practica". De acuerdo con su mas importante promotor, Konrad Hesse, dicha nocién, como mé-
todo o instrumento de interpretacion, llama la atenciéon sobre la necesidad de tomar en cuenta
las circunstancias particulares de un caso, su contexto, asi como la “adecuada correlacion entre
los derechos individuales y los intereses de la comunidad que limitan esos derechos” (Marauhn
y Ruppel 2008: 280). Especificamente en relacién con el caso del pafiuelo de la maestra de re-
ligion musulmana que aqui estamos analizando, Marauhn y Ruppel sefialan que se trata preci-
samente de un conflicto que requiere una “ponderacién comprehensiva” de los derechos de que



LA INTERPRETACION CONTEXTUALIZADA DE LOS. 67

que menciona “las tradiciones de la escuela, la composicion de la po-
blacion por religiones, y el hecho de que la religién esté mas o menos
arraigada entre la poblaciéon"-, cada Land puede legislar de forma dis-
tinta la situaciéon en cuestidn, atendiendo a las particularidades de cada
contexto social.5

Estas consideraciones del TC ponen de relieve otras dos cuestiones
destacables. La primera tiene que ver con una importante consecuen-
ciajuridica en relacién con la estabilidad de las decisiones resultado de
la ponderacidn entre principios, lo cual afecta directamente a la certe-
za en el derecho. Si como se hace notar, las circunstancias del caso son
tan relevantes para determinar cual es la solucion adecuada a la ten-
siébn generada, y si dichas circunstancias cambian segin el contexto
social, la poblacién o la region de que se trate, entonces la regla crea-
da para resolver el caso concreto dificilmente pueda servir para resol-
ver otros casos futuros; y esto no ya por la cuota de discrecionalidad
que puede estar presente en este tipo de decisiones, sino porque la regla
creada podria solo incorrectamente ser aplicada a casos futuros cuya
configuracion facticay axiologica seréd sustancialmente diversa. Este dé-
ficit de estabilidad no debe llevamos a negar que proteger el nlcleo
de inviolabilidad de los derechos comprometidos a través de una in-
terpretacion guiada por la objetividad deba seguir siendo el propésito
y el limite presente en la tarea de ponderacion. Pero nos fuerza a re-
pensar la ponderacidn en el sentido que hemos propuesto més arriba
al hablar del pluralismo de valores: comparar a través de lo que mas
arriba hemos identificado como valores abarcativos se presenta como
otro modo de entender la ponderacion. Aunque la remision a un valor
abarcativo como seria la autonomia de cada individuo para desarrollar
su propio plan de vida, puede aparecer como extremadamente vago al
momento de intentar crear una regla que pueda servir para casos futu-

se trata y, en consecuencia, una interpretacion a la luz del principio de “concordancia practica”
(2008, p. 292). Este tipo de interpretacion permitiria al Tribunal llamar la atencién sobre las di-
ferencias o peculiaridades del caso en relacién con otros casos similares, dejando de lado las in-
terpretaciones mas generales (2008, p. 294).
5 A partir de esta sentencia de 2003, los Lander han seguido esta recomendacién del Tribu-

nal Constitucional y cada uno ha legislado sobre la materia de manera distinta. La tendencia en

la legislacion no solo ha sido hacia la prohibicion del velo musulman para las maestras, sino que

la mayoria de los Estados se han decantado claramente a favor de una justificacién no neutral
que exceptla los simbolos cristianos y judios. Para un anélisis de la sentencia, asi como para
una resefia sobre la legislacién alemana posterior a la misma, ver Joppke, 2009, pp. 65-80.



58 Silvina alvarez

ros, las ventajas que las soluciones contextualizadas® arrojan en este
terreno compensan el déficit de estabilidad de las decisiones que tales
soluciones generan.

El segundo aspecto destacable de la argumentacién del TC tiene que
ver con la bdsqueda de “un compromiso que sea razonablemente acep-
table para todos." Esta formula pone la atencion en los destinatarios de
la posible solucién y parece hacer un reconocimiento implicito del he-
cho de que en los casos de conflicto sea cual sea la solucién alguien va
a perder algo; el conflicto entrafia siempre la pérdida potencial de algo
valioso y por ello parece especialmente importante la recomendacion
de adoptar el punto de vista de los destinatarios de la solucidon con vis-
tas a tener una aproximacidén mas acotada de las consecuencias que la
solucion puede tener para ellos. Esta perspectiva requiere analizar el
impacto del conflicto teniendo en cuenta la compleja red de derechos y
principios afectados. En concreto, cuando se trata de mujeres cuyas de-
cisiones revelan elecciones comprometidas o elecciones basadas en va-
lores, la mejor manera de respetar sus derechos parece ir ligada al res-
peto de su autonomia, y éste requiere un delicado y equilibrado analisis
del contexto y las oportunidades que éste les brinda.

El caso del pafiuelo que se acaba de analizar pone de relieve ele-
mentos centrales de los contextos multiculturales en relacion con el rol
de las mujeres en la cultura, e invita a realizar algunas observaciones
sobre la forma en que valores y derechos fundamentales aparecen en
escena. En primer lugar, cabe que nos preguntemos sobre el lugar de

2%  Notese que me refiero aqui a soluciones contextualizadas en un sentido interpretativo.
ponderacion de principios en el d&mbito juridico requiere tomar en cuenta el peso relativo de
los derechos involucrados sin perder de vista su contenido esencial pero apelando a su impor-
tancia relativa en cada situacién en particular. Sobre la ponderacion de principios, véase Alexy
([1986J2002). En un sentido distinto, algunos autores se refieren al “contextualismo” como una
forma de hacer teoria politica; véase Carens (2004), Badery Saharso (2004). Esta perspectiva ha
sido utilizada por Verhaar y Saharso para analizar casos judiciales: “Una perspectiva contextua-
lizada toma en cuenta los detalles de la situacién para ver si los principios normativos relevantes
necesitan ser reinterpretados a la luz de esos detalles" (2004, p. 190). En esta linea de interpreta-
cion, los autores proponen buscar las soluciones que mejor se adeclen al caso particular. Si, por
ejemplo, admitimos que una funcionaria judicial puede generalmente usar un pafiuelo en la ca-
beza durante las sesiones pUblicas, podriamos también admitir que en algunos casos problema-
ticos -como aquellos en los que entran en consideracion cuestiones religiosas-, la funcionaria
deberia ser sustituida por otra mas neutral en cuanto a la religion (Saharso 2004, pp. 187-192).
Aunque los argumentos presentados resultan atractivos para alcanzar soluciones respetuosas del
contexto multicultural, las excepciones a los principios generales deberian ser cuidadosamente
analizados tanto en lo relativo al razonamiento juridico como al correcto equilibrio de todos los
derechos fundamentales involucrados.

La



La interpretacién contextualizada de los. 69

algunos valores fundamentales frente al pluralismo y a la autonomia
como valor abarcativo. Entre dichos valores, la igualdad ha sido con-
siderada un valor central para la perspectiva feminista liberal.ZZ En el
caso del pafiuelo -como en muchos otros que afectan a las mujeres en
contextos social y moralmente plurales-, la igualdad de las mujeres pa-
rece amenazada por una practica -cultural o religiosa- que revela for-
mas de actuar que afectan solo a las mujeres y que introduce asi mode-
los asimétricos de comportamiento.

Ademas, estos modelos pueden ser expresiéon del tipo de relaciones
de poder que se estructura bajo el patriarcado,By éste entra en conflic-
to con la igualdad como valor central en la reivindicacion de derechos
individuales. Como ha sefialado Susan Moller Okin (1999), la mayor
parte de las culturas son patriarcales y cualquier reafirmacion de la cul-
tura como un todo deberia evitar propiciar la discriminacién de las mu-
jeres. DEsta referencia al patriarcado viene a sefialar que en las socie-

27 Para una introduccién al feminismo liberal, ver Beltrdn (2001, pp. 85-102); sobre femnis-
mo liberal e igualdad, ver Beltran (2001, pp. 191-237).

B EIl patriarcado se presenta como una cuestion recurrente a considerar cada vez que se ana-
liza una cultura desde la perspectiva de género. Con frecuencia las relaciones patriarcales gene-
ran opresion sexual que condiciona la formacidn de roles, actitudes y comportamientos sociales.
Dado que el patriarcado forma parte de modelos culturales mas complejos, superarlo requiere
de cambios en la cultura considerada en un sentido amplio. Ademés, cuando en una sociedad se
superponen diversos conjuntos de cédigos culturales -como sucede en los contextos multicultu-
rales-, es posible rastrear mualtiples conexiones entre las culturas. En lo que se refiere al género,
el patriarcado aparece como un modelo comun, presente en todas las culturas, aunque se pueden
registrar diferencias significativas. Esta semejanza hace posibles y deseables las comparaciones
de género en la medida en que también sean tomadas en cuenta las peculiaridades vernaculas.
La comparacion entre culturas resulta valida en la medida en que a menudo modelos culturales
semejantes estan presentes en contextos sociales diferentes, como es el caso con el extendido
modelo patriarcal de relaciones jerarquicas. Sobre esta interpretacion y lo que la autora llama
“convenciones estandarizadas de diferencia de género,” véase A. Phillips (2003, pp. 528-529).
En relacién con el modelo patriarcal y su presencia reiterada en culturas o sociedades diversas,
Anne Phillips analiza el caso paradigmético de la defensa cultural en los tribunales britdnicos y
sus implicaciones de género. Por defensa cultural se entiende aqui la estructuracién de una ex-
cusante juridica basada en la peculiaridad cultural de modo de no penalizar una conducta que en
otras circunstancia hubiese sido objeto de sancion. En otras palabras, se trata de una justifica-
cién de la accion antijuridica basada en la pertenencia cultural de un individuo. La autora sefiala
que lo que losjueces identifican como “defensa cultural” refleja en realidad los modelos cultura-
les de la sociedad mayoritaria: en la medida en que interpretan formas vernaculas de comporta-
miento, lo hacen aplicando los mismos modelos patriacales de opresién de género que son bien
conocidos en los paises de occidente. Véase Phillips (2003, pp. 529-531). De este modo llegan a
justificar conductas que, aunque juridicamente tipificadas como ilicitas, también en las socieda-
des occidentales han estado avaladas por modelos sexistas como es el patriarcado.

2 Resulta oportuno hacer aqui una breve aclaracion sobre el patriarcado en relacion con la
cultura y la religiéon. Aunque parece correcto referirse a este Gltimo como un modelo cultural,



70 SILVINA ALVAREZ

dades y grupos culturales en los que el uso del pafiuelo es obligatorio
para las mujeres, a menudo se advierten también graves desigualdades
entre hombres y mujeres. En muchos casos, el pafiuelo no solo es un
simbolo de modestia religiosa por parte de la mujer sino una manifes-
tacion de la opresiénd que les toca vivir, en la medida en que expresa
el rol inferior y dependiente de las mujeres en dichas sociedades o gru-
pos. Tal situacion representa una amenaza para el desarrollo de la auto-
nomia personal de las mujeres3d y advierte sobre la necesidad de re-
forzar la igualdad como paso previo a lograr precisamente una mayor
autonomia.

Sin embargo, la igualdad -asi como las normas patriarcales que so-
cavan la igualdad- no deberia ser considerada aisladamente. En la me-
dida en que reconozcamos todos los principios enjuego -libertad reli-
giosa, tolerancia, oportunidades educativas, igualdad de género- como
expresion de valores que deben ser protegidos, en casos de conflicto
entre ellos tendremos que desentrafiar cdmo se aplican al caso concre-
to: en esta tarea no se trata de rechazar algunos valores en favor de
otros, sino de permitir, en la medida de lo posible, una realizaciéon co-
herente de todos ellos. Sopesar los valores en conflicto no siempre im-
plica adoptar solo uno de ellos y rechazar el resto -como sucede en las
situaciones de suma cero-. Por el contrario, tomar en consideracion y
analizar los valores implicados en un caso concreto significa intentar
dar cabida a su aplicacidon conjunta en un modo coherente.

En definitiva, junto a los valores fundamentales enjuego, se hace in-
dispensable evaluar el contexto de eleccion en el que las mujeres rei-
vindican sus derechos. Tal evaluacién deberd tomar en cuenta las rela-
ciones patriarcales y de opresion, asi como los vinculos familiares y de

debe notarse que culturay religion pueden estar fuertemente relacionadas. En el caso del pafiue-
lo musulman existen evidentes connotaciones religiosas que han sido vistas como una fuente de
desigualdad de género, pero algunas autoras han sefialado que seria un error centrarse exclusi-
vamente en la religion como fuente de desigualdad de género. Como sefiala M. Dustin, “sefia-
lar la religion como causa de la desigualdad de género es también problematico. En Francia, no
hay evidencia de que la prohibicién de la hijab haya servido a las mujeresjévenes que necesitan
proteccion -a este respecto hay opiniones divididas-. Resulta ain menos evidente que tal prohi-
bicion haya conribuido a la cohesion nacional; parece mas bien que ha ayudado a que las comu-
nidades musulmanas perciban que han sido el centro de mira. Poner el acento en el islamismo es
también engafioso. En el caso de Fadime Shindal, por ejemplo, no habia conexién con el Islam
-su familia era cat6lica-. Las politicas que estigmatizan sea la religion que la cultura no podréan
nunca reflejar la realidad de las nuevas (y no tan nuevas) identidades de Europa.” (traduccion
del original inglés, 2007, p. 15).

30 Sobre el concepto de opresién, ver I. Young (1990: capitulo II).

3L Sobre autonomia personal de las mujeres y contexto cultural, ver Saharso (2000).



La interpretacién contextualizada de los. 71

grupo que condicionan y confieren significado a las elecciones de las
mujeres. En las sociedades multiculturales en las que se superponen
valores generales y valores especificos, las mujeres de minorias cultu-
rales estan expuestas a un proceso de transformacién que las coloca en
el centro de la tensidn entre dos fuerzas opuestas; por un lado la socie-
dad mayoritaria propicia la creacién de un marco de creciente capa-
cidad de decisién asi como niveles mas altos de autonomia personal
y reconocimiento efectivo de los derechos individuales; por otro lado,
las reglas y modelos de relaciones tradicionales del grupo minoritario
pueden funcionar como un elemento disuasorio, un llamado a las muje-
res jovenes para que mantengan viva la comunidad con sus rasgos tra-
dicionales, haciendo mas lento el proceso de cambio personal y social
en el que se podrian embarcar.

Los intereses y preferencias individuales deberian ser cuidadosa-
mente tomados en cuenta al momento de evaluar casos concretos de
conflicto, otorgando especial consideracion a las elecciones persona-
les® Una préctica cultural o religiosa como llevar un pafuelo en la ca-
beza puede entrar en conflicto con la igualdad de género si se la entien-
de como un refuerzo de las relaciones patriarcales. Al mismo tiempo,
la eleccion individual de ponerse el pafiuelo puede ser el resultado de
una decision autébnoma -y en tal sentido el resultado de una decisién
razonada e independiente-. Esto revela que a menudo el significado
social de una practica debe ser evaluado teniendo en cuenta también el
significado que dicha préactica tiene para los individuos. En el caso del
pafiuelo, las propias protagonistas han dado cuenta de los diversos 'y re-
novados significados que tal practica comporta.83Aunque resulte para-
déjico, la aplicacion no personalizada o no contextualizada de valores
generales, podria llevar a infligir dafios importantes a las personas in-

R Véase Friedman (2003, pp. 179-203).

B Benhabib sefiala como de ser una regla del vestir con significado principalmente religio-
so, el uso del pafiuelo se ha convertido en una manifestacién cultural y politica. El testimonio de
mujeres musulmanas da cuenta de este cambio de significado que encierra diversas interpreta-
ciones de la propia vida privada y publica de dichas mujeres, antes que un Gnico mensaje de la
comunidad a la que pertenecen (Benhabib, 2006, pp. 56-59). Lyon y Spini, por su parte, afirman
que “muchos entienden que ponerse el pafiuelo es un simbolo de la humillacién y opresién de
las mujeres en un mundo patriarcal e integralista; es por tanto el simbolo de una “diferencia” an-
tigua y completamente negativa. En consecuencia, prohibirlo sélo puede “liberar” a las mujeres
musulmanas de una violencia injusta e intolerable. Aunque el pafiuelo puede en efecto ser visto
como un simbolo de la opresién de las mujeres, en la que se niega su dignidad como sujetos, no
es solo eso. Ponerse un pafiuelo reviste para las mujeres musulmanas una amplia gama de signi-
ficados [...].” (traduccidn del original inglés, 2004, pp. 341).



72 SILVINA ALVAREZ

dividualmente consideradas.34 La igualdad para las mujeres como gru-
po es en este sentido un valor general crucial que deberia ser conside-
rado junto con instancias especificas de valor, tomando en cuenta a las
mujeres y sus decisiones en contextos sociales y culturales especificos.

4. Multiculturalismo, cosmopolitismo y valores plurales:
valoracion del modelo tedrico

En las paginas anteriores se ha presentado una nocion de los dere-
chos humanos como valores plurales, que deben ser reubicados en su
contexto si es que queremos obtener una interpretacion respetuosa de
los individuos y de sus elecciones. Dado que las sociedades modernas,
y en especial la Europa contemporanea, presentan una definida diver-
sidad cultural, la interpretacion contextGaijizada que se ha propuesto
implica un reconocimiento de la multiculturalidad y, en ocasiones, del
multiculturalismo. Esto es asi no solo porque los individuos muestran

34 En el &mbito de los estudios multiculturales sobre las mujeres podemos mencionar otro
ejemplo que resulta ilustrativo: se trata del caso de la reparacidn del himen. S. Saharso ha anali-
zado el desarrollo que ha tenido esta practica en los Paises Bajos y sus implicaciones en el &m-
bito de la sanidad. Segun la autora, “Entre los inmigrantes provenientes de Turquiay Marruecos
que viven en los Paises Bajos, impera la norma de que una muchacha deberia ser virgen hasta
el matrimonio [...] El honor perdido conlleva con frecuencia la expulsion de la muchacha de su
familia y de la comunidad [...] Existe evidencia empirica de que las muchachas tienen de he-
cho buenas razones para temer las sanciones de la comunidad [...] Es por esto que algunas mu-
chachas solicitan la reconstruccion quirdrgica de su himen. Actualmente la operacién se lleve a
cabo probablemente con bastante frecuencia en los Paises Bajos [... ] Los profesionales médicos
han indicado que tienen inconvenientes con llevar a cabo la operacion porque va contra sus pro-
pias normasy valores, y han solicitado que se establezcan pautas profesionales (Mouthaan et al.,
1997)." (traduccién del original inglés, Saharso, 2003a, p. 17). Ver también Saharso (2003b, pp.
207-211). Dado que el efecto Ultimo de llevar a cabo la reparacidn del himen a través de cirugia
podria manifestarse en la preservacion de una practica discriminatoria para las mujeres -como
es el que tengan que llegar virgenes al matrimonio y sangrar durante la que debe ser su primer
relacion sexual-, se podria concluir que la reparacidn del himen deberia ser prohibida con vistas
a evitar que las propias mujeres contribuyan a preservar el mito de la virginidad -dado que, ade-
mas, son ellas mismas quienes muestran haber escogido una vida sexual que pasa por alto dicho
precepto-. Sin embargo, en la medida en que son mujeres adultas las que deciden llevar a cabo
la reparacion del himen, serian un error ignorar completamente su eleccién asi como las razo-
nes que subyacen a la misma. Desde el punto de vista individual, tal decision puede ayudarlas
a mantener un lugar en su comunidad o a evitar disputas familiares o incluso a concretar un ma-
trimonio concertado. Cualquiera sea el caso, las decisiones de las personas adultas merecen una
correcta consideracion, y si surge algun tipo de conflicto con bienes colectivos, principios gene-
rales u otro derecho individual, el conflicto deberia ser presentado con claridad con vistas a lo-
grar una solucién coherente con todos los valores enj uego.



La interpretacién contextualizada de los. 73

una procedencia cultural heterogénea, sino porque dicha diversidad cul-
tural recalcay a menudo profundiza el pluralismo moral, de modo que
no basta con hacer referencia a la multiculturalidad en un sentido ne-
tamente descriptivo de caracteristicas que de hecho presentan diversos
grupos sociales. Hace falta remarcar la dimension valorativa de dicha
diversidad que es una muestra ricay compleja del pluralismo de valores
del que ya se ha hablado. Junto a las criticas que ha recibido el multicul-
turalismo asi entendido, es decir, en su dimension normativa y, de mane-
ra muy general -y como explicaré enseguida, sesgada-, como una teoria
politica y filos6fica que reivindica el valor de las culturas,® una nueva
corriente de cosmopolitismo se presenta como alternativa. Trazaré a con-
tinuacion las lineas generales que resumen las propuestas normativas de
estas dos perspectivas, multiculturalismo y cosmopolitismo, para exami-
nar luego la conveniencia de adoptar uno u otro como enfoque teérico
y normativo, a la luz de la interpretacion de los derechos humanos que
se ha propuesto mas arriba.

Al analizar los conflictos entre derechos fundamentales en el mar-
co del pluralismo de valores y del contexto social y cultural en el que
ellos son reivindicados y realizados, se ha hablado del multiculturalis-
mo como expresion precisamente de la existencia de valores plurales,
algunos de los cuales tienen un contenido social importante, y cuya in-
terpretacidn no deberia prescindir del contexto de aplicaciéon. ¢Podria
sostenerse lo mismo si se adoptasen las premisas del cosmpolitismo?
Multiculturalismo y cosmopolitismo se presentan como dos modelos
tedricos distintos para analizar las sociedades plurales y proponen ac-
titudes normativas distintas frente a los individuos. Mientras el prime-
ro entiende que los individuos que experimentan en sus vidas la con-
vivencia con dos o mas cdédigos culturales deben realizar elecciones
complejas que ponen de manifiesto sus multiples compromisos mora-
les y requieren férmulas -éticas, politicas, juridicas- respetuosas de los
mismos, el segundo postula que para superar el tipo de conflictos que
genera el pluralismo se hace necesario ir mas all4 de las experiencias
culturales, transforméandose en lo que el cosmopolitismo iluminista lla-
mo “ciudadanos del mundo:” individuos sin compromisos fuertes con

PHAunque algunos autores han defendido formas de multiculturalismo cercanas a la reivindi-
cacion de la cultura como algo intrinsecamente valioso -por ejemplo en el &mbito de las teorias
comunitaristas (ver Alvarez 2002a)-, muchas otras versiones del multiculturalismo liberal que
incorporan principios no dependientes de la cultura, han dado forma a una teoria mas compleja
e interesante.



74 Silvina alvarez

ningln entorno nacional o cultural, o en todo caso capaces de revisar
dichos compromisos a la luz de normas universales, no arraigadas a un
contexto especifico.

Se hace necesario aqui apuntar algunas referencias sobre los linea-
mientos generales de estos dos modelos. En cuanto al primero, la de-
fensa liberal del multiculturalismo admite varias estrategias. Como
afirma Raz, promover o incentivar la cultura de un grupo va mas alla
de la tolerancia y la no discriminacién, que son otros dos modos tipi-
camente liberales de afrontar el multiculturalismo (1994, pp. 157-158).
Reivindicar el multiculturalismo implica no solo tolerar o evitar la dis-
criminacion explicita de los miembros de grupos culturales, sino tam-
bién dar apoyo institucional a sus diferentes modos de vida. Esto no
quiere decir que la toleranciay la no discriminacién no sean importan-
tes. Por el contrario, son dos principios esenciales para cualquier socie-
dad multicultural, que sin embargo podrian no ser suficientes para la
promocion de la libertad positiva. En este sentido, es el contexto cul-
tural que proporciona a las personas las opciones para ejercer su au-
tonomia. Promover el multiculturalismo, por tanto, implica respaldar
algunos aspectos de los contextos culturales que son relevantes para
permitir que los individuos participen en la sociedad en igualdad de
condiciones, es decir, que tengan acceso efectivo a las oportunidades
sociales.® La multiculturalidad se revela como una caracteristica de
las sociedades actuales, en el sentido de la diversidaded como un dato
sociolégico. Pero ademas, a esta diversidad se suman consideraciones
normativas a favor de politicas multiculturales3 que hagan viables las
elecciones individuales através del ejercicio de la autonomia personal
-en la medida en que esta Ultima depende de la existencia de opciones
relevantes y significativas para los individuos-.3

Esta forma de concebir el multiculturalismo se basa en la impor-
tancia que la cultura tiene para las personas, tal como lo expresan las
teorias multiculturalistas de autores como Kymlicka, Raz o, mas re-
cientemente, Phillips. Raz afirma que las politicas de una sociedad
multicultural deben tener en cuenta dosjuicios evaluativos: 1. la rele-
vancia de la cultura para los individuos, y 2. la creencia en la existencia

3 Sobre el acceso a las oportunidades en contextos multiculturales, véase Alvarez (2009b).

37 Sobre la distincién entre multiculturalidad -en sentido descriptivo- y multiculturalismo -
en sentido normativo-, ver Parekh (2000).

3B Sobre autonomia personal y opciones relevantes, véase Raz (1985); véase también Alva-
rez (2002a, 2002b, 2007, 2009a).



La interpretacién contextualizada de los. 75

de formas de vida diferentes que son igualmente valiosas (1994:159).
Con respecto a la primera de estas consideraciones, no resulta dificil
observar que el ejercicio de la libertad individual est4 culturalmen-
te condicionado por las caracteristicas de la sociedad en que se vive asi
como por la interaccién con los otros miembros de dicha sociedad. La
segunda consideracién, por su parte, sefiala una vez mas el pluralismo
moral.

Con estas premisas, el multiculturalismo liberal ha seguido en los
Gltimos afios una via que lo diferencia de las propuestas mas fuerte-
mente comunitaristas o esencialistas. El multiculturalismo no-esencia-
lista se basa en el reconocimiento de la importancia que la cultura tiene
para las personas, en la medida en que condiciona sus opciones, tan-
to como sus evaluaciones y elecciones. Este tipo de multiculturalismo
gue pone el énfasis en los individuos antes que en los grupos, restando
ala cultura valor intrinseco, ha sido defendido por Phillips, en lo que la
autora llama simbdlicamente un “multiculturalismo sin cultura.” ®

En cuanto al segundo modelo, y como es bien conocido, la propues-
ta no tanto politica sino mas bien moral del cosmopolitismo hunde sus
raices en el pensamiento de los estoicos, cuya perspectiva queria so-
brepasar los limites de la polis para extenderse a un contexto mas am-
plio.D En este sentido una versiéon fuerte del cosmopolitismo postularia
gue solo las normas universales, que trascienden el ambito de lo ver-
naculo, generan obligaciones morales. Me interesa aqui detenerme en
esta version del cosmopolitismo ético, ya que se trata de confrontarlo
con el multiculturalismo también en su versién ética o normativa, es
decir, como modelo capaz de validar -o justificar en términos éticos-
las relaciones entre las personas miembros de diversos grupos cultura-
les. Se hace necesario aclarar, sin embargo, que -como se ha sefialado
ya también respecto del multiculturalismo- el cosmopolitismo no solo
se presenta como teoria ética. Junto a la moral cosmopolita, diversos
autores se han referido a la politica cosmopolita asi como al ideal de un

39 Ver Phillips (2007, pp. 9-25). Sobre multiculturalismo y esencialismo, ver Modood
(2007:87-116). Sobre la propuesta de Phillips y de Modood -autor que también plantea una re-
vision no esencialista del multiculturalismo aunque concediendo protagonismo a los gruposy su
identidad-, ver Squires (2008).

40 Sobre las ideas cosmopolitas en los estoicos y en general en el pensamiento griego, asi
como sobre la impronta de estas ideas en el pensamiento kantiano, ver Nussbaum (1996); ver
también Held (2005:10), Couture y Nielsen (2005, p. 183).



76 SILVINA ALVAREZ

derecho cosmopolita.4LAsi por ejemplo, el ideal kantiano de la paz per-
petua se refiere a un orden cosmopolita que se realiza a través del de-
recho internacional y una especial forma de relaciéon entre los estados
-sobre lo cual existen numerosas y diversas interpretaciones-.42

En el a&mbito del cosmopolitismo ético existen también diferentes
variantes sobre el alcance de las normas derivadas de la perspectiva
cosmopolita. Benhabib (2006, pp. 17-18) sefiala tres versiones que dan
buena cuenta de esta diversidad: 1. el cosmopolitismo como “amor a
la humanidad” o amor por los seres humanos méas alld de cualquier
procedencia cultural o nacional -tal como aparece en la propuesta de
Nussbaum-; 2. el cosmopolitismo que pone el acento principalmen-
te en el individualismo moral, que no acepta otra unidad de referen-
cia para la obligacion moral que la del agente, con sus multiples afi-
liaciones, elecciones y relaciones, no ligado necesariamente a ninguna
identidad excluyente -como se desprende del andlisis de Waldron-; 3.
el cosmopolitismo de la ética discursiva como alternativa para superar
los limites del nacionalismo -al que adhiere la propia Benhabib, y en
el que ella incluye a Habermas, Held y Bohman. A esta clasificacién
se podrian sumar otras categorias de cosmopolitismo ético, principal-
mente el que postula el ideal de la justicia cosmpolita: los principios
que rigen la adjudicacion y distribucion equitativa de valores y bienes
serian los mismos para todas las personas independientemente de su
pertenencia a un grupo o nacion. En otras palabras, el cosmopolitismo
seria equivalente a una concepcion de justicia universal y postularia
un conjunto de principios universales dejusticia validos por encima de
los contextos locales. La identificacion del cosmopolitismo con la idea
dejusticia global esta presente en numerosos autores.f

Mas alla de estos matices, la propuesta normativa del universalis-
mo ético a la que aparece ligado el cosmopolitismo “individualista e
inclusivo,"#que postula una Unica fuente valida de obligaciones, ha sido
reformulada de diversas maneras. Una primera, aunque timida, consiste

41 En este sentido algunos autores realizan la distincién entre cosmopolitismo moral e ins-
titucional -siendo este Ultimo comprensivo del cosmopolitismo juridico y politico-. Esta dis-
tincion ha abierto también el debate en torno a si el compromiso con el cosmopolitismo moral
determina o no un contenido moral especifico, y a si determina o no la adopci6on del cosmopo-
litismo institucional. Véase Beitz (1994; 2005, p. 18), Barry (1998), Brock (2009, pp. 11-12).

42 Sobre el ideal kantiano de cosmopolitismo, ver Bohman y Lutz-Bachmann (1997); ver
también Benhabib (2006).

4B Véase Beitz (1994; 2005), Barry (1998), Miller (1998; 2007), MacKinnon (2005), Mandle
(2006), Brock (2009).

24 Beitz (2005, p. 17); véase también Pogge (1992, pp. 48-49).



La interpretacién contextualizada de los. 77

en admitir que las obligaciones que derivamos de valores particulares o
dependientes son validas, aunque solo en la medida en que no interfie-
ran con las obligaciones universales. Este reconocimiento, sin embargo,
puede resultar insuficiente si tomamos en cuenta el pluralismo de valo-
resy la forma en que los valores particulares pueden influir en la inter-
pretacion de los valores generales o no dependientes. Es asi que diversas
versiones del cosmopolitismo han avanzado en el reconocimiento,jun-
to a los principios universales, de un conjunto mas o menos amplio, mas
0 menos ligado a contextos particulares, de valores dependientes que
transforman el cosmopolitismo “duro” o “denso,” en otro mas atenua-
do. Asi lo hace la propuesta de Held (2005, pp. 17-18), que postula prin-
cipios cosmopolitas capaces de dar cabida al pluralismo social y moral,
concebidos como “guias” o “ideales regulativos” para propiciar “la auto-
nomia, el didlogo y la tolerancia" (2005, p. 19). Otras propuestas, como
la de Bohman (1997), prefieren no vincular el cosmopolitismo aun con-
tenido normativo determinado, sino més bien a la idea de un &mbito co-
mun o esfera publica cosmopolita -en sintonia con la nociéon de demo-
cracia deliberativa aplicada a un contexto internacional-.
Reformulaciones como las mencionadas, han llevado a Scheffler
(2001) a referirse a las distintas concepciones del cosmopolitismo,
principalmente el cosmopolitismo extremo y moderado,bjunto a un
cosmopolitismo méas centrado en lajusticia y otro mas centrado en la
cultura. Una concepciéon cosmopolita moderada sobre la cultura como
la que propone Scheffler parece acercarse mas al tipo de multicultura-
lismo que se ha propuesto en este trabajo: un cosmopolitismo capaz de
aceptar las pautas de la tradicion pero sin por ello dejar de reconocer
el cambio, la capacidad de transformacion y las influencias reciprocas
como componente ineludible de la cultura.s El cosmopolitismo mo-

45 Esta distincion resulta parangonable a la distincién de Miller entre cosmopolitismo fuerte
y débil (véase Miller 1998, pp. 166-167).

46 El progresivo reconocimiento de la relevancia de la diversidad derivada de la cultura que
vemos en muchas versiones actuales del cosmopolitismo, ha sido sefialado por algunos autores
como una visién desvirtuada de la cultura, entendida mas bien como conjunto de culturas o una
especie de “homogeneidad heterogénea” Friedman (1997, p. 79). Este autor realiza una critica
de lo que caracteriza como un nuevo cosmopolitismo que consagra una concepcién “hibrida”
de la cultura -terminologia utilizada por antropdlogos y soci6logos para referirse a las nuevas
formas de identidad cultural-, en el sentido de una cultura que es receptora de muchas culturas
alavez. Dicha concepcién no tomaria suficientemente en consideracion la forma en que las per-
sonas viven y perciben realmente su propia cultura (1997, p. 81). Para una critica a las teorias
que postulan formas culturales hibridas, asi como al cosmopolitismo del “punto medio” entre el
universalismo y el particularismo cultural, ver Mehta (2000). También Phillips se refiere a este



78 Silvina alvarez

derado es pluralista tanto respecto al origen o fuente de los principios
morales como en cuanto al contenido de los mismos.4

Asi entendido, el cosmopolitismo no puede perder de vista lo que en
la génesis histérica del término ha sido el interés del cosmopolita por
las culturas de los distintos pueblos, no solo en sentido estético sino so-
bre todo en sentido éticamente comprometido (Sypnowich 2005, pp.
57; 72). Reivindica por ello la diversidad cultural y de valores. Este
interés, sin embargo, adopta una forma no-particularista, que pretende
romper con el localismo y la vision sesgada de quienes solo ven la rea-
lidad que les circunda. EI cosmopolitismo es universalista y se opone
como tal al nacionalismo, pero no asi al multiculturalismo. Tenemos,
por tanto, una formula que conjuga universalismo y pluralismo.® Estas
dos premisas del cosmopolitismo requieren de una justificacién com-
pleja, si se tiene en cuenta que se trata de requisitos normativos que
pueden presentar caracteristicas excluyentes. No puedo detenerme aqui
a dilucidar esta cuestion. Pero si reconocemos que estos dos aspectos
estan presentes en el cosmopolitismo, entonces podemos ver en él una
forma especifica de resolver los conflictos que puede generar el multi-
culturalismo: a partir del reconocimiento de la diversidad se recurre a
una perspectiva mas general. Esto ha llevado a veces a hablar incluso
de un “multiculturalismo cosmopolita.”®

Precisamente porque se pueden entender como propuestas no ex-
cluyentes sino complementarias, ambos modelos, multiculturalismo y
cosmopolitismo, resultan deficientes cuando se presentan en su version

nuevo cosmopolitismo, aunque lo hace para sefialar una tendencia a imponer las caracteristicas
de la cultura mayoritaria (2007, pp. 69-72). Esta objecion apunta al riesgo de que la perspectiva
cosmopolita incorpore el plualismo cultural a condicién de mermar su relevancia individual y
social. Algo de esto sucede seguramente en la medida en que se propone que principios univer-
sales convivan con pautas particulares: esta convivencia no seria posible si las segundas no se
explicasen en relacién con las primeras perdiendo por tanto un pretendido valor absoluto. Pero
no puede ser de otra manera si se aceptan las premisas del pluralismo moral y se resta valor in-
trinseco a la cultura. El cosmopolitismo asi entendido buscaria portanto una forma de compren-
sién de las normas particularistas -de raigambre cultural- através de normas universales, es de-
cir, propondria el pluralismo moral en los términos que se han analizado mas arriba.

47Véase Brock (2009, pp. 12-13 y 315-318).

48 El compromiso del cosmopolitismo con el pluralismo aparece, por ejemplo, en Appiah.
Este autor agrega como otro aspecto del cosmopolitismo -que podria verse como un intento por
resolver la tensién entre universalismo y pluralismo-, el falibilismo, en el sentido de capacidad
del conocimiento moral para reproponerse una y otra vez, a partir de la aplicacién a nuevas si-
tuaciones (2006, p. 144). Su propuesta de cosmopolitismo contempla, ademés, el desacuerdo
moral, aunque postula la posibilidad del entendimiento (2006, pp. 57-78).

4 Ver Bohmany Lutz-Bachmann (1997).



LA INTERPRETACION CONTEXTUALIZADA DE LOS. 79

mas estereotipada e intentan oponerse -numerosos autores sefialan que
el cosmopolitismo es insatisfactorio cuando pretende prescindir sin
mas de los valores que las personas extraen de sus vinculaciones parti-
culares-.9 En cambio, multiculturalismo y cosmopolitismo se acercan
el uno al otro, al tiempo que ofrecen elementos de analisis mas preci-
sos, en sus versiones moderadas. Ni las culturas ofrecen todo lo que
los agentes morales reivindican para si, ni el universalismo entendido
como un conjunto de normas desvinculado de la formulaciéon que de
ellas hacen las personas puede servir para interpretar sus elecciones.
En el marco de este debate entre multiculturalismo y cosmopolitis-
mo, Phillips se interroga sobre si merece la pena revisar el multicultu-
ralismo -para despojarlo de las versiones mas extremas o comunitaris-
tas- o si seria preferible adherir al cosmopolitismo sin mas-. La autora
opta por la primera opcién principalmente porque entiende que el cos-
mopolitismo puede desembocar en la reivindicacion de un tipo especi-
fico de actitudesBl que estan vinculadas con un tipo especifico de cultu-
ra -mayoritaria en el contexto occidental- que se entiende es capaz de
transmitirlas mejor (2007, p. 69-72)-. En este sentido, el cosmopolitis-
mo propiciaria la jerarquizacion de las culturas (2008, p. 556). La au-
tora esgrime también razones tedricas que tienen que ver con la capaci-
dad del modelo multicultural para dar cabida a una gama mas amplia
de variables empiricas -como serian por ejemplo las relaciones entre
grupos mayoritarios y minoritarios (2007, p. 72). En esta misma linea,
creo que se pueden apuntar otros aspectos importantes que el enfoque
multicultural ofrece para el analisis. En concreto, en este trabajo he re-
saltado el pluralismo de valores como una variable central de las socie-
dades multiculturales que debe ser escrupulosamente introducido siem-
pre que se analicen situaciones de conflicto. La propuesta moral del
pluralismo que junto a los valores no dependientes incorpora los va-
lores dependientes como formas particulares de expresar los primeros,
parece casar mejor con el modelo multicultural. Aunque se ha sefala-
do antes que nuevas versiones del cosmopolitismo tienden aincluir el

50 Esta observacion aparece en los comentarios de varios autores a la propuesta de Marta
Nussbaum en el libro For Love of Country. Putnam, por ejemplo, rechaza que se trate de esco-
ger entre la razén universal y el patriotismo, y se decanta por una “inteligencia critica” (1996, p.
97). Himmeltarb también se muestra critica en un sentido parecido al de Putnam, mientras Bok
sefiala la conveniencia de un recorrido moral que vaya “de la parte al todo,” y Appiah se refie-
re a la idea del “patriota cosmopolita” en el intento por combinar ambos extremos (1996, p. 22).

5l La nocion de “actitudes” entiendo que debe tomarse aqui en el sentido de la disposicion
que crean determinadas perspectivas morales.



80 Silvina alvarez

pluralismo como parte de la perspectiva cosmopolita, se ha menciona-
do también que persisten dificultades de fundamentacién derivadas de
compaginar el universalismo mas tipicamente cosmopolita con el plu-
ralismo derivado de la diversidad cultural.®

El multiculturalismo, sin embargo, ha descuidado en muchas de sus
versiones mas difundidas el papel central del individuo al momento
de valorar la cultura. Es por ello que se ha sefialado aqui la relevancia
de las mas recientes versiones de un multiculturalismo no esencialis-
ta que, ademas, podrian coincidir con el cosmopolitismo moderado al
postular que la importancia de la cultura hay que medirla desde la pers-
pectiva de los individuos, teniendo en cuanta cuanto aquélla es impor-
tante para ellos y no a la inversa. Por otra parte, como sefiala Waldron,
los marcos culturales en los que las personas se mueven no son homo-
géneos y a menudo ellas se encuentran fuertemente ligadas a contextos
culturales multiples (1995, pp. 108-110). En este sentido el multicul-
turalismo necesita ser reformulado teniendo en cuenta que no solo las
sociedades son multiculturales: cada vez son méas las “personas multi-

5 Una forma de vincular el universalismo con la diversidad cultural podria rastrearse tal vez
através de lo que Waldron caracteriza como propio y especial respecto de la perspectiva cosmo-
polita. Segun él, lo que nos acerca a los otros, a otras formas culturales, a otros modos de vida,
es la capacidad de articular nuestras propias formas culturales a través de razones:

Humans and human groups take their norms seriously, and to take them seriously is
to think of them as embedded in a structure of reasons and reasoning. [...] They make
deep claims, powerful claims about what is important and what sort of things are at stake
in the areas of life that they govern. [...] Now, that reasoning [... ] represents or claims to
represent some repository of human wisdom as to the best way to doing things. As such
it necessarily makes its reasoning available [...] to understanding and assessment on the
basis of what else there is in the world in the way of human wisdom and experience on
questions such as those that the norm purports to address. And that, | think, is what is
cosmopolitan -or what has the potential to be universal and cosmopolitan- about the cha-
racter of genuine as opposed to fake or patronizing participation in the life and practice of
one's particular community. (2000, pp. 235-235).

[...]To repeat then: if we take a tradition or practice of our culture seriously, then we
should treat it not simply as a costume for display or as an attribute of our identity, but
as a standard which does some normative work in the life of one's community. Moreover,
to take it seriously is to treat it as a standard with a point -a standard which does work in
the society which might [... ] have been performed by other norms, altemative standards,
and which therefore cannot be understood except in terms of its association with an array
of reasons that explain why in fact it is this norm rather than that -monogamy, for exam-
ple, rather than polygamy- which is the standard we happen to uphold." (2000, p. 242).

Asi entendido, el cosmopolitismo no sélo propicia la comunicacién y comprensién de la di-
versidad y la pluralidad, sino que se transforma en un elemento indispensable para la conviven-
cia en sociedades multiculturales. En este mismo sentido ver también Brown, G. W. (2009, pp.
140-144).



La interpretacién contextualizada de los. 81

culturales,” que nacen en contextos multiculturales y se reconocen a si
mismas en relacién con vinculos culturales diversos.

Un modelo tedrico que tome en cuenta las circunstancias que rodean
a los agentes morales debe rechazar la necesidad de la vinculacion ex-
clusiva y excluyente con una sola cultura,33tanto como la necesidad de
desvinculacion con cultura alguna. Si aceptamos que la multiplicidad
cultural esta presente en las sociedades y en la vida de las personas,
puede ser que la adopcidn de uno u otro modelo sea solo una cuestidn
de énfasis reflejado en distintas perspectivas tedricas para el analisis.5
El multiculturalismo pone més énfasis en los contextos especificos de
valor e interpretacion, mientras que el cosmopolitismo esta mas intere-
sado en subrayar la dimension universalista de los valores. Si quieren
ofrecer una interpretacién plausible del modo en que las personas rea-
lizan sus elecciones, ambos modelos deben reconocer que las dos di-
mensiones, una mas neutral o universalista y otra mas comprometida o
particularista, estdn presentes en la evaluacion moral de las “personas
multiculturales".

Conclusiones

A través de los distintos apartados de este articulo he introducido
y analizado nociones y concepciones (pluralismo moral, derechos hu-
manos, multiculturalismo, cosmopolitismo) que apoyan las siguientes
conclusiones: el pluralismo moral nos enfrenta con el conflicto de va-
lores; dado que los derechos humanos reflejan principios -dimension
axiologica-, los conflictos de derechos humanos son conflictos de va-
lores en el sentido sefialado por el pluralismo moral; para zanjar dichos
conflictos -a veces de dificil o incluso dudosa solucién moral- se pro-
pone tomar en cuenta el valor de la autonomia personal como -posi-
ble aunque no Unico- valor abarcativo, metavalor o valor auxiliar que
haga posible traducir el alcance de las consecuencias que sobre los in-
dividuos puede acarrear el conflicto; cuando el conflicto de derechos
humanos tiene lugar en contextos fuertemente marcados por la diver-

83 Se trata del rechazo de lo que Waldron ha llamado el modelo de “una persona: una cultura”
frente al modelo de “una persona: muchos fragmentos” (1996, p. 91).

51 Como sefiala Waldron, aunque algunas versiones de ambas posturas -la que defiende el
cosmopolitanismo frente a la que defiende el valor de las culturas- ponen en entre dicho los pos-
tulados de la otra, no se trata de propuestas necesariamente excluyentes (1995, p. 99).



82 SILVINA ALVAREZ

sidad cultural, la interpretacion y aplicacion de tales derechos topa con
la necesidad de desentrafiar las peculiaridades contextlales que condi-
cionan el ejercicio de los derechos; dicho conflicto dificilmente invo-
lucre derechos que podamos concebir como compartimentos estancos
y, en cambio, suele involucrar diversos derechos fuertemente imbri-
cados entre si; tales derechos, ademas, se representan a menudo como
instancias particulares -social o culturalmente definidas- de valores
mas generales; desde una perspectiva filoséfico-politica, la compren-
sién de la pluralidad que ponen de manifiesto este tipo de conflictos y
su interpretacion contextualizada, puede hacerse atendiendo a distintos
modelos, uno mas centrado en los valores particulares y los contextos
en que éstos se definen (multiculturalismo) y otro mas centrado en los
valores generales y sujurisdiccion universal (cosmopolitismo). El tras-
fondo valorativo que surge de estas distintas perspectivas, junto con el
enfoque interpretativo que se adopte, mas o menos receptivo al plura-
lismo de valores y asu vinculacién con el contexto, puede ofrecer ma-
tices diversos para la solucion de los conflictos de derechos humanos
como valores plurales, tal como se ha querido reflejar con el analisis
del casojurisprudencial presentado.

Bibliografia

Alexy, Robert (2002), A Theory of Constitutional Rights. Oxford Uni-
versity Press, German version, Theorie der Grundrechte, Suhrkamp-
Verlag, 1986.

Alvarez, Silvina (2002a), La racionalidad de la moral, Centro de Estu-
dios Constitucionales, Madrid.

(2002b), “Los derechos de la mujer en un pafiuelo”, Claves
de Razo6n Practica, ndm. 123, pp. 36-40.

(2002c), “La autonomia personal”, en E. Diazy J. L. Colo-
mer (eds.), Estado, Justicia, Derechos, Alianza, Madrid.

(2007), “Medical Care and Patients’ Decision Making: The
Building of the Options in a Situation of Dependency" en J. Ferrer
Beltran y S. Pozzolo (eds.), Law, Politics, and Morality: European



La interpretacién contextualizada de los. 83

Perspectives Ill. Ethics and Social Justice, Duncker y Humblot,
Berlin.

(2008), “Pluralismo moral y conflictos de derechos funda-
mentales”, Doxa, 31.

(2009a), “Pluralism and the interpretartion of Women's Hu-
man Rights", European Journal of Women Studies, vol. 16(2).

(2009b), “Access to Opportunities in Multicultural Societies
and the Relevance of Public Expression"”, Social and Legal Studies,
18(4).

Appia, Anthony (1996), “Cosmopolitan Patriots”, en J. Cohén (ed.),
For Love of Country. Debating the limits of Patriotism. Martha C.
Nussbaum with Respondents. Beacon Press, Boston.

(2006), Cosmopolitanism. Ethics in a World of Strangers.
W.W. Norton and Company, New York.

Bader, Veit and Sawitri Saharso (2004), “Introduction: contextualized
morality and ethno-religious diversity," Ethical Theory and Moral
Practicel, pp. 107-115.

Barry, Brian (1998), “International Society from a Cosmopolitan Pers-
pective", en D. R. Mapel y T. Nardin (eds.), International Society.
Diverse Ethical Perspectives, Princeton University Press, Princeton,
New Jersey.

Beitz, Charles R. (1994), “Cosmopolitan Liberalism and the States
System", en Chris Brown (ed.), Political Restructuring in Europe:
Ethical Perspective, Routledge, Londres.

(2005), “Cosmopolitanism and Global Justice”, en G. Brock
y D. Moellendorf (eds.), Current Debates in Global Justice, Springer,
The Netherlands.

Beltran, Elena (2001), “Feminismo liberal” y “Justicia, democracia y
ciudadania: las vias hacia la igualdad”, en E. Beltrany V. Maquieira
(eds.), Feminismos. Debates tedricos contemporaneos, Alianza Edi-
torial, Madrid.

Benhabib, Seyla (2002), The Claims of Culture. Equality and Diversity
in the Global Era. Princeton University Press, Princeton, New Jer-
sey.

(2004), The Rights of Others: Aliens, Residents, and Citi-
zens (The Seeley Lectures), Cambridge University Press.
(2006), Another Cosmopolitanism (The Berkeley Tanner
Lectures), Oxford University Press.
Berlin, Isaiah (1969), Four Essayson Liberty, Oxford University Press.



84 Silvina alvarez

Bohman, James (1997), “The Public Spheres of the World Citizen”,
en Bohman and Lutz-Bachmann (eds.), Perpetual Peace, The MIT
Press, Cambridge, Massachusetts.

Bohman, James y Matthias Lutz-Bachmann (eds.) (1997), Perpetual
Peace. Essays on Kant's Cosmopolitan Ideal, The MIT Press, Cam-
bridge, Massachusetts.

Bok, Sissela (1996), “From partto Whole”, en J. Cohén (ed.), For Love
of Country. Debating the limits of Patriotism. Martha C. Nussbaum
with Respondents. Beacon Press, Boston.

Brock, Gillian (2009), Global Justice. A Cosmopolitan Account. Oxford
University Press.

Brown, Garrett Wallace (2009), Grounding Cosmopolitanism. From
Kant to the Idea ofa Cosmopolitan Constitution. Edinburgh Univer-
sity Press, Edinburg.

Carens, Joseph H. (2004), “A contextual approach to political theory,”
Ethical Theoryand Moral Practicel, pp. 117-132.

Chang, Ruth (1997), “Introduction”, en R. Chang (ed.), Incommensu-
rability Incomparability and Practical Reason. Harvard University
Press, Cambridge, Massachusetts.

Coleman, Doriane L. (1996), “Individualizing justice through multi-
culturalism: the liberals' dilemma", Columbia Law Review, vol. 95,
nm. 5, pp. 1093-1167.

Deveaux, Monique (2000), “Conflicting Equalities? Cultural Group
Rights and Sex Equality”, PoliticalStudies, vol 48, pp. 522-539.
Dustin, Moira (2007), “Gender equality, cultural diversity: European
comparisons and lessons", report on work co-ordinated by A. Phi-
llips and S. Saharso, LSE, Gender Institute, The Nuffield Founda-

tion.

Frankfurt, Harry G. (1971), “Freedom of the will and the concept of a
person”, TheJournal ofPhilosophy, LXVIII, I, pp. 5-20.

Friedman, Johnatan (1997), “Global Crises, the Struggle for Cultural
Identity, and Intellectual Porkbarrelling: Cosmopolitans versus Lo-
cals, Ethnics, and Nationals in an Era of De-hegemonisation"”, en P.
Werbner y T. Modood (eds.), Debating Cultural Hybridity: Multi-
Cultural Identities and the Politics ofAnti-Racism, Zed Books, Lon-
don.

Friedman, Marilyn (2003), Autonomy, Gender, Politics. Oxford Uni-
versity Pres.



LA INTERPRETACION CONTEXTUALIZADA DE LOS. 85

Galeotti, Anna E. (1993), “Citizenship and Equality. The Place for To-
leration”, Political Theory, vol. 21 nim. 4, noviembre, 1993, pp.
585-605.

Galston, William A. (2002), Liberal Pluralism. The Implications of Va-
lue Pluralism for Political Theory and Practice, Cambridge Univer-
sity Press.

Griffin, James (2001a), “Discrepancies Between the Best Philosophi-
cal Account of Human Rights and the International Law of Human
Rights", Proceedings ofthe Aristotelian Society.

(2001b), “First Steps in an Account of Human Rights”, Eu-
ropean Journal of Philosophy 9:3, pp. 306-327.

Gutman, Amy (1993), “The Challenge of Multiculturalism in Political
Ethics", Philosophy & Public Affairs vol. 22 (3), pp. 171-206.

Held, David (2005), “Principies of cosmopolitan order”, en G. Bock y
H. Brighouse (eds.), The Political Philosophy of Cosmopolitanism.
Cambridge University Press.

Hill, Thomas E. Jr. (1992), “Kantian Pluralism”, Ethics 102 (July
1992), pp. 743-762.

Himmeltarb, Gertrude (1996), “The lllusion of Cosmopolitism,” en J.
Cohen (ed.), For Love of Country Debating the limits of Patriotism.
Martha C. Nussbaum with Respondents, Beacon Press, Boston.

Joppke, Christian (2009), Veil. Mirror of Identity, Polity Press, Cam-
bridge.

Kekes, John (1993), The Morality of Pluralism, Princeton University
Press, Princeton, New Jersey.

Lyon, Dawn and Debora Spini (2004), “Unveiling the headscarf deba-
te", Feminist Legal Studies, vol. 12, ndm. 3, pp. 333-345.

MacKinnon, Catriona (2005), “Cosmopolitan hope”, en G. Bock y H.
Brighouse (eds.), The Political Philosophy of Cosmopolitanism,
Cambridge University Press.

Mandle, Jon (2006), GlobalJustice. Polity Press, Cambridge, Londres

Marauhn, Thilo y Nadine Ruppel (2008), “Balancing conflicting hu-
man rights: Konrad Hesse’s notion of ‘Praktische Konkordanz' and
the German Federal Constitutional Court", en E. Brems (ed.), Con-
flicts Between Fundamental Rights, Intersentia, Antwerp.

Mehta, Pratap Bhanu (2000), “Cosmopolitans and the Circle of Rea-
son", Political Theory 28(5), pp. 619-639.



86 Silvina alvarez

Miller, David (1998), “The Limits of Cosmopolitan Justice”, en D.
R. Mapel y T. Nardin (eds.), International Society. Diverse Ethical
Perspectives, Princeton University Press, Princeton, New Jersey.

(2007), National Responsibility and Global Justice. Oxford
University Press.

Modood, Tariq (2007), Multiculturalism. A Civic Idea. Polity Press,
Cambridge.

Nagel, Thomas (1995), “Personal Rights and Public Space”, Philoso-
phy & Public Affairs, 24, pp. 83-107.

Nussbaum, Martha (1996), “Patriotism and Cosmopolitism”, en J. Co-
hen (ed.), For Love of Country Debating the limits of Patriotism.
Martha C. Nussbaum with Respondents. Beacon Press, Boston.

(2002), Women and Human Development. Cambridge Uni-
versity Press. Version espafiola, Las mujeresy el desarrollo humano,
Herder, Barcelona, 2002.

Okin, Susan M. (1998), “Feminism and Multiculturalism: Some Ten-
sions," Ethics, 108, pp. 661-684.

(1999), “Is Multiculturalism Bad for Women?,” en J. Co-
hen, M. Howard and M. Nussbaum (eds.), Is Multiculturalism Bad
for Women?Susan Moller Okin, Princeton University Press, Prince-
ton, N. J.

(2002), ““Mstresses of Their Own Destiny”: Group Rights,
Gender, and Realistic Rights of Exit', Ethics 112 (January 2002), pp.
205-230.

Parekh, Bhikhu (2000), Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversi-
ty andPolitical Theory, Palgrave Press, Londes.

Phillips, Anne (2003), “When Culture Means Gender: Issues of Cultu-
ral Defence in the English Courts", The Modern Law Review, 66:4,
pp. 510-531.

(2007), Multiculturalism without Culture, Princeton Univer-
sity Press, Princeton, New Jersey.

(2008), “More on Culture and Representation,” Social and
Legal Studies, vol. 17(4),

Pogge, Thomas W. (1992), “Cosmopolitanism and Sovereignty”,
Ethics ~ 2 (October 1992),

Putnam, Hilary (1996), “Must we choose?”, en J. Cohén (ed.), For Love
of Country. Debating the limits of Patriotism. Martha C. Nussbaum
with Respondents, Beacon Press, Boston.



La interpretacién contextualizada de los. 87

Raz, Joseph (1985), The Morality of Freedom, Oxford University
Press.

(1994), Ethics in the Public Domain, Clarendon Press, Oxford.

(2001), Value, Respect, andAttachment, Cambridge Univer-
sity Press.

(2003), The Practice of Value, Oxford University Press.

Rosenfeld, Michel (1998), “APIluralist Critique of Contractarian Pro-
ceduralism”, Ratio luris, 11.4, 1998.

Saharso, Sawitri (2000), “Female Autonomy and Cultutal Imperative:
Two Hearts Beating Together”, en W. Kymlicka y W. Norman, Citi-
zenship in Diverse Societies, Oxford University Press.

(20034a), “Culture, Tolerance and Gender. A Contribution
from the Netherlands", The European Journal of Women's Studies,
vol. 10(1), pp. 7-27.

(2003b), “Feminist ethics, autonomy and the politics of mul-
ticulturalism™, Feminist Theory, vol. 4(2), pp. 199-215.

Scheffler, Samuel (2001), Boundaries and Allegiances. Problems of
Justice and Responsibility in Liberal Thought, Oxford University
Press.

Shachar, Ayelet (1998), “Group Identity and Women’s Rights in Fa-
mily Law: The Perils of Multicultural Accommodation”, The Jour-
nal of Political Philosophy, vol. 6 (3), pp. 285-305.

(2000), “Should Church and State be joined at the Altar?
Women'’s Rights and the Multicultural Dilemma”, en W. Kymlicka
y W. Norman, Citizenship in Diverse Societies, Oxford University
Press.

Spinner-Halev, Jeff (2001), “Feminism, Multiculturalism, Oppression,
and the State", Ethics1l (Octubre 2001),

Squires, Judith (2008), “Multiculturalism, Mdultiple Groups and In-
equalities”, Social and Legal Studies, vol. 17 (4),

Verhaar, Odile and Sawitri Saharso (2004), “The weight of context:
Headscarves in Holland", Ethical Theory and Moral Practice 7, pp.
179-195.

Waldron, Jeremy (1995), “M nority Cultures and the Cosmopolitan Al-
temative”, en Will Kymlicka (ed.), The Rights of M ifiority Cultures,
Oxford University Press.

(1996), “Multiculturalism and melange”, en Robert K. Fu-

llinwinder (ed.), Public education in a multicultural society, Cam-

bridge University Press.



88 SILVINA ALVAREZ

(2000), “What is Cosmopolitan?”, Journal of Political Philo-
sophy 8(2), pp. 227-243.
Wenar, Leif (2005), “The Nature of Rights”, Philosophy & Public
Affairs 33, nim. 3, 2005.
(2007), “Rights”, Stanford Encydopedia ofPhilosophy.
Wolf, Susan (1992), “Two Levels of Pluralism”, Ethics 102 (July
1992), pp. 785-798.
Young, Iris M (1990), Justice and the Politics of Difference, Princeton
University Press, Princeton, N. J.
Zucca, Lorenzo (2007), Constitutionoi Dilemmcis: Conflicts of Fun-
damental Legal Rights in Europe and the USA, Oxford University
Press.

Recepcién: 26/07/2011 Aceptacion: 11/11/2011



