José Luis Pérez Triviﬁo, De 1a dignidad
HUMANA Y OTRAS CUESTIONES JURIDICO-

Morales

Javier Saldaria Serrano*

n el océano de literaturaj uridica que aparece casi todos los dias en

los estantes de las diferentes librerias nacionales, suelen ser pocas
las ocasiones en las que se pueden llegar a encontrar trabajos sobre un
tema tan importante como es el de la dignidad de la persona; la mayor
parte de los libros que aparecen se refieren a cuestiones de derecho po-
sitivo, p. ej. el derecho penal, civil, administrativo, no se diga el cons-
titucional, etcétera, y aunque cada una de éstas deberia tener como pre-
supuesto bésico al ser humano y la dignidad de éste, poca, muy poca
atencion es la que se le presta atan trascendental asunto. Por eso deben
recibirse con gusto trabaj os que analicen el tema de la dignidad huma-
na, y en un sentido mas general, aquellos asuntos relacionados con las
cuestiones morales en el derecho. Es el caso del libro De la dignidad
humanay otras cuestionesjuridico-morales, del profesor José Luis Pé-
rez Trivifio, publicado por la prestigiosa editorial Fontamara. Trabajo
interesante en el que he podido hallar muchos puntos de coincidencia y
también algunos puntos de discrepancia.

El libro, si bien es verdad, se compone de diversos articulos que han
sido publicados en diferentes lugares, guardan una cierta unidad, pues
en la mayoria de ellos se puede vislumbrar una preocupacién real por
el ser humano y por la dignidad de éste.

El trabajo se compone de cinco capitulos, a saber: i) "Kanty la dig-
nidad humana"; ii) "La nocion rawlsiana de autorrespeto"”; iii) "Penas
y verguenza"; iv) "El holocausto y la responsabilidad: altruismo limi-
tado y dilemas tragicos"; v) 'Derechos humanos, relativismo y la pro-
teccidnjuridica de la moral en el Convenio Europeo de Derechos Hu-
manos". Cada uno de ellos, como sefalabamos, intenta hacer ver la
importancia de la idea de dignidad humanay en definitiva la relevancia

* |nstituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM. Correo electrénico: javiers@ servidor.
unam.mx. El autor agradece al profesor Rodolfo Vazquez, el gentil envio objeto de esta resefia.

ISONOMIA No. 34 / Abril 2011



190 Javier Saldafia Serrano

moral que para el derecho deberia tener la trasgresion de ésta. Como es
de suponer, y dada la naturaleza de cualquier resefia, no me detendré en
cada una de las partes que componen el libro. Sélo intentaré destacar
algunos argumentos que por mis intereses intelectuales me han llama-
do mas la atencidon. El resto de los temas que componen el trabajo, si
bien son de suma importancia para la reflexion iusfilos6fica, no pueden
ser adecuadamente atendidos en una breve resefia.

El primer articulo se refiere a la idea que sobre la dignidad tuvo
Kant, la cual ha sido, como el autor del libro hace ver, la que mayor
influencia ha tenido tanto en la filosofia politica como en la filosofia
moral yj uridica de nuestro tiempo. Esto, sin duda es verdad. No hace
falta sino fijar nuestra atencidn en algunas constituciones contempora-
neas, especialmente la constitucion alemana, para comprobar esta afir-
macién. Esto, como lo dijimos, es verdad. Sin embargo, no lo es me-
nos que la concepcidn kantiana de la dignidad de la persona no ha sido,
en la historia del pensamiento humano, ni la primera ni la Unica que ha
existido. La tradicién renacentista con Pico della Mirandolla, y antes,
la concepcion tomista de la persona humana y de la naturaleza que po-
see, ofrecen un cimulo de argumentos lo suficientemente solidos para
poder hablar con solvencia de una idea que habia preocupado al hom-
bre desde los origenes del uso filos6fico de la nocion de persona (en-
raizado en el derecho y luego en la teologia cristiana). Pero al autor del
libro le interesa la vision kantiana de la dignidad de la persona, y, por
una coherencia argumentativa, hay que trabaj ar sobre ella, no sélo por
los importantes argumentos que de ésta se desprenden, sino también
por las consecuencias que algunos neokantianos han sacado en la rei-
vindicacién de sus propios posicionamientos.

Se ha convertido en un lugar comun referirse a la filosofia moral
kantiana a partir de su imperativo categdrico. El filésofo de Konigs-
berg, preguntandose por el presupuesto basico que ha de guiar la actua-
cién humana, propone como axioma fundamental -en una de las for-
mulaciones- el siguiente: "obra s6lo segin una maxima tal que puedas
guerer al mismo tiempo que se torne ley universal".1l

La idea anterior es reforzada por otra formulacién del imperativo
categorico, basada en la consideracion del hombre como fin en si mis-
mo y nunca como mero medio de la accién de otro. " Pero suponiendo
gue haya algo cuya existencia en simisma pose un valor absoluto, algo

1 Kant, E., Fundamentaciéon de la metafisica de las costumbres, trad., cast.,, M. Garcia Mo-
rente, Encuentro, 2003, p. 57.



José Luis Pérez Triviio De la dignidad humana y.. 191

gue, como fin en si mismo, pueda ser fundamento de determinadas le-
yes, entonces en ello y sélo en ello estaria el fundamento de un posi-
ble imperativo categérico, es decir, de la ley practica"2¢Qué es eso que
tiene un valor absoluto y que es el fundamento de las leyes? EI hom-
bre. Por eso reafirma: “Ahorayo digo: el hombre, y en general todo ser
racional, existe como fin en si mismo, no sélo como medio para usos
cualesquiera de esta 0 aquella voluntad; debe en todas sus acciones, no
solo las dirigidas a si mismo, sino las dirigidas a los demas seres racio-
nales, ser considerado siempre al mismo tiempo como fin"?

Este es, en términos generales, el argumento central del imperativo
categorico kantiano, el cual, como acertadamente sefiala el autor del li-
bro que venimos resefiando, es la propuesta kantiana del principio su-
premo de moralidad y por tanto de humanidad. Ahora bien, al lado del
sefialamiento anterior, suele también explicarse, en la misma conside-
racion kantiana de moralidad, otro argumento que conviene ubicar en
sujusta dimensién por la tergiversacion que suele hacerse de él. Este es
el famoso argumento de la autonomia de la voluntad, presupuesto que el
filosofo de Konigsberg establece en la propia Fundamentacion de ja
metafisica de las costumbres al afirmar: “la autonomia es, pues, el fun-
damento de la dignidad de la naturaleza humana y de toda naturaleza
racional"4. Mas adelante precisa esta idea al sefalar:

La autonomia de la voluntad es la constituciéon de la voluntad por la cual
es ella para si misma una ley -independientemente de como estén cons-
tituidos los objetos del querer-. El principio de la autonomia es, pues,
no elegir de otro modo sino de éste: que las maximas de la eleccion, en
el querer mismo, sean al mismo tiempo incluidas como ley universal.5

Hasta aqui no parece existir ningin problema en la descripcion de
las tesis kantianas; sin embargo, es importante advertir que este Ultimo
argumento es el que cominmente se emplea, sobre todo por una par-
te de la doctrina neokantiana, para reconocer que es la autonomia de la
voluntad humana lo que realmente caracteriza a un hombre como ser
autbnomo y por tanto digno. Para esta doctrina de corte esencialmen-
te liberal, sélo es digna aquella persona a quien se le respeta en forma

2 Ibid., p. 65.
3 Ibid., pp. 65-66.
41bid., p. 76.
51bid., p. 82.



192 Javier Saldafia Serrano

incondicionada los dictados de su voluntad, convirtiéndose ésta en su
propia ley personal. Asi, para los seguidores de esta postura, es, al final
de cuentas, la autonomia de la voluntad, y ésta en si misma considera-
da, la méxima del obrar. Estableciéndose de este modo una voluntad
absoluta e incondicionada.

Ahora bien, habra que sefalarles, a quienes asi piensan, que lo an-
terior no es verdad en el autentico pensamiento de Kant, quien no con-
funde la autonomia de la voluntad empirica de cada hombre con la au-
tonomia de la voluntad como fundamento de la ley racional. En efecto,
la eleccion que haga la voluntad, cualquiera que ésta sea, ha de estar
comprendida a la vez en el mismo querer como ley universal, esto es,
tiene que ser el mismo querer para cualquier persona, si aspiramos a
gue nuestro comportamiento sea elevado a ley universal. En este punto
quienes asi interpretan a Kant se encuentran ante un dilema, porque es
claro que el respeto a la eleccién del querer de una persona s6lo puede
ser reconocido y aceptado como tal en la medida en que sea parte
de una ley universal, es decir, no que todos quieran lo mismo, sino que
sea aquello que se pueda querer a la vez para uno mismo y para todos.
Si no, no se veria cdmo elevar nuestro comportamiento a regla univer-
sal.6 De modo que la pretendida absolutizacion de la autonomia de la
voluntad, que algunos proponen por referencia a la voluntad empiri-
ca de cada hombre, se relativiza bastante, pues el comportamiento de
una persona no puede ser tan autbnomo que pretenda a la vez excluir la
consideracion del otro o de los otros.

El importante iusfildsofo mexicano Eduardo Garcia Maynez expli-
ca con mas claridad el argumento anterior: " Pero si el imperativo exige
de nosotros que la méaxima de la accién pueda ser elevada, por nuestra
voluntad, a la categoria de ley de universal observancia, el principio de
la autonomia resulta considerablemente restringido, ya que solo sera
posible escoger aquellas maximas que valgan objetivamente para todo
ser racional. Ello significa que la universalidad de las normas éticas no
deriva de la voluntad del obligado, sino que se impone a este, indepen-
dientemente de lo que en cada caso concreto pueda querer".7

Lo anterior, como lo sefialdbamos, conviene dejarlo claro porque,
como podemos comprobar en muchos de los discursos de los defenso-
res de la dignidad de la persona y de los derechos humanos, ni éstos ni

6 Cfr. Para este argumento: Serna, P., "El derecho a la vida en el horizonte cultural europeo
de fin de siglo”, en El derecho a la vida, Eunsa, Pamplona, pp. 23-79.
7 Garcia Maynez, E., Filosofia del derecho, 13aed., Porria, México, 2002, pp. 61-62.



José Luis Pérez Triviio De la dignidad humana y.. 193

aquéllos radican en la absolutizacién de la autonomia, y en consecuen-
cia, tampoco en una libertad sin limites, como igualmente pretenden
algunos defensores de dicha postura.

El capitulo Il y el capitulo Ill, a pesar de referirse a asuntos diver-
sos, guardan entre ellos una especial relacion si se observan desde una
perspectiva mas general. EI primero de estos se refiere a la nocion de
John Rawls sobre el "autorrespeto" y las diversas teorias contempora-
neas que presentan esta cuestion; el segundo, hace alusién a las "san-
ciones vergonzantes" que se imponen para ciertos delitos y a ciertos
delincuentes. Y digo que guardan entre ellos una especial relacion por-
gue es claro que lo que estd enjuego en cada uno de estos trabajos es el
tema de la dignidad de la persona, tanto en lo que tiene que ver con el
autorrespeto como con la eventual posibilidad de imponer algin tipo
de sancién vergonzante para el delincuente. No quiero detenerme en
tan importantes cuestiones. Simplemente quisiera sefalar que algunas
de tales reflexiones las comparto plenamente, p. €j., la certera respuesta
gue ofrece el autor al interrogante de si con los castigos avergonzantes
se produce una afectacion o una afrenta a la dignidad humana, respon-
diéndose que si, por la degradacidon que sufre la persona del condena-
do

...El avergonzamiento es una forma tipica de estigmatizacion. Las vic-
timas de un estigma aparecen en su entorno como portadores de una
etiqueta que los trata como seres degradados. Y la idea de degradacion
choca frontalmente con la nocién de que las personas deben ser tratadas
con igual consideracion y respeto, ya que eso es un elemento necesario
de una vida humana digna (p. 78).

Ahora bien, aceptado lo anterior, conviene distinguir entre el aver-
gonzamiento impuesto directamente (como contenido de la pena), y
aquella vergienza que se sigue indirectamente, como efecto secunda-
rio del hecho de que las penas son, y deben ser, publicas. En este sen-
tido, la vergienza y la humillacién son una caracteristica necesaria de
toda pena, y pueden formar parte de la motivacién para evitar las ac-
ciones que constituyen delitos.

El capitulo IV se titula "El holocausto y la responsabilidad. Altruis-
mo limitado y dilemas tragicos". En esta parte el autor se propone,
como lo dice en la ultima pagina del capitulo, "aportar una herramienta
analitica para el posteriorjuicio moral". Mas alla de esto, o de la posi-



194 Javier Saldafia Serrano

cién que se adopte para la formulacién de esejuicio moral (utilitarismo
duro o deontologismo), me gustaria prestar mas atencion a lo que con-
sidero especialmente relevante en la reafirmacion de la dignidad huma-
na y de su defensa, esto es, "la responsabilidad moral del pueblo ale-
man" en el exterminiojudio.

Sobre el tema central de este articulo, y particularmente sobre lo Gl-
timo afirmado, seguramente no faltarian voces que adujesen la innece-
saria referencia al trauma del holocausto, argumentando que este es un
asunto demasiado viejo, que sus repercusiones, sobre todo politicas, ya
se pierden en el tiempo, y que volver sobre lo mismo es no querer su-
perar este “desagradable” episodio de la humanidad. Este tipo de afir-
maciones hoy no son por desgracia infrecuentes. Para nuestra sorpre-
sa siguen apareciendo cotidianamente, en el mejor de los casos, y en
el peor de estos, hay quienes se han atrevido a negar que dicho acon-
tecimiento haya sucedido. Hay que decirlo con todas sus letras: este
acontecimiento existié y el pueblo aleman fue responsable del mismo,
como Jaspers lo denuncié en su momento y Trivifio repite: "cada uno
de nosotros es culpable por no haber hecho nada" (p. 82).

Pero la responsabilidad moral del pueblo aleman ha de mostrarnos
y ensefiarnos algo mas que la sola matizacion de los diferentes tipos o
grados en los que dicha responsabilidad se pueda medir. Pienso que la
mayor aportacion del holocausto no sélo es mostrar las cifras de los mi-
llones de muertos que esta brutalidad acarred, sino, sobre todo, recor-
darnos constantemente lo vulnerable que es el ser humano y los ries-
gos constantes que la dignidad humana corre en los tiempos actuales.
Bastan algunos botones de muestra: las guerras en la antigua Yugosla-
via, los millones de muertos en el Africa subsahariana, las muertes, que
también se cuentan por millones, de inocentes seres humanos que no
han nacido, las miles de personas que han sido violentadas en sus mas
esenciales derechos producto del terrorismo o de la intervencion miili-
tar de las potencias internaciones, etcétera. Por eso, como dice Ernesto
Garzon Valdés, no esta moralmente permitido olvidar el holocausto:

Quien se cansa, quien considera que ya todo esta dicho y que toda rei-
teracion es superflua, facilita el ingreso al olvido. Al hacerlo, reduce la
conciencia de la propia dignidad, que no se agota en la defensa de la
propia agencia moral, sino que incluye también el respeto a la dignidad
del préjimo. Por ello, toda lesion de la dignidad del otro revierte como
un bumeran sobre la propia dignidad. El Holocausto lo ha puesto de ma-



José Luis Pérez Triviio Dela dignidad humana y. 195

nifiesto con absoluta maldad; si alguna leccién podemos sacar de esa
calamidad, creo que ella es la de tener presente que la deshumanizacion
colectiva no es un fantasma imaginario sino un peligro real quizas sélo
evitable si nos mantenemos alerta estimulando el recuerdo de lo que fue
a fin de salvaguardar la nota distintiva de nuestra humanidad: la digni-
dad de cada persona.8

El dltimo capitulo del libro se titula "Derechos humanos, relativis-
mo y la proteccidnjuridica de la moral en el Convenio Europeo de De-
rechos Humanos". Y como en el propio titulo se puede apreciar, son
varios los argumentos que en esta parte del libro se tratan. El propio
autor los sefiala expresamente en la pagina 106: i) que la concepcion
en la que hay que entender al Convenio Europeo de Derechos Huma-
nos es de indole liberal "lo cual supone que los Derechos Humanos son
universales y forman parte de los principios morales a los que pueden
llegar reflexivamente mediante un didlogo entre seres racionales”; ii)
la proteccion de la "moral” en el CEDH "muestra evidentes concomi-
tancias con los argumentos comunitaristas”; iii) el relativismo moral; y,
iv) la critica que hace a la pretension de justificar la moral a través del
Derecho.

Como hemos tratado de mostrar, son muchos los puntos de encuen-
tro y coincidencia con el autor del texto. Sin embargo, creo que en esta
parte esas coincidencias ya no resultan tan claras, entre otras cosas por
lo que alcanzo a percibir es ya un marcado acento liberal del autor. Y
tan arbitrario es calificar, por ejemplo, el Convenio Europeo de Dere-
chos Humanos de “liberal” como lo seria calificarlo de “cristiano”. Los
influjos ideoldgicos en su redaccidn son multiples.

Es sabido que uno de los defectos de los académicos, especialmen-
te de quienes nos dedicamos a la filosofia del derecho, es precisamente
encasillar corrientes y pensadores, marcar dicotomias tedricas en loju -
ridico. Asi, por ejemplo, el caso mas patente en la historia de la filoso-
fia del derecho es el antagonismo entre el iusnaturalismo y el iusposi-
tivismo, falso por otra parte en la actualidad, aunque tuviera un sentido
inteligible durante el siglo XIXy parte del XX. Esto también sucede en
el amplio mundo de los derechos humanos, los que en aquella parte de
su justificacion tedrica tratan de ser patrimonio, o de comunitaristas o
de liberales, o de agndsticos o de cristianos. En la dicotomia liberales/

8 Garzén Valdés, E., "La calamidad del Holocausto", en El controljudicial de la constitucio-
nalidadde la ley, Ferreres, V. (aut.), Fontamara, México, 2007, p. 37.



196 Javier Saldafia Serrano

comunitaristas se centra el argumento del autor del libro al sefialar que
el comunitarismo es una amenaza a la concepcion liberal de los dere-
chos humanos, por no apelar a la universalidad de estos derechos, sino
a lo que en cada sociedad se practica como derecho.

Los tres puntos que presenta como resumen en la pagina 115 dejan
ver con toda claridad su posicion:

i) La idea de Derechos Humanos recogida en el CEDH esta ligada con
una concepcioén liberal, lo cual supone que aquellos son universales, ab-
solutos e inalienables. Por otro lado, los Derechos Humanos son prio-
ritarios frente a los argumentos basados en las convenciones morales
sostenidas por una sociedad; ii) A pesar de lo anterior, el Convenio in-
troduce una clausula limitativa de los Derechos Humanos "la proteccion
de la moral", que puede interpretarse como un argumento comunitarista;
iii) EI comunitarismo constituye un serio ataque a los presupuestos filo-
soficos y politicos liberales..

Por lo que al primer punto se refiere, habrd que decir que éste en
parte es verdad, esto es, que los derechos humanos contenidos en el
CEDH, como lo derechos reconocidos en otros documentos interna-
cionales, p. ej., la Declaracion Universal de Derechos Humanos, son
derechos reconocidos a todos los seres humanos y por tanto son de ca-
racter universal, y, como dice el autor, "absolutos" e "inalienables",
pero no estoy seguro que estas caracteristicas presuman que estos dere-
chos y los documentos en los que se contienen sean, como parece pro-
poner el autor, propios o exclusivos de la concepcion liberal. Mi duda
se enfatiza ain mas si consideramos al liberalismo tal y como el autor
lo plantea en la pagina 132: "Precisamente el liberalismo es una con-
cepcion que trata de solucionar los problemas en que se encuentra una
sociedad que da cobijo a diferentes concepciones del bien, cuya co-
existencia puede lograse através de una teoria procedimental de lajus-
ticia™.

Pienso que lo que si es plausible afirmar es que el discurso moder-
no de los derechos humanos tiene un contexto de aparicion muy espe-
cifico y bien determinado, el liberalismo del siglo XMII, pero que éste
y los diferentes cambios que ha sufrido en su devenir histérico ya han
recibido suficientes criticas, precisamente por su acendrada visién in-
dividualista del hombre y su reduccionista concepcion de la persona,
como para hacerlo pasar como la propuesta mas viable para la defen-



José Luis Pérez Triviio De la dignidad humana y.. 197

sa de los derechos humanos. No estoy diciendo con esto que renuncie
a la pretensién de universalidad de tales derechos. Hoy, como dice Pé-
rez Lufio, cualquier esfuerzo por la universalizacion de estos derechos
nunca puede ser estéril u ocioso.9 Lo que digo es que no es acertada la
idea de que es el liberalismo y so6lo el liberalismo la corriente que me-
jor garantia ofrece para la proteccion de estos derechos.

En esta misma linea de reflexiones es igualmente oportuno tomar en
consideracion la advertencia que el autor hace acerca del relativismo,
gue el comunitarismo puede traer aparejado. Tal relativismo, sino me
equivoco, es expresado fundamentalmente en lo que el autor denomi-
na "relativismo ético sociocultural", el que, explicado muy brevemen-
te, nos muestra que la gente en diversas sociedades mantiene diferentes
concepciones morales acerca de las acciones humanas, y atribuye a esa
diversidad de concepciones éticas (que nadie niega como hecho hist6-
rico) el valor normativo de ser todas ellas igualmente valiosas, a la par
gue minimiza la importancia de las coincidencias éticas entre las cul-
turas.

Es verdad que la universalidad de los derechos humanos puede, en
algin momento, chocar con los valores humanos y los derechos que en
una sociedad determinada se favorecen, pero también es verdad que
ésta no es la Unica alternativa. Cabe la posibilidad de que pueda ha-
ber una cierta concepcion del bien que sea comun entre las distintas
y variadas comunidades, y que, lo mas importante, sea perfectamente
compatible con esa universalidad de derechos, al menos en sus aspec-
tos mas basicos. Es curioso darnos cuenta como para nosotros es espe-
cialmente atractiva la diversidad de opiniones morales, mucho mas que
las convergencias culturales, cuando puede suceder que dicha diversi-
dad en ética no sea sino la excepcion, porque la regla esjustamente ese
conjunto de coincidencias. Qué duda cabe, como dice Finnis, que

todas las sociedades humanas muestran una preocupacion por el valor
de la vida humana; en todas, la propia conservacion es generalmente
aceptada como un motivo adecuado para la accién, y en ninguna se per-
mite matar a otros seres humanos sin una justificacion bien definida.
Todas las sociedades humanas consideran la procreacion de una nueva
vida humana como una cosa buena en si misma salvo que haya circuns-
tancias especiales. Ninguna sociedad humana deja de restringir la activi-

9 Cfr. Pérez Lufio, A., E., La universalidad de los derechos humanosy el Estado constitucio-
nal, Universidad Externado de Colombia, Bogota, 2002, p. 44.



198 Javier Saldafia Serrano

dad sexual; en todas las sociedades hay alguna prohibicién del incesto,
alguna prohibicion a la promiscuidad desenfrenada...".10

En definitiva, lo que trato de decir es que el comunitarismo mode-
rado puede ofrecer algin argumento positivo en la universalizacion de
los derechos humanos, y que no creamos ingenuamente que el libera-
lismo actual sea la Unica y mejor alternativa de tal universalidad y de la
proteccion de los derechos. Por otra parte, parece ingenuo desconocer
ahora que hay muchas formas de liberalismo tanto o mas relativistas
gue algunas versiones del comunitarismo. En cualquier caso, aplaudo
el interés del autor por defender estos derechos y valores universales
contra las pretensiones del relativismo ético (sea comunitarista o libe-
ral).

Finalmente, por lo que a la proteccidon de la moral através del dere-
cho se refiere, quiza convenga decir, en la misma linea de lo estableci-
do en el parrafo precedente, que el papel del poder politico através del
derecho no puede ser el de "imponer" una moral determinada. Esto pa-
rece hoy una caracteristica esencial de nuestras sociedades, pero dicha
afirmacidn esta muy lejos de ver al derecho como un simple espectador
neutral del desenvolvimiento social por alcanzar el bien comuin. Ante
la necesaria salvaguarda de la unidad social, es obvio que el derecho no
puede permanecer indiferente. Tendra que poner enjuego los medios
gue tiene a su alcance para mantener dicha unidad, si no quiere la des-
integracion social y eventualmente su colapso.

La resefia ha resultado un poco extensa, pero no quiero terminarla
sin decir que los comentarios que se han hecho aqui no han sido sino
producto del interés que me ha causado la lectura del trabajo del pro-
fesor Pérez Trivifio, un libro interesante que conviene leer para darnos
cuenta de muchas coincidencias y para no dejar de lado nuestras dife-
rencias, que, como se ha visto, son menores si se las compara con nues-
tra comin inquietud por defender la dignidad de la persona humana y
sus derechos universales, inalienables e indisponibles.

Recepciéon: 01/06/2009 Aceptacion: 01/06/2010

10 Finnis, J., Ley naturaly derechos naturales, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, 2000, p.115.



