
Jo sé  Lu is  Pérez  Tr iv iñ o , De la  d ig n id a d

HUMANA Y OTRAS CUESTIONES JURÍDICO-
Mo r a les

Javier Saldaría Serrano*

En el océano de literatura j urídica que aparece casi todos los días en 
los estantes de las diferentes librerías nacionales, suelen ser pocas 

las ocasiones en las que se pueden llegar a encontrar trabajos sobre un 
tema tan importante como es el de la dignidad de la persona; la mayor 
parte de los libros que aparecen se refieren a cuestiones de derecho po­
sitivo, p. ej. el derecho penal, c iv il, administrativo, no se diga el cons­
titucional, etcétera, y  aunque cada una de éstas debería tener como pre­
supuesto básico al ser humano y la dignidad de éste, poca, muy poca 
atención es la que se le presta a tan trascendental asunto. Por eso deben 
recibirse con gusto trabaj os que analicen el tema de la dignidad huma­
na, y  en un sentido más general, aquellos asuntos relacionados con las 
cuestiones morales en el derecho. Es el caso del libro De la dignidad 
humana y  otras cuestionesjurídico-morales, del profesor José Luis Pé­
rez Triviño, publicado por la prestigiosa editorial Fontamara. Trabajo 
interesante en el que he podido hallar muchos puntos de coincidencia y 
también algunos puntos de discrepancia.

El libro, si bien es verdad, se compone de diversos artículos que han 
sido publicados en diferentes lugares, guardan una cierta unidad, pues 
en la mayoría de ellos se puede vislumbrar una preocupación real por 
el ser humano y por la dignidad de éste.

El trabajo se compone de cinco capítulos, a saber: i) ” Kant y  la d ig­
nidad humana"; ii) ” La noción rawlsiana de autorrespeto"; iii) ''Penas 
y  vergüenza"; iv) ” El holocausto y la responsabilidad: altruismo lim i­
tado y dilemas trágicos"; v) 'Derechos humanos, relativismo y la pro­
tección ju ríd ica  de la moral en el Convenio Europeo de Derechos Hu­
manos". Cada uno de ellos, como señalábamos, intenta hacer ver la 
importancia de la idea de dignidad humana y en definitiva la relevancia

* Instituto de Investigaciones Jurídicas de la U NAM . Correo electrónico: javiers@servidor. 
unam.mx. El autor agradece al profesor Rodolfo Vázquez, el gentil envío objeto de esta reseña.

ISONOMÍA No. 34 / Abril 2011



190 Ja v ie r  Sa ld a ñ a  Se r r a n o

moral que para el derecho debería tener la trasgresión de ésta. Como es 
de suponer, y  dada la naturaleza de cualquier reseña, no me detendré en 
cada una de las partes que componen el libro. Sólo intentaré destacar 
algunos argumentos que por mis intereses intelectuales me han llama­
do más la atención. El resto de los temas que componen el trabajo, si 
bien son de suma importancia para la reflexión iusfilosófica, no pueden 
ser adecuadamente atendidos en una breve reseña.

El primer artículo se refiere a la idea que sobre la dignidad tuvo 
Kant, la cual ha sido, como el autor del libro hace ver, la que mayor 
influencia ha tenido tanto en la filosofía política como en la filosofía 
moral y  j urídica de nuestro tiempo. Esto, sin duda es verdad. No hace 
falta sino fijar nuestra atención en algunas constituciones contemporá­
neas, especialmente la constitución alemana, para comprobar esta afir­
mación. Esto, como lo dijimos, es verdad. Sin embargo, no lo es me­
nos que la concepción kantiana de la dignidad de la persona no ha sido, 
en la historia del pensamiento humano, ni la primera ni la única que ha 
existido. La tradición renacentista con Pico della Mirandolla, y  antes, 
la concepción tomista de la persona humana y de la naturaleza que po­
see, ofrecen un cúmulo de argumentos lo suficientemente sólidos para 
poder hablar con solvencia de una idea que había preocupado al hom­
bre desde los orígenes del uso filosófico de la noción de persona (en­
raizado en el derecho y luego en la teología cristiana). Pero al autor del 
libro le interesa la visión kantiana de la dignidad de la persona, y, por 
una coherencia argumentativa, hay que trabaj ar sobre ella, no sólo por 
los importantes argumentos que de ésta se desprenden, sino también 
por las consecuencias que algunos neokantianos han sacado en la rei­
vindicación de sus propios posicionamientos.

Se ha convertido en un lugar común referirse a la filosofía moral 
kantiana a partir de su imperativo categórico. El filósofo de Kónigs- 
berg, preguntándose por el presupuesto básico que ha de guiar la actua­
ción humana, propone como axioma fundamental -en una de las fo r­
mulaciones- el siguiente: "obra sólo según una máxima ta l que puedas 
querer a l mismo tiempo que se torne ley universal" .1

La idea anterior es reforzada por otra formulación del imperativo 
categórico, basada en la consideración del hombre como fin en sí mis­
mo y nunca como mero medio de la acción de otro. ” Pero suponiendo 
que haya algo cuya existencia en s í misma pose un valor absoluto, algo

1 Kant, E., Fundamentación de la metafísica de las costumbres, trad., cast., M. García Mo- 
rente, Encuentro, 2003, p. 57.



José Lu is  Pé re z  T r i v iñ o  De  l a  d ig n id a d  hum ana  y.. 191

que, como fin en sí mismo, pueda ser fundamento de determinadas le­
yes, entonces en ello y  sólo en ello estaría el fundamento de un posi­
ble imperativo categórico, es decir, de la ley práctica"2 ¿Qué es eso que 
tiene un valor absoluto y que es el fundamento de las leyes? El hom­
bre. Por eso reafirma: “Ahora yo digo: el hombre, y en general todo ser 
racional, existe como fin en sí mismo, no sólo como medio para usos 
cualesquiera de esta o aquella voluntad; debe en todas sus acciones, no 
sólo las dirigidas a sí mismo, sino las dirigidas a los demás seres racio­
nales, ser considerado siempre a l mismo tiempo como f in "?

Este es, en términos generales, el argumento central del imperativo 
categórico kantiano, el cual, como acertadamente señala el autor del l i­
bro que venimos reseñando, es la propuesta kantiana del principio su­
premo de moralidad y por tanto de humanidad. Ahora bien, al lado del 
señalamiento anterior, suele también explicarse, en la misma conside­
ración kantiana de moralidad, otro argumento que conviene ubicar en 
sujusta dimensión por la tergiversación que suele hacerse de él. Este es 
el famoso argumento de la autonomía de la voluntad, presupuesto que el 
filósofo de Kónigsberg establece en la propia Fundamentación de ¡a 
metafísica de Ias costumbres al afirmar: “la autonomía es, pues, el fun­
damento de la dignidad de la naturaleza humana y de toda naturaleza 
racional"4. Más adelante precisa esta idea al señalar:

La autonomía de la voluntad es la constitución de la voluntad por la cual 
es ella para sí misma una ley -independientemente de cómo estén cons­
tituidos los objetos del querer-. El principio de la autonomía es, pues, 
no elegir de otro modo sino de éste: que las máximas de la elección, en 
el querer mismo, sean al mismo tiempo incluidas como ley universal.5

Hasta aquí no parece existir ningún problema en la descripción de 
las tesis kantianas; sin embargo, es importante advertir que este último 
argumento es el que comúnmente se emplea, sobre todo por una par­
te de la doctrina neokantiana, para reconocer que es la autonomía de la 
voluntad humana lo que realmente caracteriza a un hombre como ser 
autónomo y por tanto digno. Para esta doctrina de corte esencialmen­
te liberal, sólo es digna aquella persona a quien se le respeta en forma

2 Ibid., p. 65.
3 Ibid., pp. 65-66.
4 Ibid., p. 76.
5 Ibid., p. 82.



192 Ja v ie r  Sa ld a ñ a  Se r r a n o

incondicionada los dictados de su voluntad, convirtiéndose ésta en su 
propia ley personal. Así, para los seguidores de esta postura, es, al final 
de cuentas, la autonomía de la voluntad, y  ésta en sí misma considera­
da, la máxima del obrar. Estableciéndose de este modo una voluntad 
absoluta e incondicionada.

Ahora bien, habrá que señalarles, a quienes así piensan, que lo an­
terior no es verdad en el autentico pensamiento de Kant, quien no con­
funde la autonomía de la voluntad empírica de cada hombre con la au­
tonomía de la voluntad como fundamento de la ley racional. En efecto, 
la elección que haga la voluntad, cualquiera que ésta sea, ha de estar 
comprendida a la vez en el mismo querer como ley universal, esto es, 
tiene que ser el mismo querer para cualquier persona, si aspiramos a 
que nuestro comportamiento sea elevado a ley universal. En este punto 
quienes así interpretan a Kant se encuentran ante un dilema, porque es 
claro que el respeto a la elección del querer de una persona sólo puede 
ser reconocido y  aceptado como tal en la medida en que sea parte 
de una ley universal, es decir, no que todos quieran lo mismo, sino que 
sea aquello que se pueda querer a la vez para uno mismo y para todos. 
Si no, no se vería cómo elevar nuestro comportamiento a regla univer­
sal.6 De modo que la pretendida absolutización de la autonomía de la 
voluntad, que algunos proponen por referencia a la voluntad empíri­
ca de cada hombre, se relativiza bastante, pues el comportamiento de 
una persona no puede ser tan autónomo que pretenda a la vez excluir la 
consideración del otro o de los otros.

El importante iusfilósofo mexicano Eduardo García Máynez expli­
ca con más claridad el argumento anterior: ” Pero si el imperativo exige 
de nosotros que la máxima de la acción pueda ser elevada, por nuestra 
voluntad, a la categoría de ley de universal observancia, el principio de 
la autonomía resulta considerablemente restringido, ya que sólo será 
posible escoger aquellas máximas que valgan objetivamente para todo 
ser racional. Ello significa que la universalidad de las normas éticas no 
deriva de la voluntad del obligado, sino que se impone a este, indepen­
dientemente de lo que en cada caso concreto pueda querer".7

Lo anterior, como lo señalábamos, conviene dejarlo claro porque, 
como podemos comprobar en muchos de los discursos de los defenso­
res de la dignidad de la persona y de los derechos humanos, ni éstos ni

6 Cfr. Para este argumento: Serna, P., "El derecho a la vida en el horizonte cultural europeo 
de fin de siglo”, en E l derecho a la vida, Eunsa, Pamplona, pp. 23-79.

7 García Máynez, E., Filosofía del derecho, 13a ed., Porrúa, México, 2002, pp. 61-62.



José Lu is  Pé re z  T r i v iñ o  De  l a  d ig n id a d  hum ana  y.. 193

aquéllos radican en la absolutización de la autonomía, y  en consecuen­
cia, tampoco en una libertad sin límites, como igualmente pretenden 
algunos defensores de dicha postura.

El capítulo II y  el capítulo III, a pesar de referirse a asuntos diver­
sos, guardan entre ellos una especial relación si se observan desde una 
perspectiva más general. El primero de estos se refiere a la noción de 
John Rawls sobre el "autorrespeto" y  las diversas teorías contemporá­
neas que presentan esta cuestión; el segundo, hace alusión a las "san­
ciones vergonzantes" que se imponen para ciertos delitos y a ciertos 
delincuentes. Y  digo que guardan entre ellos una especial relación por­
que es claro que lo que está enjuego en cada uno de estos trabajos es el 
tema de la dignidad de la persona, tanto en lo que tiene que ver con el 
autorrespeto como con la eventual posibilidad de imponer algún tipo 
de sanción vergonzante para el delincuente. No quiero detenerme en 
tan importantes cuestiones. Simplemente quisiera señalar que algunas 
de tales reflexiones las comparto plenamente, p. ej., la certera respuesta 
que ofrece el autor al interrogante de si con los castigos avergonzantes 
se produce una afectación o una afrenta a la dignidad humana, respon­
diéndose que sí, por la degradación que sufre la persona del condena­
do

...El avergonzamiento es una forma típica de estigmatización. Las víc­
timas de un estigma aparecen en su entorno como portadores de una 
etiqueta que los trata como seres degradados. Y la idea de degradación 
choca frontalmente con la noción de que las personas deben ser tratadas 
con igual consideración y respeto, ya que eso es un elemento necesario 
de una vida humana digna (p. 78).

Ahora bien, aceptado lo anterior, conviene distinguir entre el aver­
gonzamiento impuesto directamente (como contenido de la pena), y 
aquella vergüenza que se sigue indirectamente, como efecto secunda­
rio del hecho de que las penas son, y  deben ser, públicas. En este sen­
tido, la vergüenza y la humillación son una característica necesaria de 
toda pena, y pueden formar parte de la motivación para evitar las ac­
ciones que constituyen delitos.

El capítulo IV  se titula "E l holocausto y la responsabilidad. A ltru is ­
mo limitado y dilemas trágicos". En esta parte el autor se propone, 
como lo dice en la última página del capítulo, "aportar una herramienta 
analítica para el posteriorju icio moral". Más allá de esto, o de la posi­



194 Ja v ie r  Sa ld a ñ a  Se r r a n o

ción que se adopte para la formulación de esejuicio moral (utilitarismo 
duro o deontologismo), me gustaría prestar más atención a lo que con­
sidero especialmente relevante en la reafirmación de la dignidad huma­
na y de su defensa, esto es, "la responsabilidad moral del pueblo ale­
mán" en el exterm iniojudío.

Sobre el tema central de este artículo, y  particularmente sobre lo ú l­
timo afirmado, seguramente no faltarían voces que adujesen la innece­
saria referencia al trauma del holocausto, argumentando que este es un 
asunto demasiado viejo, que sus repercusiones, sobre todo políticas, ya 
se pierden en el tiempo, y  que volver sobre lo mismo es no querer su­
perar este “desagradable” episodio de la humanidad. Este tipo de afir­
maciones hoy no son por desgracia infrecuentes. Para nuestra sorpre­
sa siguen apareciendo cotidianamente, en el mejor de los casos, y  en 
el peor de estos, hay quienes se han atrevido a negar que dicho acon­
tecimiento haya sucedido. Hay que decirlo con todas sus letras: este 
acontecimiento existió y  el pueblo alemán fue responsable del mismo, 
como Jaspers lo denunció en su momento y Triviño repite: "cada uno 
de nosotros es culpable por no haber hecho nada" (p. 82).

Pero la responsabilidad moral del pueblo alemán ha de mostrarnos 
y  enseñarnos algo más que la sola matización de los diferentes tipos o 
grados en los que dicha responsabilidad se pueda medir. Pienso que la 
mayor aportación del holocausto no sólo es mostrar las cifras de los m i­
llones de muertos que esta brutalidad acarreó, sino, sobre todo, recor­
darnos constantemente lo vulnerable que es el ser humano y los ries­
gos constantes que la dignidad humana corre en los tiempos actuales. 
Bastan algunos botones de muestra: las guerras en la antigua Yugosla­
via, los millones de muertos en el Á frica subsahariana, las muertes, que 
también se cuentan por millones, de inocentes seres humanos que no 
han nacido, las miles de personas que han sido violentadas en sus más 
esenciales derechos producto del terrorismo o de la intervención m ili­
tar de las potencias internaciones, etcétera. Por eso, como dice Ernesto 
Garzón Valdés, no está moralmente permitido olvidar el holocausto:

Quien se cansa, quien considera que ya todo está dicho y que toda rei­
teración es superflua, facilita el ingreso al olvido. Al hacerlo, reduce la 
conciencia de la propia dignidad, que no se agota en la defensa de la 
propia agencia moral, sino que incluye también el respeto a la dignidad 
del prójimo. Por ello, toda lesión de la dignidad del otro revierte como 
un búmeran sobre la propia dignidad. El Holocausto lo ha puesto de ma­



José Lu is  Pé re z  T r i v iñ o  De  l a  d ig n id a d  hum ana  y . 195

nifiesto con absoluta maldad; si alguna lección podemos sacar de esa 
calamidad, creo que ella es la de tener presente que la deshumanización 
colectiva no es un fantasma imaginario sino un peligro real quizás sólo 
evitable si nos mantenemos alerta estimulando el recuerdo de lo que fue
a fin de salvaguardar la nota distintiva de nuestra humanidad: la digni­
dad de cada persona.8

El último capítulo del libro se titula "Derechos humanos, relativis­
mo y la protecciónjurídica de la moral en el Convenio Europeo de De­
rechos Humanos". Y  como en el propio título se puede apreciar, son 
varios los argumentos que en esta parte del libro se tratan. El propio 
autor los señala expresamente en la página 106: i) que la concepción 
en la que hay que entender al Convenio Europeo de Derechos Huma­
nos es de índole liberal "lo  cual supone que los Derechos Humanos son 
universales y forman parte de los principios morales a los que pueden 
llegar reflexivamente mediante un diálogo entre seres racionales”; ii) 
la protección de la "m oral" en el CEDH "muestra evidentes concomi­
tancias con los argumentos comunitaristas"; iii) el relativismo moral; y, 
iv) la crítica que hace a la pretensión de justificar la moral a través del 
Derecho.

Como hemos tratado de mostrar, son muchos los puntos de encuen­
tro y coincidencia con el autor del texto. Sin embargo, creo que en esta 
parte esas coincidencias ya no resultan tan claras, entre otras cosas por 
lo que alcanzo a percibir es ya un marcado acento liberal del autor. Y 
tan arbitrario es calificar, por ejemplo, el Convenio Europeo de Dere­
chos Humanos de “liberal” como lo sería calificarlo de “cristiano”. Los 
influjos ideológicos en su redacción son múltiples.

Es sabido que uno de los defectos de los académicos, especialmen­
te de quienes nos dedicamos a la filosofía del derecho, es precisamente 
encasillar corrientes y  pensadores, marcar dicotomías teóricas en lo j u ­
rídico. Así, por ejemplo, el caso más patente en la historia de la filoso­
fía del derecho es el antagonismo entre el iusnaturalismo y el iusposi- 
tivismo, falso por otra parte en la actualidad, aunque tuviera un sentido 
inteligible durante el siglo XIX y parte del XX. Esto también sucede en 
el amplio mundo de los derechos humanos, los que en aquella parte de 
su justificación teórica tratan de ser patrimonio, o de comunitaristas o 
de liberales, o de agnósticos o de cristianos. En la dicotomía liberales/

8 Garzón Valdés, E., "La calamidad del Holocausto", en E l control ju d ic ia l de la constitucio- 
nalidadde la ley, Ferreres, V. (aut.), Fontamara, México, 2007, p. 37.



196 Ja v ie r  Sa ld a ñ a  Se r r a n o

comunitaristas se centra el argumento del autor del libro al señalar que 
el comunitarismo es una amenaza a la concepción liberal de los dere­
chos humanos, por no apelar a la universalidad de estos derechos, sino 
a lo que en cada sociedad se practica como derecho.

Los tres puntos que presenta como resumen en la página 115 dejan 
ver con toda claridad su posición:

i) La idea de Derechos Humanos recogida en el CEDH está ligada con 
una concepción liberal, lo cual supone que aquellos son universales, ab­
solutos e inalienables. Por otro lado, los Derechos Humanos son prio­
ritarios frente a los argumentos basados en las convenciones morales 
sostenidas por una sociedad; ii) A pesar de lo anterior, el Convenio in­
troduce una cláusula limitativa de los Derechos Humanos "la protección 
de la moral", que puede interpretarse como un argumento comunitarista; 
iii) El comunitarismo constituye un serio ataque a los presupuestos filo­
sóficos y políticos liberales..

Por lo que al primer punto se refiere, habrá que decir que éste en 
parte es verdad, esto es, que los derechos humanos contenidos en el 
CEDH, como lo derechos reconocidos en otros documentos interna­
cionales, p. ej., la Declaración Universal de Derechos Humanos, son 
derechos reconocidos a todos los seres humanos y por tanto son de ca­
rácter universal, y, como dice el autor, "absolutos" e "inalienables", 
pero no estoy seguro que estas características presuman que estos dere­
chos y los documentos en los que se contienen sean, como parece pro­
poner el autor, propios o exclusivos de la concepción liberal. M i duda 
se enfatiza aún más si consideramos al liberalismo tal y  como el autor 
lo plantea en la página 132: "Precisamente el liberalismo es una con­
cepción que trata de solucionar los problemas en que se encuentra una 
sociedad que da cobijo a diferentes concepciones del bien, cuya co­
existencia puede lograse a través de una teoría procedimental de lajus- 
ticia".

Pienso que lo que si es plausible afirmar es que el discurso moder­
no de los derechos humanos tiene un contexto de aparición muy espe­
cífico y bien determinado, el liberalismo del siglo XVIII, pero que éste 
y  los diferentes cambios que ha sufrido en su devenir histórico ya han 
recibido suficientes críticas, precisamente por su acendrada visión in­
dividualista del hombre y su reduccionista concepción de la persona, 
como para hacerlo pasar como la propuesta más viable para la defen­



José Lu is  Pé re z  T r i v iñ o  De  l a  d ig n id a d  hum ana  y.. 197

sa de los derechos humanos. No estoy diciendo con esto que renuncie 
a la pretensión de universalidad de tales derechos. Hoy, como dice Pé­
rez Luño, cualquier esfuerzo por la universalización de estos derechos 
nunca puede ser estéril u ocioso.9 Lo que digo es que no es acertada la 
idea de que es el liberalismo y sólo el liberalismo la corriente que me­

jo r  garantía ofrece para la protección de estos derechos.
En esta misma línea de reflexiones es igualmente oportuno tomar en 

consideración la advertencia que el autor hace acerca del relativismo, 
que el comunitarismo puede traer aparejado. Tal relativismo, sino me 
equivoco, es expresado fundamentalmente en lo que el autor denomi­
na "relativismo ético sociocultural", el que, explicado muy brevemen­
te, nos muestra que la gente en diversas sociedades mantiene diferentes 
concepciones morales acerca de las acciones humanas, y  atribuye a esa 
diversidad de concepciones éticas (que nadie niega como hecho histó­
rico) el valor normativo de ser todas ellas igualmente valiosas, a la par 
que minimiza la importancia de las coincidencias éticas entre las cul­
turas.

Es verdad que la universalidad de los derechos humanos puede, en 
algún momento, chocar con los valores humanos y los derechos que en 
una sociedad determinada se favorecen, pero también es verdad que 
ésta no es la única alternativa. Cabe la posibilidad de que pueda ha­
ber una cierta concepción del bien que sea común entre las distintas 
y variadas comunidades, y  que, lo más importante, sea perfectamente 
compatible con esa universalidad de derechos, al menos en sus aspec­
tos más básicos. Es curioso darnos cuenta como para nosotros es espe­
cialmente atractiva la diversidad de opiniones morales, mucho más que 
las convergencias culturales, cuando puede suceder que dicha diversi­
dad en ética no sea sino la excepción, porque la regla esjustamente ese 
conjunto de coincidencias. Qué duda cabe, como dice Finnis, que

todas las sociedades humanas muestran una preocupación por el valor 
de la vida humana; en todas, la propia conservación es generalmente 
aceptada como un motivo adecuado para la acción, y en ninguna se per­
mite matar a otros seres humanos sin una justificación bien definida. 
Todas las sociedades humanas consideran la procreación de una nueva 
vida humana como una cosa buena en sí misma salvo que haya circuns­
tancias especiales. Ninguna sociedad humana deja de restringir la activi­

9 Cfr. Pérez Luño, A., E., La universalidad de los derechos humanos y  el Estado constitucio­
nal, Universidad Externado de Colombia, Bogotá, 2002, p. 44.



198 Ja v ie r  Sa ld a ñ a  Se r r a n o

dad sexual; en todas las sociedades hay alguna prohibición del incesto, 
alguna prohibición a la promiscuidad desenfrenada...".10

En definitiva, lo que trato de decir es que el comunitarismo mode­
rado puede ofrecer algún argumento positivo en la universalización de 
los derechos humanos, y  que no creamos ingenuamente que el libera­
lismo actual sea la única y mejor alternativa de tal universalidad y  de la 
protección de los derechos. Por otra parte, parece ingenuo desconocer 
ahora que hay muchas formas de liberalismo tanto o más relativistas 
que algunas versiones del comunitarismo. En cualquier caso, aplaudo 
el interés del autor por defender estos derechos y  valores universales 
contra las pretensiones del relativismo ético (sea comunitarista o libe­
ral).

Finalmente, por lo que a la protección de la moral a través del dere­
cho se refiere, quizá convenga decir, en la misma línea de lo estableci­
do en el párrafo precedente, que el papel del poder político a través del 
derecho no puede ser el de "imponer" una moral determinada. Esto pa­
rece hoy una característica esencial de nuestras sociedades, pero dicha 
afirmación está muy lejos de ver al derecho como un simple espectador 
neutral del desenvolvimiento social por alcanzar el bien común. Ante 
la necesaria salvaguarda de la unidad social, es obvio que el derecho no 
puede permanecer indiferente. Tendrá que poner en juego los medios 
que tiene a su alcance para mantener dicha unidad, si no quiere la des­
integración social y  eventualmente su colapso.

La reseña ha resultado un poco extensa, pero no quiero terminarla 
sin decir que los comentarios que se han hecho aquí no han sido sino 
producto del interés que me ha causado la lectura del trabajo del pro­
fesor Pérez Triviño, un libro interesante que conviene leer para darnos 
cuenta de muchas coincidencias y para no dejar de lado nuestras d ife­
rencias, que, como se ha visto, son menores si se las compara con nues­
tra común inquietud por defender la dignidad de la persona humana y 
sus derechos universales, inalienables e indisponibles.

Recepción: 01/06/2009 Aceptación: 01/06/2010

10 Finnis, J., Ley natura l y  derechos naturales, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, 2000, p.115.


