
GUILLERMO LARIGUET, DILEMAS 
Y CONFLICTOS TRÁGICOS.

UNA INVESTIGACIÓN CONCEPTUAL

Gustavo O rtiz -M iiiá rf

Hay ocasiones en que los valores que un agente sostiene entran 
en conflicto, tiene una presión para decidir y actuar y no sabe 

qué hacer. En ese momento se encuentra en un aprieto. De hecho, nues­
tros valores entran en conflicto constantemente, a veces es fácil deci­
dir qué hacer porque tenemos una jerarquía de valores bien estableci­
da, tenemos criterios que nos ayudan a decidir y  preferimos cosas que 
valoramos más por sobre otras que valoramos menos. Todo el tiempo 
estamos tomando este tipo de decisiones y nos resolvemos fácilmente 
por un curso de acción entre muchos otros que incesantemente se nos 
presentan. No obstante, en otras ocasiones la situación es más difíc il 
ya sea porque tenemos que elegir entre dos o más cosas que valora­
mos mucho o porque existen dos obligaciones que nos demandan ac­
tuar en sentidos opuestos, no podemos satisfacer ambas demandas, no 
tenemos criterios o procedimientos que dirijan claramente nuestras de­
cisiones y, con frecuencia, tenemos que sacrificar alguna de las opcio­
nes. Para la persona que se encuentra en este tipo de situaciones, estas 
no son agradables, sin embargo, para la filosofía son precisamente este 
tipo de situaciones difíciles las que son más atractivas. Y  lo son porque 
nos revelan mucho acerca de nuestros sistemas normativos, de nuestros 

ju ic ios  de valor, de nuestras experiencias evaluativas y  también de los 
sacrificios que a veces se demandan de nosotros.

Una buena parte de la tradición filosófica se ha centrado en el análi­
sis de los conflictos de valores morales. (Aunque este tipo de conflictos 
se da entre todo tipo de valores: económicos, políticos, juríd icos, esté­
ticos, sentimentales, religiosos, etc.; a veces los conflictos se dan en­
tre valores del mismo tipo -só lo entre valores políticos, por ejemplo-, 
a veces entre valores de distintos tipos -entre valores económicos y 
morales, con mucha frecuencia-.) Sin embargo, la filosofía se ha cen­
trado en un tipo particular de conflictos morales: conflictos en los que

* Universidad Nacional Autónoma de México.

ISONOMÍA No. 34 / Abril 2011



164 Gu s ta v o  Or t i z -M i l l a n

un agente se ve a sí mismo teniendo razones morales para hacer dos (o 
más) acciones, pero en las que no es posible realizar ambas. Esto típ i­
camente se ha ejemplificado con casos de obligaciones en conflicto. 
Los filósofos morales tienen un término técnico para estos casos: “di­
lemas morales” (no cualquier problema moral ni cualquier conflicto de 
valores que se nos presente es un dilema moral en este sentido). Famo­
samente, Jean-Paul Sartre planteó un caso de este tipo cuando hablaba 
de un estudiante cuyo hermano había sido asesinado por los alemanes 
en la guerra y le hacía la siguiente pregunta a Sartre: ¿debía unirse a las 
fuerzas aliadas y pelear contra los alemanes, dado que se sentía obliga­
do a pelear contra lo que él veía como las fuerzas del mal y  así también 
vengar a su hermano, o debía quedarse a cuidar a su madre anciana, 
de quien era el único consuelo? Este estudiante se encontraba baj o dos 
obligaciones morales que era imposible satisfacer al mismo tiempo: se 
encontraba en un dilema moral.

Sin embargo, a pesar de que encontramos estos casos frecuentemen­
te en nuestras vidas morales, y  uno pensaría que deben ser materia de 
análisis de todo filósofo moral, para nuestra sorpresa, tradicionalmente 
buena parte de la filosofía moral no sólo ha ignorado estos casos, sino 
que ha negado que existan genuinos dilemas morales (la tradición filo­
sófica incluso ha dejado de lado los conflictos de valores en general). 
Esto podría parecer increíble, pero esta negación de los conflictos y los 
dilemas morales comienza con los griegos: para Platón, Aristóteles y 
otros filósofos griegos, los valores formaban una unidad armónica; la 
doctrina de la unidad de las virtudes implicaba que no podía haber con­
flicto entre las virtudes. Santo Tomás de Aquino también descartó la 
posibilidad de los dilemas morales. Posteriormente, en la Metafísica 
de las costumbres, Kant afirmaría que “un conflicto de obligaciones es 
inconcebible (ogiigationes non coiiiduntur). Puesto que los conceptos 
de deber y obligación como tales expresan la necesidad práctica obje­
tiva de ciertas acciones, y dos reglas en conflicto no pueden ambas ser 
necesarias al mismo tiempo: si es nuestro deber actuar de acuerdo con 
una de estas reglas, entonces actuar de acuerdo a la opuesta no es nues­
tro deber o es incluso contrario al deber."1 Si las obligaciones derivan 
de postulados a p r io r i de la razón - y  de ahí su necesidad-, parecería 
irracional que la razón nos dictara obligaciones contradictorias o en 
conflicto, y que además nos llevara a actuar de modos incompatibles.

1 Immanuel Kant, The Metaphysics o f  Morals, Cambridge University Press, Nueva York, 
p. 16.



Gu i l l e r m o  La r i g u e t , Dile m a s  y  c o n f l i c t o s 165

Además, para Kant, como para muchos otros, deber implica poder, así 
es que no es posible que haya conflictos de obligaciones. Los llama­
dos “dilemas morales”, diría Kant, son sólo conflictos aparentes: o bien 
uno de los enunciados de obligación no es válido o bien los dos enun­
ciados realmente no nos imponen acciones incompatibles. Otros teóri­
cos de la moral, como John Stuart M ill y  los utilitaristas, también pen­
saron que los conflictos de obligaciones eran siempre aparentes, que no 
existían conflictos genuinos: a fin de cuentas, para ellos, existe un su- 
pervalor (el de la felicidad), que impera sobre otros valores y que pue­
de dirimir conflictos entre valores. Bien mirados, todos los conflictos 
son aparentes y todos son resolubles. Si un dilema es resoluble, han 
añadido muchos, entonces no se trata de un genuino dilema. Durante 
el siglo X X , teóricos como David Ross también negaron la existencia 
de verdaderos dilemas morales. Hasta la fecha, muchos siguen negan­
do la existencia de estos dilemas, y las razones son diversas: una de 
ellas tiene que ver con el hecho de que admitir estos conflictos dentro 
de una teoría moral sería admitir inconsistencias en la teoría y ese sería 
un defecto muy grave para cualquier teoría, dado que de una teoría que 
admite inconsistencias se puede seguir cualquier cosa. A  todos estos 
teóricos Guillermo Lariguet los llamaría “no conflictualistas”, es decir, 
filósofos que niegan que existan genuinos dilemas y afirman que todos 
son aparentes.

Otra razón para negar la existencia de genuinos dilemas morales se 
da en términos de una distinción de los dilemas como "problemas epis­
temológicos" o "problemas ontológicos". Según esta distinción, los su­
puestos dilemas se deben a un déficit de conocimiento por parte del 
agente conflictuado que, en un momento dado, podrían resolverse si 
el agente tuviera toda la información relevante. Así, los dilemas mo­
rales siempre serían aparentes. Para otros, en cambio, los dilemas son 
"problemas ontológicos", lo que supone "la existencia real de alterna­
tivas que no se superan [...] las alternativas se reputan como no supe­
rables mutuamente por su propia configuración con independencia del 
conocimiento del agente".2 (Debo confesar que no estoy seguro de qué 
querría decir que un dilema fuera un "problema ontológico" y  si esto 
supondría la existencia de valores o razones como entidades con un 
tipo de realidad particular, pero esto es algo que Lariguet no explica; 
tal vez se trata simplemente de decir que existe un conflicto que es in­

2 Guillermo Lariguet, Dilemas y  colictos trágicos. Una investigación conceptual, Palestra- 
Temis, Lima-Bogotá, 2008, p. 90.



166 Gu s ta v o  Or t i z -M i l l a n

dependiente de la cantidad de información que el agente tenga o algo 
así; pero no estoy seguro de por qué esto sería un problema ontológi- 
co.) Así, han sido muchos los argumentos que los filósofos no conflic- 
tualistas han usado para negar la existencia de genuinos dilemas mo­
rales.

Sin embargo, desde hace ya algunos años los filósofos han empeza­
do a aceptar el reto de pensar que existen conflictos de valores y ge­
nuinos dilemas morales, y  a examinar los desafíos que presentan. Tal 
vez ha sido la obra de Isaiah Berlin la que ha tenido mayor influencia 
en este sentido. En un famoso pasaje Berlin afirma: “Lo que es claro es 
que los valores entran en conflicto. Los valores pueden fácilmente en­
trar en conflicto dentro del corazón de un solo individuo. Y no se sigue 
que algunos deban ser verdaderos y otros falsos [...] El concepto de un 
todo perfecto, de la solución última en la que todas las cosas buenas 
coexistan me parece no sólo inconseguible -esto es un tru ism o- sino 
conceptualmente incoherente. Algunos de entre los grandes bienes no 
pueden v iv ir juntos. Esta es una verdad conceptual. Estamos condena­
dos a elegir, y  cada decisión puede implicar una pérdida irreparable."3 
Berlin sostenía un pluralismo de valores, es decir, sostenía (contra el 
utilitarismo, por ejemplo) que no hay supervalores que imperen sobre 
otros valores o que haya jerarquías bien establecidas entre ellos, sino 
que existe una pluralidad de valores que tienen un peso relativo a las 
diferentes circunstancias en las que se instancian. En estas circunstan­
cias tienden a chocar unos con otros, de modo que algunos de los gran­
des bienes ” no pueden v iv ir juntos". Está en la naturaleza de los valo­
res que entren en conflicto, que generen dilemas prácticos, y que nos 
lleven a tomar decisiones en las que favorezcamos una opción por so­
bre otra que terminamos sacrificando. Muchas veces la decisión genera 
una pérdida que suele ser irreparable y  esto le da a nuestras decisiones 
una dimensión trágica. Berlin es lo que Guillermo Lariguet llamaría un 
“filósofo conflictualista” .

Lariguet es también un conflictualista: en su libro Dilemas y  conflic­
tos trágicos. Una investigación conceptual, acepta la existencia de ge­
nuinos dilemas morales, analiza qué tipos de conflictos existen y qué 
desafíos nos presentan. Se trata de una investigación conceptual, nos 
dice, porque buena parte de su libro está dedicada a analizar qué son 
los dilemas, qué tipos de dilemas existen, cómo se distinguen verdade­

3 Isaiah Berlin, "The Pursuit o f an Ideal", The Proper Study o f Mankind, Farrar, Straus and 
Giroux, Nueva York, 1997, p. 10.



Gu i l l e r m o  La r i g u e t , Dile m a s  y  c o n f l i c t o s 167

ros dilemas de otros que no lo son, qué desafíos suponen, entre otras 
muchas preguntas. Pero no es sólo una investigación conceptual, por­
que también explora cuestiones normativas acerca de ” qué se debería y 
podría hacer con situaciones de dilema en ámbitos como la moral o el 
derecho" (382).

Aunque parte sobre todo de la discusión que se ha dado reciente­
mente en la filosofía analítica en tomo a los dilemas morales, su inves­
tigación abarca también el ámbito del derecho; de hecho, uno de los 
objetivos del libro es el de examinar qué incidencia tienen los dilemas 
en el derecho. En el ámbito legal los valores y las obligaciones también 
tienen un peso importante, pero son básicamente los conflictos entre 
derechos los que son realmente cruciales (un caso común, por ejemplo, 
es el conflicto entre el derecho a la libertad de expresión y el derecho a 
la privacidad, o entre el derecho a la vida y el derecho a decidir sobre el 
propio cuerpo, como es el caso con el aborto). Del mismo modo en que 
ha sucedido con los dilemas morales, diversos pensadores a lo largo de 
la historia de la filosofía jurídica han negado la existencia de conflictos 
entre derechos; famosamente Hans Kelsen argumentaba de este modo. 
Lariguet objeta el no conflictualismo de distintos modos y argumenta 
a favor de la existencia de genuinos conflictos de derechos. A partir de 
esta tesis, aborda las cuestiones de la naturaleza de los conflictos cons­
titucionales y de sus posibles soluciones, así como la de quiénes y de 
qué modo deberían tomar las decisiones sobre conflictos de derechos.

Dilemas y  conflictos trágicos es un libro muy rico en temas, lleno 
de enfoques muy interesantes y sugestivos y, por lo mismo, puede dar 
para una discusión mucho más extensa de la que me propongo desarro­
llar aquí. Aquí sólo me centraré en algunas de las tesis centrales del l i­
bro y lo que el autor mismo considera como algunos de sus objetivos 
fundamentales. Creo que podría hacer un resumen de algunas de las 
principales tesis del libro del siguiente modo: 1) existen los conflictos 
de valores y, sobre todo, los dilemas morales y de derechos; 2) estos d i­
lemas no son cualquier tipo de conflicto de valores, sino que se carac­
terizan por el elemento de la pérdida irreparable y, para usar el término 
de Lariguet, del sacrifico y de la tragedia; 3) estos dilemas nos mues­
tran los límites del razonamiento moral y ju ríd ico , establecen límites a 
la racionalidad práctica. De nuevo, aunque hay otras tesis a lo largo del 
libro, aquí me enfocaré en estas tres.

Lariguet parte del supuesto de que “hay conflictos en forma de dile­
ma" (38). A  lo largo del libro se enfrenta de distintos modos con los ar­



168 Gu s ta v o  Or t i z -M i l l a n

gumentos no conflictualistas que niegan esta tesis. Un dilema, nos dice, 
"involucra dos alternativas que tironean a un agente o varios agentes 
en direcciones opuestas" (55). Tenemos que ver estas alternativas que 
tironean a un agente como demandas morales o juríd icas que lo presio­
nan a actuar en direcciones opuestas y sobre las que este no puede ac­
tuar al mismo tiempo. Como un ejemplo, podríamos pensar en alguien 
que les ha prometido a dos amigos diferentes que les ayudará cuando 
cada uno de ellos lo necesite; sucede que los dos lo necesitan al mismo 
tiempo en lugares diferentes. Como él no puede estar en dos lugares d i­
ferentes al mismo tiempo, se enfrenta al dilema moral de violar una de 
sus promesas. Este dilema tiene la forma "Debo hacer A  y debo hacer 
B, pero no puedo hacer A  y B a la vez". Este es el caso más simple (y 
muy frecuente) de un dilema moral.

Una vez asentada la existencia de dilemas, Lariguet pasa a clasificar 
los tipos de dilemas que puede haber. En su opinión, puede haber tres 
tipos: dilemas de inconmensurabilidad, de empate y de sacrifico. Los 
dilemas de inconmensurabilidad "suponen que las dos alternativas en 
juego no pueden ser comparadas. Ello significa que, de dos alternativas 
A  y B, ninguna es 'm e jo r' o 'peor' que la otra; tampoco 'valen lo mis­
m o '" (125). Lariguet nos pone el ejemplo de alguien que tiene deseos 
cuyos contenidos son inconmensurables: alguien que desea ser concer­
tista de piano, pero también desea ser misionero en Sierra Leona. Pare­
cería que estas opciones son inconmensurables, es decir, no se pueden 
medir, no se les puede aplicar el mismo rasero, por lo tanto, parecería 
que tampoco se pueden comparar y de ahí viene la dificultad para apli­
car criterios que ayuden al agente a decidir.

El segundo tipo de dilema es el de empate, estos casos "suponen que 
las alternativas en juego A  y B, mantienen una 'equivalencia' o 'sim e­
tría '" (126). Estos sí se pueden comparar y  son conmensurables, pero 
terminan siendo equivalentes. Volviendo a mi ejemplo de la promesa a 
dos amigos, y  suponiendo que ambos son igualmente buenos amigos 
y que sus situaciones son iguales, la persona que ha prometido se en­
cuentra en un dilema de empate. Las alternativas A  y B son simétricas 
y de ahí viene la dificultad para decidir. En esta situación tampoco pa­
rece haber criterios que ayuden al agente a decidir y  muchos teóricos 
nos dirían que lo mejor que podría hacer este agente sería tirar una mo­
neda al aire y así decidir.

El tercer tipo de dilema es el de sacrificio, este es el que más le inte­
resa a nuestro autor. Según nos dice, estos dilemas "suponen dos carac­



Gu i l l e r m o  La r i g u e t , Dile m a s  y  c o n f l i c t o s 169

terísticas paradigmáticas básicas: la primera hace énfasis en la idea de 
que el valor dejado a un lado en el dilema fue ‘sacrificado’; la segunda 
nos sitúa en el problema de la denominada 'elección trágica'. Una elec­
ción es 'trágica' cuando el agente enfrenta dos alternativas, A  y B, que 
son 'malas'. En otras palabras, la elección trágica presupone la tesis 
del 'mal inevitable': cualquier camino que tome el agente presupondrá 
algo malo, incluso cuando sea posible escoger un mal reputado 'm e­
n o r'" (127). El libro está lleno de ejemplos de casos trágicos, muchos 
de ellos tomados de tragedias clásicas: Agamenón se encuentra en un 
caso así cuando está en la situación de que la flota que lleva a su ejérci­
to no puede abandonar el puerto para ir a luchar contra los troyanos por 
falta de viento (dado que ha provocado la ira de Artemisa al matar a un 
ciervo que estaba consagrado a ella y ella ha decidido que no sople el 
viento), entonces los videntes le dicen que la ira de la diosa no se apla­
cará a menos que Ifigenia, la hija de Agamenón, le fuese ofrecida como 
sacrificio compensatorio. Agamenón tiene que decidir entre A) cumplir 
con su obligación como comandante de un ejército que va a la guerra 
y zarpar, y B) salvar la vida de su hija Ifigenia. Sus opciones entonces 
son: o bien salva a su hija, pero no zarpa, o bien zarpa, pero pierde a 
su hija. Cualquier cosa que haga Agamenón será mala y tiene que de­
cid ir de entre ellas la menos mala: las dos implican pérdidas irrepara­
bles, dejarán residuos en forma de culpa y arrepentimiento, dado que 
no cumplió con una de sus obligaciones y sacrificó algo valioso.

Es la categoría de dilemas trágicos la que más le interesa a Lariguet. 
De hecho, por momentos parece que esta es la categoría que parece de­
finir la naturaleza de los dilemas en general: es decir, me da la impre­
sión de que generaliza características propias de los dilemas de sacrifi­
cio a todo el ámbito de los dilemas morales. Creo que ese es un grave 
problema.

Para Lariguet, los dilemas no son como cualquier tipo de conflicto 
de valores: hay, como él lo pone, un plus. Para otros autores, ese plus 
reside en el hecho de que para estos conflictos no hay criterios, escalas 
o procedimientos para determinar cuál es la obligación o el derecho so­
bre el que tenemos que actuar y que tiene que prevalecer en el conflic­
to. Para él, pueden existir estos criterios o procedimientos y ello no e li­
mina el problema del sacrificio y el residuo (cfr. 386). El sacrifico y el 
residuo, entonces, serían las características definitorias de los genuinos 
dilemas morales. Sin embargo, veo distintos problemas con la propues­
ta de Lariguet: en primer lugar, creo que puede haber conflictos de va­



170 Gu s ta v o  Or t i z -M i l l a n

lores que no constituyan dilemas morales en el sentido tradicional del
término y que impliquen sacrificios y residuos -y  para los que adicio­
nalmente no existan criterios-. Cantidad de veces tomamos decisiones 
ante conflictos de valores pensando que nuestras acciones tendrán con­
secuencias que, por azares del destino, no tienen; muchas de estas conse­
cuencias pueden ser malas, implicar sacrificios y terminar en tragedias. 
Cuando volvemos la vista atrás, nos arrepentimos de nuestra decisión. 
¿Implica esto que estábamos ante un dilema moral? No lo creo: no creo 
que el elemento de sacrificio constituya la diferencia específica de los 
dilemas morales.

Ahora bien, puede ser que el elemento del sacrifico sea relevante 
para los casos trágicos, pero hacerlo el elemento definitorio de todos 
los tipos de dilema moral, me parece que sólo contribuiría a darle un 
carácter trágico y sacrificial a buena parte de nuestras vidas que, since­
ramente, no creo que tengan. Creo que los dilemas morales son mucho 
más comunes de lo que muchos filósofos han querido suponer, constan­
temente nos encontramos ante dos obligaciones o dos demandas mora­
les que entran en conflicto y que no podemos satisfacer: por ejemplo, 
compromisos con nuestros propios proyectos y obligaciones específicas 
hacia otras personas que no podemos satisfacer al mismo tiempo; ob li­
gaciones hacia distintas personas (como en el ejemplo de la promesa 
a los dos amigos), que tampoco podemos satisfacer, y  que en general 
no implican grandes sacrificios -y  menos aún que nos lleven a hablar 
de tragedias-. ¿Implica eso que no había dilema moral alguno? No lo 
creo. Creo que el dilema efectivamente existía, y  puede ser que haya 
habido algún pequeño sacrificio al elegir una opción y no la otra, pero 
creo que el carácter trágico de una elección reside más bien en una 
multiplicidad de factores: en los valores que están en juego, en el ta­
maño de las consecuencias (medidas en términos de daño o afectación 
a los intereses propios o de otras personas), qué tan irremediable es la 
pérdida, etc. En resumidas cuentas, creo que el elemento distintivo de 
los dilemas morales no reside tanto en el sacrificio como en el hecho de 
que no se puede actuar sobre las dos razones que nos demandan actuar 
en sentido incompatibles (que es como tradicionalmente se han defini­
do los dilemas, por cierto). No todos los conflictos de valores presentan 
este último elemento. Ahora, creo que lo que los hace más complicados 
es que suele no haber criterios claros que nos ayuden a decidir en fa ­
vor de alguna de las opciones; o si los hay, no nos convencen. Y, claro, 
si queremos insistir en el elemento del sacrifico, podríamos decir que



Gu i l l e r m o  La r i g u e t , Dile m a s  y  c o n f l i c t o s 171

siempre que decidimos por un curso de acción en vez de otro, precisa­
mente estamos sacrificando ese otro curso (o cursos) de acción posible 
y las razones o los valores que le dan sustento. Pero eso, me parece, lo 
hacemos constantemente y no sólo en casos de dilemas: de hecho, todo 
el tiempo estamos sacrificando opciones y posibilidades que de algún 
modo son valiosas ...con cada decisión y cada acto (esto es lo que, se­
gún los existencialistas, generaba el tipo de angustia existencial de la 
que tanto hablaban, pero a decir verdad, esta idea me parece exagerada, 
por no decir simplemente que es falsa). En todo caso, este último senti­
do de sacrificio del que he hablado me parece trivial.

No obstante, hay otros problemas en la propuesta de Lariguet que 
sirven para apoyar lo que digo. Si es cierto que los dilemas morales se 
distinguen de otro tipo de conflictos de valores por el hecho de que no 
hay criterios claros de resolución, pero además, por el de que la elec­
ción de una de las alternativas siempre va a implicar un sacrificio y 
un residuo, entonces todavía quedaría por explicar en qué se diferen­
cian los dilemas morales de los conflictos de deseos. Suele suceder que 
nuestros deseos entran en conflicto unos con otros y no podemos sa­
tisfacerlos al mismo tiempo, tampoco suele haber criterios claros de 
resolución, y típicamente, al optar por uno de mis deseos, sacrifico el 
otro y suele haber un residuo (por ejemplo, en forma de arrepentimien­
to o remordimiento). Este es un punto que famosamente hizo Bernard 
W illiams en un artículo pionero sobre los dilemas morales. Parecería 
entonces que estos dos tipos de dilemas serían muy similares, si no es 
que iguales, si seguimos la caracterización de Lariguet. Sin embargo, 
esto es algo que muchos dudamos y creo que una diferencia significati­
va -además del elemento de la existencia de demandas morales impo­
sibles de satisfacer al mismo tiempo-, la podemos encontrar en el con­
cepto de inconsistencia y que es hacia donde apunta la tercera tesis que 
he distinguido en el libro de Lariguet: los dilemas como límites de la 
racionalidad práctica.

Hasta aquí he abordado dos de las tres tesis que he identificado como 
centrales en el libro de Lariguet. La tercera consiste en la idea de que 
los dilemas nos muestran los límites del razonamiento moral y  ju r íd i­
co: establecen límites a la racionalidad práctica. Esta es la tesis a la 
que se llega después del análisis conceptual de los dilemas y el autor 
la aborda sólo hasta el último capítulo del libro. Lariguet nos dice: "E l 
principal objetivo de mi libro ha sido mostrar que uno de los 'lím ites ' 
del razonamiento moral y  ju ríd ico  más relevantes tiene que explicarse



172 Gu s ta v o  Or t i z -M i l l a n

a partir de la categoría del sacrificio de alternativas” (385). Debo con­
fesar que no me termina de quedar claro por qué el sacrificio de alter­
nativas nos va a mostrar los límites del razonamiento práctico. Si en­
tiendo bien el concepto de lo que es un dilema, esta es una situación en 
la que tenemos una alternativa entre demandas normativas incompati­
bles que nuestras mejores razones no parecen desempatar o "resolver". 
Lo que hace verdaderamente difíciles los dilemas es que, por más que 
hayamos considerado todos los aspectos relevantes, nuestro proceso de 
análisis y  de deliberación racional no parece ayudarnos a salir del d ile ­
ma. Alguien podría decir: "Hasta ahí llegamos, ese es el límite de nues­
tras deliberaciones y de nuestros procesos argumentativos." Suponga­
mos que esto es así, ¿qué más puede añadir la categoría del sacrificio 
de alternativas? El hecho de que sepamos que al elegir un curso de ac­
ción (o en algunos casos, no elegir ninguno) implicará una pérdida irre­
parable y el sacrificio de algo que nos parece valioso no tendría por qué 
constituir un límite al razonamiento práctico.

Sin embargo, la crítica a la idea de que los dilemas constituyen lí­
mites del razonamiento práctico puede radicalizarse. Pareciera que, al 
afirmar esto, uno ya no pudiera ir más allá, tendríamos que levantar los 
brazos diciendo el "¡Hasta ahí llegamos!" y  luego tirar una moneda al 
aire porque la razón ya no nos dio para más. Pero, ¿es esto así, o más 
aún, debería ser así? Me parece que no. En el primer capítulo del libro, 
Lariguet distingue entre dilemas prácticos y dilemas teóricos. ¿Podría­
mos decir lo mismo acerca de los dilemas teóricos? En general no lo 
hacemos: cuando nos encontramos ante proposiciones contradictorias, 
ya sea dentro de una teoría o dentro de nuestro corpus de creencias, 
no pensamos que eso constituye un límite a la racionalidad teórica. A l 
contrario, típicamente pensamos que una inconsistencia, dentro de una 
teoría o un sistema de creencias, es una situación intolerable de la que 
hay que salir. Muchos pensamos, siguiendo a los pragmatistas clásicos 
como Peirce y  Dewey, que esta es una oportunidad para suspender el 

ju ic io  e iniciar un proceso de investigación que nos lleve a descubrir 
cuál de nuestras creencias o de nuestras proposiciones es verdadera y 
desechar la falsa. ¿Por qué tendría que ser esto radicalmente diferente 
en el caso de los dilemas prácticos? ¿Por qué decir que en un caso las 
inconsistencias son límites al razonamiento y  en otro no? No encuen­
tro razones para afirmar algo así. En mi perspectiva, la racionalidad, ya 
sea teórica o práctica (si se quiere conservar esta distinción), es mayor­
mente acerca de la resolución de inconsistencias entre nuestras creen­



Gu i l l e r m o  La r i g u e t , Dile m a s  y  c o n f l i c t o s 173

cias, pero también entre nuestras obligaciones y cualquier otro tipo de 
demandas prácticas. Esa, por cierto, es la diferencia entre los dilemas 
morales y los conflictos de deseos: mientras que en el primer caso la 
consistencia es algo que se debe salvar, en el segundo no es relevante 
(tenemos muchos deseos inconsistentes todo el tiempo y eso en gene­
ral no tendría por qué molestarnos). Aquí, claro, habría que distinguir 
entre conflictos prácticos: por lo menos entre conflictos entre deseos y 
conflictos de demandas normativas. Aunque Lariguet aborda la cues­
tión de la inconsistencia, en realidad esta no tiene un papel importante 
en su argumentación y, según mi perspectiva, ese es un problema para 
su teoría. Creo que esa es una diferencia significativa que tengo con la 
tesis de Dilemas y  conflictos trágicos.

Aunque aquí he analizado sólo tres de las tesis centrales del libro de 
Guillermo Lariguet, como dije antes, este es un libro mucho más rico 
en temas de lo que esta nota puede reflejar. Además de los temas men­
cionados, Lariguet tiene una discusión muy ilustrativa acerca de lo que 
él llama el "diseño institucional" de una sociedad, es decir, acerca del 
tipo de instituciones que se requiere para resolver conflictos entre le­
yes, quiénes y de qué modo deberían resolverlos y  cómo deberían dar­
se las condiciones para una mejor resolución de dilemas legales dentro 
de una sociedad. Particularmente vale la pena una discusión muy deta­
llada sobre la cuestión de cómo afecta el hecho de que la decisión de 
un dilema sea tomada por un agente institucionalmente calificado. Esto 
está magníficamente ilustrado y discutido en el capítulo VI a través de 
un análisis del relato de Herman M elville  B illyBud. Esta es una discu­
sión que refleja no sólo un cuidadoso espíritu analítico, sino también 
una gran perspicacia filosófica.

Con Dilemas y  conflictos trágicos, Guillermo Lariguet ha hecho una 
gran contribución a todos los que estamos interesados en pensar filosó­
ficamente la moralidad: da un muy buen panorama de la discusión en 
filosofía moral y jurídica acerca de los dilemas, analiza cada aspecto de 
la cuestión y aclara muchos temas tanto a quienes se acercan al tema 
de los dilemas por primera vez, como a quienes hemos pensado antes 
el asunto. No sólo es un libro muy claramente escrito, sino que avan­
za tesis propias en el debate contemporáneo sobre los dilemas morales 
y legales - y  hasta donde yo sé, se trata probablemente del único libro 
escrito en castellano sobre el tema de los dilemas morales, aunque se 
ha multiplicado ya en nuestra lengua la literatura sobre conflictos ju ­
rídicos y constitucionales-. Creo que es el producto del trabajo de al­



174 Gu s ta v o  Or t i z -M i l l a n

guien que ha considerado seriamente estos problemas por mucho tiem ­
po y  que nos invita a pensarlos jun to  con él. Por lo que a mí respecta, 
he encontrado un libro que me ha aclarado muchas preguntas, pero so­
bre todo un libro provocador, que me ha hecho pensar seriamente sobre 
el tema. Se trata de un libro que provoca al lector a pensarjunto con el 
autor los problemas que aborda, y  creo que ese es uno de los mejores 
elogios que se pueden hacer de cualquier libro de filosofía.

Recepción: 05/11/2009 Aceptación: 05/08/2010


