LA CUESTION DE LA PERSONALIDAD
LEGAL MAS ALLA DE LA ESPECIE
HUMANA*

Oscar Horta**

Resumen:

Se sostiene de manera habitual que los animales (no humanos) no pueden ser con-
siderados personas, razén por la cual no es posible efectuar una demanda en su nom-
bre. Este articulo examina tal idea. En él se analizan en primer lugar los distintos
sentidos que el término "persona” tiene en el ambito coloquial, metafisico, moral y
juridico, y se muestra que no hay una conexién necesaria entre estos. Asimismo, se
desgranan y evalGan los distintos argumentos a favor del antropocentrismo moral,
concluyéndose que ninguno de ellos tiene éxito. Finalmente, se argumenta que si se
continda manteniendo la centralidad en el planojuridico de la categoria de la perso-
nalidad, pero se excluye del alcance de esta a los animales de especies distintas a la
nuestra, se incurrird en una posicion que carecera de justificacion moral.

Palabras clave: antropocentrismo, especismo, personalidad legal, personas.

Abstract:

It is often maintained that (nonhuman) animals cannot be considered persons, so it
is not possible to sue on their behalf. This article examines this idea. Firstly, it analy-
zes the different meanings that the term "person" has in the colloquial, the metaphy-
sical, the moral and the legal realm. It shows that there is no necessary connection
between these meanings. Then, the paper breaks down and assesses the different ar-
guments in favor of moral anthropocentrism. It concludes that none of them is suc-
cessful. Finally, the paper argues that if the category of personhood remains central
in the legal realm, but we keep on excluding nonhuman animals from its domain, we
will assume a position which will not be morally justified.

Keywords: anthropocentrism, speciesism, legal personhood, persons.

* Agradezco sus Utiles comentarios a una version previa de este trabajo a Pablo de Lora
y Luis Garcia Soto. Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigacion
"Bioethical Underpinnings for the Consideration of Practical Dilemmas concerning the Interest
in Living” (exp. 2008-0423) con la financiacion del Ministerio de Ciencia e Innovacién de Es-
pana.

** Fundacion Espafiola para la Ciencia y la Tecnologia. Correo electronico: ohorta@dile-
mata.net.

ISONOMIA No. 34/ Abril 2011



56 Oscar Horta

1. Introduccioén

n el aflo 2004, en Cetacean Community v Bush,1 un tribunal es-

tadounidense emiti6 una sentencia muy representativa del actual
estatuto legal de los animales (no humanos). Esta tuvo como objeto
la demanda interpuesta por un abogado en nombre de la "comunidad
mundial de cetaceos" contra el empleo por parte de la marina estado-
unidense del llamado "Sistema de seguimiento sensor mediante sonar
activo de baja frecuencia" (surTAss LFAs) para la deteccion de subma-
rinos en periodo de guerra o de amenazas graves. El abogado represen-
tante de los cetaceos argumenté que el uso de este sonar vulneraria las
leyes federales que protegen a éstos, debido a los gravisimos dafios que
les ocasiona.2

La sentencia aceptd abiertamente la existencia de tales dafios, in-
dicando que "[llos efectos negativos del ruido subacuético en la vida
marina estan bien reconocidos".3 Sin embargo, desestim6 la demanda
debido a una razén de segundo orden que anularia la pertinencia de
su estimacion. Esta consistiria en la imposibilidad de plantear una de-
manda en nombre de los cetaceos, pues los animales (no humanos) no
gozan de personalidadjuridica. En la sentencia se indic6 que las nor-
mas protectoras de los mamiferos marinos, de especies protegidas, de
proteccion del medio ambiente y de procedimiento administrativo em-
plean el término "persona” para quienes pueden actuar ante los tribu-
nales. Y se afirmé que ninguna de las normativas vigentes define este
término de modo que incluya a los animales no humanos. La sentencia
concluyo, asi, que "[a] los animales no se les autoriza para demandar
en su propio nombre para protegerse a si mismos".4

1386 F.3d 1169 (9th Cir. 2004). El texto completo de la sentencia puede consultarse en
http://www.animallaw.info/cases/causfd386f3d1169.htm.

2 La parte demandante consideré que el uso del SURTASS LFAS vulneraria la Ley protecto-
ra de mamiferos marinos, pero también la Ley de especies protegidas; la Ley de proteccion na-
cional del medioambiente y la Ley de procedimiento administrativo.

3 1bid., en concreto, citando un estudio adjunto a la normativa regulando el uso del SURTASS
LFAS por la marina estadounidense, la sentencia apunta: "cualquier ruido de causa humana lo
suficientemente fuerte para ser oido tiene el potencial de reducir (ocultar) la capacidad de los
mamiferos marinos de oir sonidos naturales a frecuencias similares... los sonidos muy fuertes
tienen el potencial de causar reduccion temporal o permanente en la sensibilidad auditiva. Asi-
mismo, las sefiales acUsticas intensos o las explosiones pueden causar traumatismos en tejidos
asociados a 6rganos vitales para la audicion, la produccién de sonidos, la respiracién y otras fun-
ciones" (67 Fed.Reg. 46,778, citado en 386 F.3d 1169 (9th Cir. 2004)).

4 1bid.


http://www.animallaw.info/cases/causfd386f3d1169.htm

La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 57

En 1931, también en Estados Unidos, un tribunal de Massachussets
concluyd (en Commonwealth v. Welosky) que una mujer no podia for-
mar parte de unjurado debido a que la ley restringia tal posibilidad a
las personas, y las mujeres no podian ser consideradas tales. En la sen-
tencia se sefialé explicitamente: "[e]s impensable que aquellos que ini-
cialmente dieron forma y eligieron las palabras para esta ley... tuvie-
sen intencién alguna de que fuese nunca a incluir a las mujeres".5Una
argumentacion asi es andloga a la utilizada en la sentencia a la que me
he referido arriba. En ésta, el tribunal indic6 que, si bien la idea de que
los animales no humanos no pueden ser considerados personas no esta
explicitamente indicada en las normasjuridicas pertinentes para la re-
solucién del caso, constituye una premisa que ha de asumirse por de-
fecto. Defendié tal asuncion suscribiendo una sentencia anterior (Ci-
tizens to End Animal Suffering & Exploitation, Inc. v. New England
Aquarium) en la cual el tribunal sostuvo:

[s]i el Congreso y el Presidente hubiesen tenido la intencion de llevar
adelante el paso extraordinario de autorizar a los animales, al igual que a
la gente y a las entidades legales, a emprender acciones legales, podrian,
y deberian, haberlo hecho directamente.6

Se comprueba, de este modo, que el estatuto de persona puede ju -
gar facilmente el rol de un comodin para obviar la consideracion de
los intereses de quienes no disfrutan de él, sean mujeres o animales no
humanos, independientemente de lo significativos que dichos intereses
puedan ser.

En la actualidad se asume que la personalidad juridica es patrimo-
nio exclusivo de los seres humanos, o de organismos o instituciones
dependientes de estos. Esto es explicado comUnmente sosteniendo que
s6lo los humanos son personas en un sentido natural. En este articulo
se cuestionaran los supuestos en los que descansa esta idea. La argu-
mentacién que se seguira para ello constara fundamentalmente de tres
pasos. En primer lugar, se expondran los motivos por los que no hay
una identificacion entre los distintos sentidos con los que se utiliza el
término "persona”, desmintiéndose, asi, la conexion arriba apuntada. A
continuacion, se presentaran los argumentos por los que la base moral
en la que puede descansar la actual distribucion de personalidad legal

5276 Mass. 398 (1931).
6836 F. Supp. 45, 49 (D. Mass. 1993).



58 Oscar Horta

es cuestionable. Finalmente, se consideraran las consecuencias impli-
cadas de lo dicho en los dos puntos anteriores en relacion a la cuestion
de cudl debe ser el estatuto legal de los animales dotados de la capaci-
dad de sufrir y disfrutar.

2. La palabra "persona": diferentes sentidos

El uso del término "persona" se encuentra hoy en dia extendidisimo.
Se echa mano de él en &mbitos muy diversos, como eljuridico, el de
la ética o el de la metafisica, pasando, por supuesto, por el del lenguaje
coloquial del dia a dia. Y el significado que se le asigna es ciertamente
distinto en cada uno de estos campos.7 Lo que se entiende por "perso-
na" en el plano de la ética no es lo mismo que lo que se entiende en me-
tafisica o en el ambito del derecho. A lo cual se suma que, a su vez, €
sentido que se da atal término en cada uno de estos &mbitos es distinto
del cominmente asumido en el lenguaje corriente. Ello es la fuente de
muchos malentendidos conceptuales, que llevan a serias confusiones a
la hora de dar cuenta de las cuestiones para cuya consideracion se echa
mano de tal término.8Tales equivocos se ven acentuados por la asun-
cion, muy comun, de que realmente esta polisemia se da Unicamente en
un sentido intensivo, pero no extensivo. A menudo se considera que,
aunqgue los distintos sentidos de este término denoten conceptos dis-
tintos, las entidades que cabe identificar con tales conceptos son en to-
dos los casos las mismas. Se asume, en otras palabras, que aquellos (y
s6lo aquellos) a quienes se llama "personas" de manera coloquial seran
también quienes cumpliran los requisitos necesarios para ser una per-
sona en un sentido metafisico, ético, legal, etc. Esto, sin embargo, no es
el caso. Ello puede comprobarse, repasando cuéles son, mas en concre-
to, los distintos sentidos dados a la palabra "persona”. Cabe destacar
entre estos, fundamentalmente, los siguientes:

1. Las "personas"en el lenguaje coloquial. El sentido mas utilizado
de "persona”, aquel que la mayoria tiene en mente cuando emplea esta
palabra, es el que lo identifica con “ser humano”. Es importante tener

7 Esto ocurre aunque todos los significados en cuestion tengan una vinculaciéon semantica
clara con el término originario latino "persona”, utilizado para denotar la mascara de los actores
o los personajes en una obra teatral.

8Véase A. White, "Why Animals Cannot Have Rights", en T. Regany P. Singer (eds.), Ani-
mal Rights and Human Obligations, Prentice Hall, Englewood Cliffs, 1989, 119-21.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 59

en cuenta qué es lo que esto significa. Un ser humano es, simplemente,
un miembro de la especie biolégica Homo sapiens, independientemen-
te de cudles sean sus capacidades y de cual sea el ordenamientojuridi-
co existente en el contexto en el que se encuentre.9
2. Las "personas "en un sentido metaffsico. Filos6ficamente, sin em-

bargo, el concepto de "persona” se ha utilizado en un sentido muy dis-
tinto. En un sentido metafisico, se emplea para llamar a los seres cons-
cientes, pensantes o agentes. Asi, ya Boecio consideré que una persona
es una "sustancia individual de naturaleza racional”,0una idea que con
posterioridad suscribid, con un mayor desarrollo, Locke.ll En la actua-
lidad, los significados dados a este término son muy variados. Surgen
en particular a raiz de la pregunta acerca de la clase de entidades que
propiamente somos.R2A esta cuestion, de caracter basicamente metafi-
sico, algunos tedricos han respondido afirmando que somos organis-
mos bioldgicos.13 Otros han sostenido que somos algo distinto, como
mentes, almas o flujos de consciencia. Y entre quienes se encuentran
en este segundo grupo muchos han indicado que lo que somos es per-
sonas. De hecho, la gran mayoria de aquellos que han tratado la cues-
tion en la actualidad han defendido tal posicion. Ahora bien, el hecho
es que estos tedricos se encuentran de acuerdo entre si Gnicamente a la
hora de dar un nombre a la clase de cosa que creen que somos, puesto
que disienten de forma notable a la hora de definirlo. Algunos (como

9 Asi, el Diccionario de la Real Academia Espafiola define “persona” en su primera acepcién
como "individuo de la especie humana".

10 "Persona est rationalis naturae individua substantia”, Liber de persona et duabus naturis,
contra Eutychen et Nestorium, 111, 64, 1343. Esta definicion fue posteriormente utilizada por T.
de Aquino, Suma de Teologia, parte II-1l, BAC, Madrid, 1998, I, g. 29, a. 1.

1 J. Locke, An Essay concerning Human Understanding, Dent, London, 1968, II, xxvii, 7.
Entiende Locke como persona: “athinking intelligent being, that has reason and reflection, and
can consider itself as itself, the same thinking thing, in different times and places" (ibid., Il, xx-
vii, 9).

12 Por supuesto, cabria preguntar qué dominio definiria el “nosotros” que aqui actda como
sujeto de la palabra "somos". En este punto podriamos incurrir en una circularidad: si se pre-
gunta, por ejemplo, qué somos los seres humanos, se asumira ya que somos humanos. Pero esta
no es realmente la pregunta que nos estamos haciendo aqui. Lo que queremos saber es qué so-
mos aquellos entes que nos hacemos esta pregunta aquiy en este momento. Ello no implica, con
todo, que la respuesta que demos no pueda denotar un dominio mayor, de modo que en este pue-
dan caber también otros entes que no se hagan tal pregunta (entre los que no tienen por qué tener
cabida Unicamente los seres humanos).

13Véase por ejemplo E. T. Olson, The Human Animal: Personal Identity without Psychol-
ogy, Oxford University Press, Oxford, 1997.



60 Oscar Horta

Parfit)4 entienden por persona un flujo o continuo de contenidos de
consciencia (o, en otras palabras, un sujeto de experiencias). Otros, un
centro de agencia (con Korsgaard).155Otros, un alma (esta es la metafi-
sica de nuestra identidad que sostienen numerosos credos religiosos).
Incluso entre quienes creen que SOMOS organismos u organos se utiliza
comunmente el término persona para nombrar una entidad ligada a lo
gue somos (0 una parte de nosotros). Tal uso de una misma terminolo-
gia para denotar concepciones tan dispares resulta chocante. E igual-
mente destacable es el hecho de que lo que al final acaba por ocurrir es
gue no todos los seres humanos cumplen los criterios que a menudo se
apuntan para ser persona en este sentido.

3. Las “personas” en Jafilosofia moral. En lo que atafie al plano
moral hay dos sentidos generales con los que puede ser utilizado el tér-
mino "persona”: el primero, relativo a la agencia moral; el segundo, re-
ferente a la consideracion moral. Y cada uno de estos puede tener, a su
vez, al menos dos alcances distintos. Asi, se pueden diferenciar, como
minimo, las siguientes cuatro acepciones. Comenzando por las relati-
vas a la agencia, la primera denotaria a quienes poseen la capacidad de
actuar movidos por una motivacion de tipo moral. La segunda se apli-
caria en el caso de aquellos que no sélo tienen tal facultad, sino que
la poseen hasta el punto de poder de tener responsabilidades morales
(el término "agente moral" puede ser asimismo entendido de modo di-
verso, siendo aplicable a una u otra de estas acepciones de "persona").
Frente a estas, las otras dos acepciones identificarian a las personas con
aguellas entidades que poseen determinados atributos que resultan mo-
ralmente relevantes. Conforme a la primera, persona seria todo indi-
viduo moralmente considerable. Segin la segunda, lo seria todo aquel
gue (supuestamente) poseyese ciertas capacidades que le harian poseer
ciertos intereses por el hecho de poseer ciertas capacidades (como, por
ejemplo, la posibilidad de verse a uno mismo através del futuro a lar-
go plazo). Como se puede apreciar, el hecho de ser persona moral en el
segundo sentido indicado implica serlo en el primero, y el de serlo en
el cuarto supone serlo en el tercero. Pero, por lo demas, no hay ninguna
otra implicacidon necesaria entre el hecho de ser persona en alguno de
los sentidos indicados y el de serlo en cualquiera de los demas.

14D. Parfit Reasons and Persons, Oxford University Press, Oxford, 1984, parte 3.
15 Ch. M. Korsgaard, "Personal Identity and the Unity of Agency: A Kantian Response to
Parfit”, Philosophy and Public Affairs, 18, 1989, 101-132.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 61

4. Las "personas"en sentidojuridico. El ambitojuridico sera el que
aqui nos deba interesar principalmente. En éste, la personalidadjuridi-
ca se define de un modo dualista, por una parte, como la capacidad de
obrar, de actuar en el tréfico juridico, y, por otra, de tener responsabili-
dades legales -aunque se asume a menudo lo contrario, estos dos com-
ponentes no tienen por qué ir vinculados, como insistiré mas adelante.
De acuerdo con esto, las personas en sentidojuridico seran todas aque-
llas entidades a las que el derecho reconoce deberes y prerrogativas le-
gales. Ahora bien, por otra parte, el término "personajuridica” ha sido
asimismo acotado para denotar aquellas personas en el sentidojuridico
arriba expuesto que no son seres humanos, tales como pueden ser las
empresas, asociaciones, fundaciones, etc. El motivo por el que se ha
introducido este segundo sentido del término radica en la aceptacion
comun de la idea de que los seres humanos serian personas no soloju -
ridicas, sino también en sentido natural. De esta manera, se acotaria €l
significado dado a este vocablo con el fin de distinguir a aquellas per-
sonas que Unicamente serian personas en un sentido legal, y no en uno
natural (veremos mas adelante por qué ello resulta cuestionable).

Se comprueba asi, en definitiva, la notable fecundidad semantica del
término "persona".’ Ello es algo que, de hecho, hace de su uso una
fuente de maultiples confusiones: cominmente se asume que lo que ca-
bra decir de las personas en un sentido del término sera relevante tam-
bién en los deméas, lo cual es erréneo. Podriamos pensar que esto, sien-
do algo a lamentar, resultaria inevitable, ante la imposibilidad de dejar
de lado el lenguaje de la personalidad. Pero el hecho es que ello no es
asi: esta terminologia constituye una opcion lingiistica de la que po-
driamos prescindir. Aquello gque se designa en cada caso echando mano
de ella puede ser nombrado de otro modo. En el lenguaje coloquial
se puede hablar de seres humanos; en metafisica, de flujos o conteni-
dos de consciencia, mentes, almas 0 agentes; en ética, de sujetos con
responsabilidades morales, agentes morales u objetos de consideracion
moral;I7en el derecho, de sujetos de obligacionesjuridicas o de sujetos
de derechos, etc. (términos todos ellos mucho mas descriptivos). ¢A

16 En realidad, las acepciones de la palabra "persona” apuntadas aqui han sido las mas repre-
sentativas, al menos de cara a la cuestién que tenemos aqui entre manos, pero habria otras a las
que cabria hacer también alusién (asi, puede hablarse, por ejemplo, de la "personalidad" en sen-
tido psicolégico para denotar el caracter o idiosincrasia de alguien, de las distintas personas o
personajes en una representacion teatral o de las distintas personas en un sentido gramatical).

17 Hay quienes han sostenido que las "personas" (en sentido metafisico) son unidades irre-
ductibles. En realidad, parece que estas posiciones son el resultado una ontologia ideologizada y



62 Oscar Horta

qué se debe, pues, que pese a todo esto continte siendo utilizado tan
profusamente este vocablo, con todos los problemas conceptuales que
ello implica?

Se pueden distinguir dos motivos, intimamente ligados y que se ali-
mentan mutuamente, por los que ello es asi. El primero de ellos no es
otro que el hecho de que hemos heredado tal aparato conceptual: éste
ha estado presente a lo largo de una parte importante del pensamiento
occidental, y resulta central en nuestro contexto cultural, supone uno
de los ejes sobre los que se articula nuestra visién el mundo. Es asi nor-
mal que estemos ante una palabra que suscite una fascinacion sorpren-
dente en ambitos diversos como los indicados. El otro motivo consiste
en lo que cabe describir como el segundo inconveniente fundamental,
junto asu polisemia, que cabe achacar a este término: el hecho de que
arrastra una enorme carga ideolégica. Esto se percibe de modo claro en
los &mbitos moral yjuridico, en los que se diferencia con claridad el
modo en el que se busca considerar a los animales no humanos y a los
humanos. Pero se observa también en el plano de la metafisica. Toda
una serie de tedricos estan de acuerdo en que al menos la mayoria de
los seres humanos somos personas, jincluso aunque estan en completo
desacuerdo sobre qué es una personal!l8Algo tan llamativo parece que
s6lo puede ser explicable si se entiende que los tedricos que describen
a los seres humanos como personas (en sentido metafisico) no llegan a
tal conclusion después de llevar a cabo sus analisis, sino que la toman
como punto de partida basico, al que buscan adecuar sus resultados.
Sean lo que sean los humanos, se asume que son personas. Se busca
definirlos como tales, del modo que sea, para caracterizarlos como rea-
lidades diferenciadas cualitativamente del resto de lo existente (en par-
ticular, de los demas seres sintientes).

poco congruente. Si no puede explicarse en qué consiste ser una persona (incluso aunque sea en
términos pluralistas, o quizas constructivistas), no esta claro que podamos aceptar su existencia.

18  Cabria replicar que algo semejante a lo que sucede con la indefinicién del término “perso-
na" ocurre con muchos otros conceptos de uso comlUn (como "democracia“, “igualdad"”, "paz",
etcétera). Con todo, la situacion aqui no es la misma. Obsérvese que en el caso de cada uno de
estos términos existe alguna suerte de suelo comuUn entre el contenido de cada una de sus defini-
ciones: no sélo coinciden en la extensiéon que denotan, sino también en alguna parte del conteni-
do de su definiais. Pero esto no ocurre con la palabra "persona": aqui sélo se esta de acuerdo, y
como mucho, en qué entidades son personas, pero las definiciones que se dan de qué es ser per-
sona son totalmente distintas, sin que haya interseccion alguna entre ellas.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 63

3. El cuestionamiento del antropocentrismo moral

A la luz de la imprecision por el lenguaje de la personalidad, puede
colegirse que su abandono seria francamente conveniente, de cara ya
no solo a conseguir una mayor precisién técnica, sino también a evi-
tar confusiones con serias repercusiones practicas. Ahora bien, puede
gue haya también otros motivos para su cuestionamiento, que atafian
a su aplicacién. Ello se debe a la fuerte carga ideoldgica en contra de
la consideracion de los animales no humanos sobre la que descansa.
Es preciso examinar si tal carga ideoldgica tiene una base justificada,
pues, de no ser asi, dejaremos de tener razones para limitar el reconoci-
miento legal a los seres humanos.

Dar cuenta de esta cuestion supone examinar si el antropocentrismo
moral se encuentra justificado. Por antropocentrismo moral cabe en-
tender la asignacion de centralidad moral a la satisfaccion de los inte-
reses humanos. Dicho de forma mas precisa: una consideracién moral
diferenciada o un trato comparativamente favorable de quienes perte-
necen a la especie humana (en relacidon a otros posibles receptores de
nuestra consideracion o trato). Los criticos de esta posicion19sostienen
gue constituye una forma de especismo.2 Por especismo se entenderia

19 Esta critica ha sido llevada desde las posiciones normativas mas variadas. Por ejemplo,
desde posturas que han intentado no comprometerse con teorias éticas concretas, como en P
Singer, Animal Liberation: A New Ethic for Our Treatment ofAnimals, 2aed., Random House,
New York, 1990; o S. F. Sapontzis, Morals, Reason, and Animals, Temple University Press,
Philadelphia, 1987; conforme a un punto de vista utilitarista en P. Singer, Practical Ethics,
23ed., Cambridge University Press, Cambridge, 1993; siguiendo posiciones deontolégicas en
T. Regan, The Case for Animal Rights, University of California Press, Los Angeles, 1983; E
Pluhar, Beyond Prejudice: The Moral Signiftcance ofHuman and Nonhuman Animals, Duke
University Press, Durham, 1995; M. Rowlands, Animal Rights: A Philosophical Defence, Mac-
Millan Press, London, 1998; o Ch. M. Korsgaard, "Fellow Creatures: Kantian Ethics and Our
Duties to Animals"”, The Tanner Lectures on Human Values 25/26, 2005, 77-110; conforme a
planteamientos igualitaristas, y prioritaristas en I. Persson, "A Basis for (Interspecies) Equal-
ity", in P. Singer y P. Cavalieri (eds.), The "Great Ape" Project: Equality Beyond Humanity,
Forth Estate Limited, London, 1993, 183-193; o N. Holtug, "Equality for Animals" in J. Ry-
berg, Th. Peterseny C. Wolf (eds.), New Waves in Applied Ethics, Palgrave Macmillan, Basing-
stoke, 2007, 1-24; siguiendo un punto de vista aristotélico en S. R. L. Clark, The Moral Status of
Animals, Oxford University Press, Oxford, 1977, D. A. Dombrowski, Vegetarianism: The Phi-
losophy behind the Ethical Diet, Thorsons, London, 1984; M. C. Nussbaum, Frontiers of Jus-
tice: Disability, Nationality, Species Membership, Harvard University Press, Cambridge, 2006;
o conforme a una ética del cuidado en C. Adams y J. Donovan, The Feminist Care Tradition in
Animal Ethics: A Reader, Columbia University Press, New York, 2007.

2 El término "especismo"” fue acufiado por Richard Ryder en 1970. Véase R. D. Ryder, Vic-
tims ofScience: The Use ofAnimals in Research, Davis-Poynter, London, 1975.



64 Oscar Horta

una discriminacion de aquellos que no pertenecen a una determinada
especie (entendiéndose por discriminacion un trato desventajoso injus-
tificado -0, en otros términos, una consideracién moral diferenciada in-
justificada-).2Asi, lo que esta critica vendria a sostener es que no exis-
te ningln motivo que justifique que se prive a los animales no humanos
de plena consideracion. Para comprobar si esta critica es correcta o no,
es preciso examinar las distintas defensas del antropocentrismo, y ver
si efectivamente alguna de estas tiene éxito.2

El antropocentrismo moral es a menudo defendido sin aportar ningu-
na razon externa a su propia afirmacion que la mantenga, dando su va-
lidez por sentado.B En otros casos es sostenida apelando a criterios de
caracter metafisico (como la posesién de una determinada "dignidad"
o "estatuto moral") cuya satisfaccion no nos es posible comprobar en
modo alguno. Ambas maneras de defender el antropocentrismo han de
ser rechazadas, puesto que incurren en una clara peticiéon de principio.
No es posible mostrar la validez de una posicién si no se aporta ningu-
na clase de argumentacion en su favor. Ni tampoco si se defiende ape-
lando a razones cuyo cumplimiento no es no ya verificable, sino tam-
poco falsable.

Ahora bien, hay otras dos defensas posibles del antropocentrismo
gue evitan incurrir en una peticion de principio. Estas son aquellas que
asumen que la considerabilidad moral viene determinada por (i) la po-
sesion de ciertas capacidades (intelectuales, linguisticas, relativas a la

21 Por falta de espacio no puedo ahondar aqui en la caracterizaciéon de en qué consiste el es-
pecismo, pero véase Horta, O., "What Is Speciesism?", Journal of Agricultural and Environ-
mental Ethics, 23, 2010, 243-266.

2 Entre las defensas del antropocentrismo moral véase R. G. Frey, Interests and Rights: The
Case against Animals, Oxford University Press, Oxford, 1980; J. Passmore, Man"s Responsi-
bility for Nature: Ecological Problems and Western Traditions, Duckworth, London, 1980; M.
P. T. Leahy, Michael P. T., Against Liberation: Putting Animals in Perspective, Routledge, Lon-
don, 1991; L. Ferry, Le nouvel ordre écologique: I"arbre, 1"animal et "homme, Paris, Grasset,
1992; P. Carruthers, The Animal Issue: Moral Theory in Practice, Cambridge University Press,
Cambridge, 1992; R. Scruton, Animal Rights and Wrongs, Metro, London, 1996; M. Goldman,
Michael, "A Trascendental Defense of Speciesim", Journal of Value Inquiry, 33, 2001, 59-69;
o T. Machan, Putting Humans First: Why IMe Are Nature "s Favorite, Rowman and Littlefield,
Oxford 2004.

2 En ciertos casos se defiende esta posicién dando argumentos para mostrar que simplemen-
te somos especistas y/o que eso deberia bastar (véase, por ejemplo, B. Williams, "The Human
Prejudice", in Philosophy as a Humanistic Discipline, Princeton University Press, Princeton,
2006, 135-52). Esto, sin embargo, no constituye una argumentacién que nos proporcione una
justificacion a mayores. Quienes siguen tal estrategia simplemente intentan aportar razones para
que aceptemos el antropocentrismo como una posicién puramente definicional.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 65

agencia moral, etc.); o (ii) el hecho de mantener ciertas relaciones con
los agentes morales susceptibles de tenernos moralmente en cuenta o
no (como ocurre cuando entran enjuego vinculos emocionales, situa-
ciones de poder, posibilidades de interaccion, etc.). Hay dos argumen-
tos que cuestionan que ello pueda ser asi.

El argumento de la superposicion de especies4

Este argumento procede mostrando que los criterios arriba indicados
no pueden justificar una distincién moral antropocéntrica por un moti-
vo manifiesto: hay toda una serie de seres humanos que no los satisfa-
cen. Cabe formularlo, asi, como sigue:

1. Esté justificado discriminar a los animales no humanos con la ca-
pacidad de sufrir y disfrutar sobre la base de que no satisfacen un cier-
to criterio C (donde C podra denotar, entre otros requisitos, la posesion
de ciertas capacidades cognitivas o lingiisticas, o la posibilidad de te-
ner deberes, asi como circunstancias relacionales como el hecho de te-
ner vinculos emocionales con nosotros, de encontrarse en una situacion
en la que tienen poder sobre otros o de interactuar habitualmente con
Nnosotros).

2. Estajustificado discriminar a los seres humanos con la capacidad
de sufrir y disfrutar que no satisfacen un cierto criterio C.5

24 Este argumento ha sido llamado comlUnmente "argumento de los casos marginales”, tras
la introduccion de este término por el defensor del antropocentrismo Jan Narveson en "Animal
Rights", Canadian Journal of Philosophy, 7, 1977, 161-178, p. 164 (véase por ejemplo D. A.
Dombrowski, Babies and Beasts: The Argument from Marginal Cases, University of Illinois,
Chicago, 1997). Este término resulta totalmente inadecuado. La posesion de determinadas capa-
cidades no determina la pertenencia a la especie, con lo que su carencia no implica marginalidad
(més aun, esto es precisamente lo que el propio argumento muestra). Ademas, la expresién "ca-
sos marginales” puede dar la impresion de que tales casos son poco significativos, lo cual no es
el caso. El término alternativo "argumento de la superposicién de especies" ha sido defendido,
por ejemplo, en H. B. Miller, "A Terminological Proposal", Society for the Study of Ethics and
Animals Newsletter, 30, 2002; J. Ehnert, The Argument from Species Overlap, tesis de maestria,
Virginia Polytechnic Institute and State University, Blacksburg, 2002; o S. Wilson, "The Spe-
cies-Norm Account of Moral Status", Between the Species, 5, 2005, http://cla.calpoly.edu/bts/
issue_05/05wilson.htm. (Es de destacar que el propio Dombrowski, en "Is the Argument from
Marginal Cases Obtuse?", Journal of Applied Philosophy, 23, 2006, 223-232, ha reconocido
que este término es mas adecuado, y que su uso de la terminologia de la marginalidad se debe
s6lo a lo comin que resulta su empleo).

5 Hay un presupuesto mas que he dado por asumido en la formulacién del argumento: el de
que debemos justificar nuestras decisiones morales sobre la base de razones consistentes, apli-


http://cla.calpoly.edu/bts/

66 Oscar Horta

Es importante tener en cuenta aqui que no sélo las defensas del an-
tropocentrismo basadas en capacidades, sino también las centradas en
relaciones, son echadas por tierra por este argumento. Puede que haya
quien sienta, por ejemplo, una simpatia particular por todos los seres
humanos, y busque con ello justificar la prioridad de la satisfaccion de
los intereses humanos. Pero ocurre que tal actitud no es universal: no
todos los humanos sienten tal simpatia por el resto de los miembros de
su especie. De manera que el propio criterio relacional que asumiria
quien defendiese una posicion de este tipo conduce al fracaso de la ten-
tativa de justificacion del antropocentrismo moral. Esto es asi porque
la adopcion de tal criterio llevara a quienes no tengan tal relacion emo-
cional privilegiada con todos los seres humanos a adoptar una posicion
no antropocéntrica.

Asi, aquellas defensas del antropocentrismo que evitan incurrir en
una peticion de principio no consiguen, sin embargo, tener éxito a la
hora de trazar una frontera entre la consideracion a dar humanos y no
humanos. Ello implica que el antropocentrismo moral deba ser definiti-
vamente rechazado, al fracasar todas las tentativas de justificarlo.

Obsérvese que para probar esto no es necesario asumir una formula-
cion categorica del argumento, que asuma como premisa que todos los
seres humanos que puedan sufrir y disfrutar deban ser moralmente con-
siderados. Es suficiente con una enunciacion condicional: si los seres
humanos han de ser considerados, entonces aquellos criterios que algu-
nos de ellos no cumplan no podran servir para la exclusion de otros in-
dividuos (los animales no humanos). Si bien, en realidad, podemos ir
mas alla y plantear la cuestion en un sentido bicondicional. Podemos
decir que lo que el argumento viene a apuntar es que si y solo si los
animales no humanos no son excluidos por no cumplir ciertos criterios,
podran a su vez muchos seres humanos que tampoco los cumplen li-
brarse de verse excluidos por no cumplirlos, y viceversa.

Por otra parte, parece que este argumento no se limita a demostrar la
invalidez de las dos formas de defensas del antropocentrismo referidas,
sino que va mas alla. Plantea algo mas, en un sentido heuristico. Ello

cables en distintas situaciones en funcién de aquellos criterios satisfechos en cada caso. Esta
puede ser considerada una condicién para el razonamiento moral, si bien desde posiciones parti-
cularistas ha sido puesta en cuestion (en especial desde posturas neowittgensteinianas como las
de C. Diamond, The Realistic Spirit: Wittgenstein, Philosophy and the Mind, MIT Press, Cam-
bridge, 1995; o R. Gaita, The Philosopher"s Dog: Friendships with Animals, Routledge, Lon-
don, 2003).



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 67

es asi debido a que muchos se oponen a la idea de que los seres huma-
nos que no satisfagan los criterios arriba citados hayan de carecer de
consideracion moral. Pero para sostener esta posicion deberan necesa-
riamente rechazar que tales criterios sean moralmente relevantes. El ar-
gumento que hemos visto sugiere que demos tal paso. Ahora bien, hay
otro argumento que apunta también en esta direccion.

El argumento de la relevancia

Este segundo argumento se plantea a partir de la postulacion de una
idea que parece bastante simple e intuitiva: la de que los criterios ulti-
mos adoptados para la toma de nuestras decisiones practicas han de ser
relevantes de cara a los efectos de tales decisiones. A partir de ahi, lo
gue viene a apuntar son las consecuencias derivadas de la adopcion de
tal premisa. El argumento puede ser formulado de dos formas distintas.
En un sentido negativo, puede ser expuesto del modo siguiente: B

1. La satisfaccion de un cierto criterio C (donde C podra denotar,
entre otros requisitos, la posesion de ciertas capacidades cognitivas o
linguisticas, o la posibilidad de tener deberes, asi como circunstancias
como el hecho de tener vinculos emocionales con nosotros, de encon-
trarse en una situacion de poder o de interactuar habitualmente con no-
sotros) no determina que alguien pueda sufrir un dafio o disfrutar de un
beneficio.

2. Por lo tanto, en aquellas decisiones en las que lo que esta enjue-
go es que alguien pueda sufrir un dafio o disfrutar de un beneficio una
diferenciacién moralmente justificada no puede trazarse adoptando C
como criterio.

De la aceptacion del criterio de la relevancia como premisa en €l
plano moral se deriva la necesidad de considerar moralmente a todos
aquellos individuos con la posibilidad de ser beneficiados y perjudica-
dos. Y entre éstos cabra contar no solo a los seres humanos, sino tam-

26 En esta formulacién, he dado por asumida de nuevo, como en el caso del argumento de la
superposicion de especies, la condicion de que toda diferenciacién moralmente justificada ha de
basarse en un criterio relevante para ella.

27 Llegariamos a la misma conclusion mediante una formulacién en positivo de la primera
premisa, tal como sigue:

1. En aquellas decisiones en las que lo que estd enjuego es que alguien pueda sufrir un dafio
o disfrutar de un beneficio una distincion justificada ha de tomar como criterio la capacidad de
sufrir un dafio o beneficio.



68 OSCAR HORTA

bién a todos los demas animales con la capacidad de sufrir y disfrutar.
Ello implica que si asumimos una posicion moral justificada en térmi-
nos de relevancia los animales no humanos seran personas morales en
el sentido de objetos de consideracion moral.

Cabe hacer una clarificacion sobre esto. Ha de observarse que el ar-
gumento apunta a los criterios Gltimos, no solamente a los instrumen-
tales, para la toma de nuestras decisiones practicas. Obviamente, habra
quienes afirmen que, si bien parece que tenemos motivos para asumir
la relevancia en sentido instrumental, no hay nada que nos fuerce a
adoptarla a la hora de determinar los fines ultimos de nuestras accio-
nes. A este respecto hay que responder que, como en el caso del argu-
mento de la superposicién de especies, no es preciso llevar a cabo una
formulacién categorica de este argumento, que asuma la primera pre-
misa como necesaria. Una propuesta de este tipo resultaria muy cues-
tionable, pues no parece nada claro que la validez de tal premisa pue-
da ser probada. Ahora bien, si puede proponerse como un postulado
gue muchos estaremos decididos a aceptar (incluyendo quienes inicial-
mente mantengan un planteamiento favorable al antropocentrismo pero
vean que este es rebatido por el argumento de la superposicion de es-
pecies). De hecho, constituye una idea cuya adopcion goza de fuertes
alicientes: a nivel tedrico, permite establecer un paralelismo claro entre
la relevancia 6ntica y la moral, y a nivel practico nos dota de una salva-
guarda para evitar que nadie (incluyendo nosotros mismos) sea victima
de un trato arbitrario.

Se comprueba, pues, en definitiva, que ninguna de las defensas del
antropocentrismo tiene éxito, y que tenemos, de hecho, razones de peso
afavor de la consideracion moral de todos aquellos animales con la ca-
pacidad de sufrir y disfrutar. El antropocentrismo ha de ser considera-
do, asi, una forma de especismo.

Asi las cosas, lo que aqui se acaba de apuntar nos da mas motivos
aun para reafirmar lo concluido al final de la seccién anterior: la perti-
nencia del abandono del lenguaj e de la personalidad, cuya vigencia, se
apunto ya, se deriva del peso de la ideologia antropocéntrica, a su vez
basada en una idea carente de justificacion.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 69
4. El estatuto legal de los animales no humanos
Consecuencias del rechazo del antropocentrismo en el plano legal

¢, Qué repercusiones ha de tener todo lo que se acaba de apuntar en el
ambitojuridico? Ello depende de la relaciéon que establezcamos entre
lo legal y lo moralmente justificado. Hay quienes entienden que no hay
motivos morales por los que las conclusiones a las que lleguemos en el
plano moral hayan de tener reflejo alguno en el legal. Podemos pensar
que, siendo asi, sera dificil que de lo dicho hasta aqui vayamos a deri-
var consecuencias legales. Ahora bien, por otra parte, podemos consi-
derar que tenemos razones morales para sostener que las normasjuri-
dicas no deberian auspiciar aquello que desde el propio punto de vista
moral rechazamos. La aceptacion de esta premisa, en combinacién con
la refutacion de las defensas del especismo llevada a cabo arriba, ten-
dra consecuencias notables en el planojuridico. Implicard que el esta-
tuto legal de los animales no humanos no podra ser de tal indole que
permita la continuidad de su discriminacion.

A este respecto es preciso aclarar lo siguiente. La aceptacion de la
premisa que acabo de proponer no implica ninguna clase de compromi-
SO con posiciones iusnaturalistas, aunque, por supuesto, se vean impli-
cadas si aceptamos este. Aqui no se sostendra en ningdn momento que
haya alguna clase de requerimiento necesario de tipo juridico o iusfi-
los6fico que prescriba que las normas juridicas sean moralmente jus-
tas. Ahora bien, el postulado arriba indicado puede ser asumido desde
un punto de vista Unicamente moral, que exceda al propiamentejuridi-
co. Lo que es mas: sucede que, si bien desde una perspectiva puramen-
te iusfiloséfica podemos, si no somos naturalistas, negar que se pueda
probar su validez, desde un enfoque moral su rechazo resulta muy difi-
cil de defender, por el simple motivo de que, dada la propia naturaleza
de las prescripciones morales, éstas incluyen en su logica la preferibili-
dad de su seguimiento, y, por tanto, la de su reflejo en el ordenamiento
juridico cuando este pueda, de lo contrario, no tener lugar.B

La pregunta que surge, pues, es, ¢como deben ser considerados en
el derecho los animales no humanos con la capacidad de sufrir y dis-
frutar, una vez se ha comprobado que el antropocentrismo no resulta

2B Por supuesto, un imperativo moral no implica necesariamente que deban existir normas
juridicas y que éstas deben refrendarlo. Sélo conlleva que, si es el caso que las normasjuridicas
existen, éstas no deben ir en contradiccién con lo que dichos imperativos sostienen.



70 Oscar Horta

una posicién sostenible por mas tiempo? Conforme a lo defendido has-
ta aqui, parece que la férmula mas deseable pasaria por echar mano de
instrumentos conceptuales distintos del de la personalidad (tanto para
los seres humanos como para los demés entes susceptibles de ser teni-
dos en cuenta). Ante esto, puede responderse que, a pesar de argumen-
tos como los arriba planteados, los motivos por los que el lenguaje de
la personalidad es ampliamente aceptado hoy en dia van a continuar
haciéndose valer por bastante tiempo. Es manifiesto que no hay pers-
pectivas de que en un futuro mas o menos avistable se vaya a dar un
abandono de tal terminologia. Ante esto, podemos preguntarnos: ¢hay
alguna posibilidad de reflejar en el derecho una posicion de caracter no
especista que resulte compatible con el mantenimiento de la categoria
de la personalidad?

Las alternativas disponibles para esto parecen ser basicamente tres.
Los animales no humanos podrian (i) ser considerados meros bienes,
como ocurre hoy en dia; (ii) disfrutar de un estatuto particular; o (iii)
ser reconocidos como personas, como sucede en la actualidad en el
caso de los seres humanos. A continuacién veremos qué cabe indicar
con respecto a cada una de estas alternativas tanto en lo que toca a su
posibilidad desde un punto de vistajuridico como en lo relativo a su
justificacion moral. Esto Gltimo se llevara a cabo, en linea con lo que
ya se ha apuntado, a la luz de las conclusiones a las que se ha llegado
en la secciones anteriores (fundamentalmente en lo que respecta a la
falta de justificacion del antropocentrismo moral), asi como del pos-
tulado (que aun si no fuese iusfilosofico, seria claramente moral) de lo
deseable de la relevancia de lo moral en el planojuridico.

La perspectiva de los deberes indirectos

Una primera solucion posible a la cuestidon pasa por plantear que la
proteccion legal que los animales no humanos puedan recibir ha de ve-
nir dada en funcién de los intereses humanos implicados en ella. Ven-
dria a ser semejante, asi, a la que se proporciona hoy en dia, por ejem-
plo, aciertas obras de arte (que son protegidas debido a que constituyen
bienes en cuya conservacion hay un interés publico). El consiguiente
estatuto legal de los animales vendria a ser el de bienes (propiedades o
cosas susceptibles de ser propiedades), y tendriamos hacia ellos Unica-
mente deberes indirectos.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 71

Parece claro que esta posibilidad no resulta problematica desde una
perspectivajuridica, siendo de hecho la opcién en uso en la actualidad.
Es preciso examinar, pues, si a la luz de las consideraciones efectuadas
arriba resulta también deseable desde un punto de vista moral.

En principio, una solucioén de este tipo parece que no podra ser acep-
table. Una vez comprobamos que el antropocentrismo carece de justifi-
cacion moral, no esya de recibo que los intereses de los seres humanos
vengan a disfrutar de una proteccién directa de la que se vean privados
los demas animales. Ahora bien, podria ser que ello fuese asi solamen-
te en el plano tedrico, si en la practica sucediese de hecho que la aten-
cion indirecta dada en funcién de los intereses humanos pudiese pro-
porcionar a los animales no humanos una proteccion significativa. Hay
motivos, sin embargo, para dudar seriamente de que pueda ser asi, los
cuales no son dificiles de adivinar. Los seres humanos tienen distintos
intereses que entran en choque frontalmente con los de los animales no
humanos.® Si bien puede haber ciertas ocasiones en las que exista un
interés humano significativo en que no se dafie a los animales de otras
especies, en la mayoria de los casos no es asi. Hay un interés humano
generalizado por utilizar a los animales no humanos como recursos, y
el hecho de que algunos seres humanos se opongan a ello no constitu-
ye un factor lo suficientemente relevante como para impedir tal uso. De
esta forma, plantear la defensa de los intereses de los animales no hu-
manos en funcién de intereses humanos no resulta una solucién con-
veniente si lo que se busca es proporcionar una protecciéon adecuada a
aquellos. En realidad, esto es algo que ilustra de modo particularmente
claro el propio hecho de que el estatuto legal de los animales no huma-
nos en la actualidad sea precisamente este: el de no-personas que son
protegidas Unicamente en la medida en que haya un interés humano
en ello. Los resultados de esto no pueden ser mas reveladores: los ani-
males no humanos son sisteméticamente dafiados de distintos modos
institucionalizados sin que haya practicamente restricciones legales al
efecto. Mas aun: incluso aunque se diese el caso de que los intereses de
los humanos y los de los demas animales coincidiesen, quedaria abierta
la posibilidad de que en el futuro ello dejase de ser asi, con lo que estos
ultimos quedarian en total desamparo.

2 La exposicién mas elaborada de la idea de que el estatuto de propiedades de los animales
no humanos obstaculiza seriamente o impide que el respeto por sus intereses pueda hacerse va-
ler se encuentra en la obra de G. L. Francione, Animals, Property, and the Law, Temple Univer-
sity Press, Philadel phia, 1995.



72 Oscar Horta

Cabe hacer alusion en este punto a una estrategia que ha sido defen-
dida en ocasiones a favor de la perspectiva de los deberes indirectos
hacia los animales no humanos aun en los casos en los que no hay (al
menos aparentemente) un interés humano implicado de forma mani-
fiesta.3) Esta pasa por indicar que las agresiones a los animales no hu-
manos constituyen un primer paso hacia las agresiones a los humanos.
Sobre la base de tal supuesto, se sostiene que hay un interés humano
indirecto en prohibir que se dafie a aquellos.

Hay al menos dos motivos por los que una argumentacion de este
tipo debe ser rechazada. El primero de ellos es, simplemente, que la
premisa de la que parte es enormemente cuestionable. No parece que
el hecho de que en la actualidad se crie y mate en masa a un enor-
me numero de animales no humanos lleve a que se actle de modo se-
mejante con los seres humanos.3 En todo caso, lo que puede suceder
es algo distinto: que conductas crueles hacia los animales no humanos
puedan ir de la mano de comportamientos semejantes hacia los huma-
nos.2 La crueldad (al menos en la acepcion del término relevante para
la perspectiva de los deberes indirectos) supone la intencién de causar
un dafio por si mismo, no como un medio para obtener otros fines. Sin
embargo, ocurre que el uso institucionalizado de los animales no hu-
manos no es llevado a cabo porque haya un interés en si por dafiar a
estos. Lo Unico que hay es un interés en obtener determinados bienes
o servicios. El dafio es un medio para ello, o un efecto colateral no ne-
cesariamente buscado. Ciertamente, ello implica una desconsideracion
por los animales no humanos (dado que el interés en no sufrir y ser pri-
vados de su libertad y su vida es mucho mas significativo que el interés
en la degustacion de productos alimenticios de origen animal, el uso de
vestimentas de piel, etc.). Pero tal desconsideracion no implica como
tal el deseo de dafiar a los animales victimas de tales usos. De esta ma-

D Las defensas méas conocidas de esta posiciéon han sido las llevadas a cabo por Tomas de
Aquino en su Suma contra los gentiles, Porria, México D. F., 1977, Ill, cxii, 7; y Kant en sus
Lecciones de ética, Critica, Barcelona, 1988, 27, p. 413, 27, pp. 459-460; asi como en La meta-
fisica de las costumbres, Tecnos, Madrid, 1999, 6, pp. 442-443. En la actualidad, ha sido tam-
bién presentada en S. Wilson, "Indirect Duties to Animals", Journal of Value Inquiry, 36, 2002,
15-25.

3l Es cierto que los campos de exterminio nazis se inspiraron en los mataderos industriales
de animales no humanos (véase Ch. Patterson, Eternal Treblinka: Our Treatment ofAnimals and
the Holocaust, Lantern Books, New York, 2002) si bien ello se debi6 a motivos técnicos, mas
que a un condicionamiento de actitudes.

RVéase R. Lockwood y F R. Ascione (eds.), Cruelty to Animals and Interpersonal Violence,
Purdue University Press, West Lafayette, 1998.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 73

nera, una proteccion legal de este tipo, al ser procedente Gnicamente en
el caso de practicas crueles, no tendra practicamente relevancia en €l
conjunto de los dafios sufridos por los animales no humanos a manos
humanas. La Unica forma de proporcionar a estos animales una protec-
cion real pasa por defender sus intereses por si mismos, independien-
temente de los intereses humanos implicados, y aun en el caso de que
choque frontalmente con estos.

El segundo motivo por el que una estrategia de este tipo resulta cues-
tionable radica en la inconsistencia presente entre las premisas de las
gue parte. Estas son tres. La primera, que los animales no humanos no
satisfacen los criterios para ser moralmente considerables. La segun-
da, que los seres humanos si los satisfacen. Y la tercera, que los ani-
males no humanos son andlogos a los humanos en ciertos respectos
qgue llevan a que la desconsideracion de los primeros pueda facilmen-
te llevar a la de estos ultimos (idea basada, a su vez, en la constatacion
de que unos y otros pueden sufrir dafios, a diferencia de lo que ocurre,
por ejemplo, en el caso de las piedras). Las tres premisas se sostienen
conjuntamente solo si asumimos una postura antropocéntrica explici-
tamente arbitraria, rechazando, inter alia, la idea de que las prescrip-
ciones morales han de basarse en criterios relevantes. De lo contrario,
la analogia entre animales no humanos y humanos a la hora de ser da-
flados impedird que sea en si mismo aceptable dafiar a los animales no
humanos y no a los humanos.

En definitiva, hay razones de peso para considerar que el estatuto le-
gal actual de cosas de los animales no humanos no puede ser el adecua-
do si buscamos que estos gocen de una proteccién minimamente signi-
ficativa.

Los animales no humanos: ¢una categoria particular?

La segunda alternativa a considerar consistiria en la creacion de una
categoria nueva®a la medida de los animales no humanos que les do-
tase de un estatuto particular, diferente tanto del de las cosas como del

B Puede creerse que esta categoria ya existe. En el derecho espafiol se define a los animales
no humanos como "bienes semovientes". Pero en realidad, los bienes de este tipo no dejan de
ser, legalmente, cosas.



74 OSCAR HORTA

de las personas.3! Esta opcion conlleva los problemas que toda intro-
duccidén de un nuevo concepto implica, en particular cuando define una
categoria importante. Dista de ser, pues, una solucion sencilla. Aun asi,
desde un punto de vistajuridico puede resultar una solucién factible.
Tal objecion no resulta, pues, probleméatica. Sin embargo, no es éste €l
Unico pero que cabe plantear a una propuesta de este tipo. Otro de ma-
yor importancia surge, si pasamos del punto de vistajuridico al moral,
a la luz de la premisa de la deseabilidad de que las normasjuridicas
vayan en consonancia con los puntos de vista justificados moralmen-
te. Los argumentos indicados arriba vienen a concluir que en el plano
moral no hay razones para otorgar prioridad a la satisfaccién de ciertos
intereses sobre la base de la pertenencia a la especie. Se puede soste-
ner que los intereses que tienen los seres humanos son diferentes de los
gue otros animales puedan poseer. Pero ello no afecta al hecho de que
unos y otros sean sujetos con intereses, que es lo que aqui resulta rele-
vante. La evidencia méas patente de que esto es asi ha sido ya expuesta:
radica en que, tal y como se ha apuntado, una misma categoria es utili-
zada de manera universal entre los seres humanos (también en el caso
de aquellos con diversidad funcional intelectual o mental notable, que
por ello tienen intereses que difieren sustancialmente de los de muchos
otros seres humanos). Ante esto, el uso de dos categorias distintas para
establecer el estatuto legal de animales no humanos y humanos parece
excesivo. Supone introducir una categoria extra de modo innecesario.

En realidad, esto muestra algo que, por otra parte, parece manifies-
to: la asuncion de este dualismo desde una posicidn igualitaria no tiene
realmente mucho sentido. Su defensa parecerd procedente, mas bien,
en tanto que partamos de una consideracion de intereses desigual, que
ya hemos visto que tenemos motivos para rechazar. Todo esto lleva a
concluir que la existencia de una categoria exclusiva para los seres hu-
manos no resulta sostenible.

A Algunas propuestas presentadas como versiones de esta posicién vendrian a ser basica-
mente concepciones revisadas de los animales no humanos como propiedades. Véase por ejem-
plo D. Favre, "A New Property Status for Animals: Equitable Self-Ownership", in C. Sunstein
y M. Nussbaum (eds.), Animal Rights, Current Debates and New Directions, Oxford University
Press, Oxford, 2004, pp. 234-250; "Living Property: A New Status for Animals within the Legal
System", ExpressO, 2010, disponible en http://works.bepress.com/david_favrezZ1.


http://works.bepress.com/david_favreZ1

La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 75

Personalidad legal para los animales no humanos

La tercera posibilidad consistiria en incluir a los animales no huma-
nos en la categoria de "persona”. A la luz de las razones dadas arriba
ésta se muestra como la solucibn méas consistente en términos morales.
La forma mas clara de dar cuenta en el plano legal de la idea moral de
la igual consideracion de intereses de igual peso pasa por asumir una
Unica categoriajuridica. Esto no implica una aceptacion de la categoria
de "persona" como adecuada: conlleva Unicamente asumir la solucién
mas apropiada en la medida en que tal categoria siga estando vigente.

Se hace preciso comprobar, pues, si este paso es posible. Para ello
necesitamos examinar si hay algin motivo en funcién del cual haya
gue negar que los animales no humanos puedan disfrutar de persona-
lidad juridica. Hay fundamentalmente dos maneras en las que cabe
sostener tal punto de vista. Una de caracter tedrico, la otra de caracter
practico. La primera podria ser defendible, bien afirmando que s6lo los
seres humanos son susceptibles de ser personas en términos legales,
bien indicando que solo pueden serlo quienes posean ciertas capacida-
des de las que los animales no humanos carecen. La segunda tendria
como Unica defensa la apelacion a las dificultades para su puesta en
practica. Veamos a continuacién qué cabe indicar con respecto a cada
una de estas ideas.

La idea de que solo los seres humanos pueden ser personas en
sentidojuridico

Una primera linea de argumentacion contra la personalidad de los
animales no humanos pasa por considerar al derecho una creacién
esencialmente humana. Segun este planteamiento de la cuestion, el de-
recho seria un instrumento del que los seres humanos se habrian dota-
do con el fin de regular la vida en sus sociedades para su provecho. Se-
ria, asi, una realidad esencialmente antropocéntrica. Criticarlo por ello
seria, pues, un absurdo.®

<) La idea de que Unicamente los seres humanos pueden ser personas en sentidojuridico se
ha cuestionado desde dos campos contrarios. Por una parte, ha sido criticada por quienes defien-
den la consideracion de los animales, en un principio por Bernard Rollin en Animal Rights and
Human Morality, Prometheus Books, Buffalo, 1981, y posteriormente, en mas detalle, por Gary
L. Francione (véase en particular su Animals as Persons: Essays on the Abolition ofAnimal Ex-



76 Oscar Horta

Un argumento como éste incurre en una confusion patente entre lo
antropogénico (de origen humano) y lo antropocéntrico (centrado en
los humanos).3® El hecho de que el derecho haya sido creado por se-
res humanos no implica en modo alguno que haya de proteger Unica-
mente intereses humanos. De hecho, cabe apuntar, el derecho no es una
creacion de todos los seres humanos. Ha sido concebido, desarrollado
e implementado por un nimero limitado de seres humanos, que es me-
nor que el de aquellos que se han visto protegidos por él. Hemos visto
ya esto ejemplificado con el caso Commonwealth v. Welosky. Con ante-
rioridad a este, en 1857, en DredScott v. Sandford, el tribunal supremo
de Estados Unidos negé que los seres humanos de ascendencia africa-
na pudiesen disfrutar de personalidad juridica bajo la constituciéon de
este pais, a pesar de reconocerlos como personas en un sentido no es-
pecificado (que cabria identificar como metafisico 0, méas posiblemen-
te, como sinénimo de ser humano).3

La regla de la reciprocidad no se da, pues, en el caso del derecho, ni
siquiera dentro del propio grupo humano. No es cierto que el derecho
haya sido creado en un principio para proteger los intereses de los se-
res humanos: en sus origenes tuvo la funcién de proteger los intereses
de algunos seres humanos, no de todos ellos. Y, sin embargo, esto no
ha impedido que posteriormente haya extendido su cobertura para sal-
vaguardar los intereses de otros individuos. Ello rebate la premisa de la

ploitation, Columbia University Press, New York, 2008), asi como por Joan Dunayer en Specie-
sism, Ryce, Derwood, 2004. Por otra parte, desde el punto de vista ambientalista fue cuestionada
ya en Ch. D. Stone, Should Trees Have Standing? Toward Legal Rights for Natural Objects, Los
Altos, William Kaufmann, 1974. No obstante, estos planteamientos obedecen a motivaciones
distintas. Los planteamientos ecologistas o ambientalistas valoran en si misma la conservacion
de entidades no sintientes como las especies, los ecosistemas o los seres vivos no sintientes. Y
proponen para ello, a menudo, medidas que son dafiinas para los animales sintientes considera-
dos de forma individual. Desde la defensa de la consideracién moral de los animales se man-
tiene que, conforme al argumento de la relevancia, tales planteamientos no son aceptables (pues
apelan a criterios no relevantes), y se prioriza la defensa de los individuos sintientes sobre el
seguimiento de ideales ambientalistas.

PO, si se prefiere, entre lo antropogénico y lo antropotélico. VVéase C. Velayos Castelo, “Los
derechos de los animales: un reto para la ética", en J. Riechmann (coord.), Etica Ecolégica:pro-
puestas para una reorientacién , Nordan, Montevideo, 2004, pp. 135-143, p. 137.

3760 U.S. (19 How.) 393 (1856). El argumento presentado por el tribunal, semejante al ex-
puesto en Cetacean Community v. Bushy en Commonwealth v. Welosky, consistié en apuntar
que en el momento en el que la constituciéon estadounidense fue aprobada la esclavitud era ple-
namente legal en este pais, y que en esta Unicamente se hacia alusién a los seres humanos de
proveniencia africana como esclavos.



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 77

gue parte esta objecién a la idea de que para gozar de personalidad le-
gal sea preciso tener la capacidad de concebir esta.

Cabe indicar a este respecto, por otra parte, que, tal y como se indi-
cO6 mas arriba, en el derecho no s6lo se reconoce como personas a los
seres humanos. Toda una serie de entidades, como las asociaciones o
las empresas gozan de personalidad juridica. La existencia de figuras
juridicas como estas no resulta necesaria para probar que no es preciso
ser un miembro de la especie humana para ser una persona en términos
legales. Con todo, constituyen un ejemplo que muestra esto de manera
muy patente.

En este punto, con todo, pueden surgir controversias. La naturaleza
de las personasjuridicas (no coincidentes con los seres humanos) ha
sido historicamente objeto de controversia. Asi, los defensores de teo-
rias de la personalidad juridica como las de la ficcion y las negatorias
han asumido que Unicamente los seres humanos pueden ser, en rigor,
sujetos de derechos y obligaciones, dado que sélo estos vendrian a ser
personas naturales. De esta manera, las personasjuridicas (no huma-
nas) vendrian a adquirir su personalidad de manera indirecta, derivada
de la de los seres humanos que se encontrarian detras de ellas. Si esta
explicacion fuese correcta ello no implicaria que en sentido estricto
so6lo los seres humanos puedan ser personas legales, aunque haria mas
dificil poner a las personasjuridicas como ejemplos de esto. Con todo,
ni siquiera este va a ser el caso, puesto que las teorias sobre la persona-
lidadjuridica arriba referidas resultan seriamente objetables. La critica
mas basica que cabe plantearles radica en que éstas vendrian a asumir
supuestos de caracter externo al derecho. La personalidad de la que es-
tas teorias deberian dar cuenta es la de caracterjuridico. Sin embargo,
mezclan con sus consideraciones al respecto una reflexion sobre la na-
turaleza de las personas en otros sentidos distintos del legal, como son
el coloquial, el metafisico y/o el moral. De este modo, su concepcién
de "persona" excede el &mbito de lo puramentejuridico. Asi, incluso
aungue estas teorias viniesen a explicar con acierto qué es una persona
en un sentido moral, metafisico o coloquial, el hecho es que al hacerlo
estarian abandonando el analisis de la personalidadjuridica, entremez-
clando este con el de cuestiones externas a él.

Este error lleva a las citadas teorias a incurrir en otro: el de asumir
gue o bien hay, o bien debe haber, una suerte de determinacion bidirec-
cional entre ser una persona en sentido "natural" y en sentidojuridico.
El motivo por el que esta suposicién ha de ser rechazada es doble. En



78 Oscar Horta

primer lugar, aun en el caso de que verdaderamente existiesen "perso-
nas naturales”, el hecho es que no hay ningln imperativo metajuridico
que ordene que la categoria de personaj uridica, propia de un género
de discurso totalmente distinto, deba ser identificada con estas. Inclu-
so aunque ello fuese moralmente deseable, no hay ninguna necesidad
j uridica de que asi sea. La existencia de personasj uridicas distintas de
los seres humanos genera perplejidades a quienes abrazan teorias como
las arriba citadas precisamente por no tener esto en cuenta. En segundo
lugar, cabe afiadir que el propio concepto de "persona natural" resulta
cuestionable. Su asuncion por las teorias indicadas presupone, en linea
con lo que ya se indicd que constituye una idea habitual, que los seres
humanos son entidades metafisicamente diferenciadas del resto de lo
existente, caracterizadas entre otras cosas por la posesion de determi-
nadas capacidades intelectuales y de agencia moral, como si cada una
de estas circunstancias se diese de manera conjunta de forma automati-
ca. Hemos podido ver ya, sin embargo, que ello no es asi.

Obsérvese que esta critica seria extensiva no soélo a aquellas teorias
que, como las de la ficcion o las negatorias, afirman que las Unicas per-
sonas "reales" son los seres humanos. También otras que rechazan tal
idea resultarian cuestionables a la luz de lo dicho. Considérese la teoria
de la institucién. Esta se ha basado en el hecho de que en las sociedades
actuales los seres humanos precisan de un amplio desarrollo social para
la satisfaccién de sus intereses, cobrando un peso notable, asi, el &mbi-
to de la organizacién colectiva. Defiende, a partir de esto, que las dis-
tintas entidades colectivas asi resultantes tienen una vida propia, y han
de disfrutar, por tanto, de personalidad como tales, aun y cuando en ul-
timo término los seres humanos se encuentren siempre subyaciendo a
ellas. A su vez, otra teoria como la organicista iria mas alla, para soste-
ner que las personas juridicas no son ficciones o entidades artificiales,
sino entes colectivos que, al igual que los seres humanos, tienen una
capacidad intencional y operativa. Vendrian a ser organismos sociales
cuyas capacidades praxicas serian, en los modos relevantes para el de-
recho, anélogas a la de los seres humanos. Pues bien, estas dos teorias
niegan, ciertamente, la afirmacion de que las Unicas personas en senti-
do “real” serian los seres humanos. Pero coinciden con las de la ficcion
y las negatorias al no cefiirse a loj uridico, al combinar sus considera-
ciones sobre la personalidad j uridicas con otras concepciones de esta
en sus sentidos metafisico, moral y corriente. A su vez, la teoria kelse-
niana evitaria este error, pero continuaria pudiendo dar lugar a confu-



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 79

siones al no efectuar una distincion clara entre personas en el sentido
de sujetos con obligaciones legales y en el sentido de objetos de tales
obligaciones.

En definitiva, parece que el caso de las personas juridicas no huma-
nas si puede ser visto como un ejemplo de que la pertenencia a la es-
pecie humana no tiene por qué ser un requisito para ser una persona en
sentido legal. Por supuesto, tal y como ya se indic6, que ello sea asi no
es algo necesario para probar esta idea. No obstante, es algo que resulta
interesante apuntar, dado que constituye un ejemplo que permite arro-
jar luz sobre la cuestion.

Esta idea puede resultar chocante a primera vista. Muchos pondran
el grito en el cielo ante la idea de que animales de especies distintas a
la nuestra puedan ser considerados personas legales. Entre estos, un
gran nimero lo hara simplemente por oponerse a la idea de que los ani-
males no humanos disfruten de plena proteccion legal. Pero lo cierto es
gue cabe también esperar un rechazo semejante por parte de muchos
gue quizas asumirian una posicién menos hostil si la discusién tuviese
lugar con un marco conceptual distinto como fondo. La palabra "per-
sona”, aunque vaya calificada con un adjetivo como “legal”, invita in-
mediatamente a pensar en individuos pertenecientes a la especie Homo
sapiens.3 De este modo, cuando las entidades a las que se aplica tal
término no son miembros de esta, surge el sobresalto. Las discusiones
y malentendidos que hemos visto mas arriba en torno al caracter de las
personasjuridicas (distintas de los seres humanos, se entiende) mues-
tran esto de forma clarisima. De utilizarse un término que refiriese lo

3B Este es sin duda el motivo por el que las propuestas que en la actualidad se han planteado

a favor del reconocimiento de personalidad legal a ciertos animales no humanos se hayan res-
tringido a un grupo extremadamente reducido de estos, el de los grandes simios. Véase P. Cava-
lieri y P. Singer (eds.), The "GreatApe"Project: EqualityBeyondHumanity, Forth Estate Lim-
ited, London, 1993; S. M. Wise, RattUng the Cage: Toward Legal Rights for Animais, Profile,
London, 2000; Unlocking the Cage: Science and the Case for Animal Rights, Perseus, Oxford,
2002. En ocasiones se ha cuestionado que tales iniciativas estarian aquejadas, dada esta lim it-
acién, de un prejuicio especista. Ello no tendria por qué ser necesariamente asi en la medida en
que tal limitacién viniese dada Unicamente por motivaciones estratégicas (si dichas propuestas
fuesen defendidas con argumentos que también tuviesen aplicabilidad en el caso de los demés
animales con la capacidad de sufrir y disfrutar). Pero lo que si resulta claramente cuestionable, a
la luz de las razones arriba dadas, es su defensa apelando a factores coincidentes o semejantes a
aquellos propuestos con la intencién de defender el antropocentrismo moral (como la posesién
de determinadas capacidades cognitivas), criterios que ya hemos comprobado que resultan cues-
tionables.



80 Oscar Horta

mismo pero que no tuviese como connotacién la referencia a los huma-
nos ello seguramente no sucederia del mismo modo.

Lo cierto es que no deja de ser irénico que algo en apariencia tan ino-
cuo como la polisemia de una palabra pueda constituir un obstaculo tan
inoportuno para poder avanzar hacia un mundo en el que las continuas
agresiones sufridas por innumerables seres dotados de la capacidad de
sufrir y disfrutar puedan tener algun freno. Ahora bien, por supuesto, el
asunto no es tan simple, puesto que, tal y como se ha indicado, bajo tal
polisemia subyace una fuerte toma de posicion ideoldgica.

La idea de que solo quienes poseen ciertas capacidades pueden ser
personas juridicas

Aun y cuando se abandone la idea de que la pertenencia a la espe-
cie Homo sapiens sea per se una condicién para la personalidadjuri-
dica, todavia puede intentar negarse de otras maneras que los animales
no humanos puedan gozar de ella. Tal idea puede defenderse principal-
mente indicando que la posesién de personalidadjuridica implica la ca-
pacidad de ejercer las prerrogativas que tal estatuto conlleva. Asi, dado
gue los animales no humanos carecerian de la posibilidad de compren-
der lo que estas suponen, y de actuar en consecuencia, habria que con-
cluir que no pueden ser considerados personas.

Este punto de vista ha de ser rechazado por motivos ya expuestos
mas arriba. La capacidad de disfrutar de la proteccion legal proporcio-
nada por el hecho de ser persona es en si algo légicamente diferente
tanto de la facultad de saberse poseedor de tales prerrogativas como de
la de tener responsabilidades legales hacia los demas. No hay ningun
motivo por el cual no se pueda poseer aquella sin tener estas Ultimas.
Podria responderse a esto que, sin embargo, en la practica ocurriria que
no se puede realmente disfrutar de las prerrogativas implicadas por el
hecho de ser una persona en términos legales si no se posee la capaci-
dad para ejercer como tal. Pero esta idea puede rebatirse con sélo apli-
car aqui la variante en el ambitojuridico del argumento de la superposi-
cion de especies, que hemos visto ya operar en el plano moral. Hay un
gran numero de seres humanos cuya consideracion legal desmiente de
modo claro la idea de que los animales no humanos no puedan ser per-
sonas por no poseer ciertas capacidades. En los cédigos civiles de los
distintos paises se establece que la personalidad surge, en el caso de



La cuestion de la personalidad legal masalla de la. 81

los seres humanos, por el mero hecho de serlo,®al margen de que no
se posea ninguna capacidad en concreto. Ahora bien, es claro que un
bebé no puede asumir las responsabilidades que quienes niegan la per-
sonalidadjuridica a los animales no humanos ligan a esta. Ciertamente,
los nifios pequefios no tienen la capacidad de comprender y hacer va-
ler las prerrogativas legales de las que disfrutan. Ello no es 6bice, sin
embargo, para que no posean toda una serie de intereses, o que no pue-
dan ver estos salvaguardados mediante la proteccién que proporciona
la posesion del estatuto de personajuridica. Y algo semejante ocurre en
el caso de aquellos con diversidad intelectual o mental notable (a quie-
nes se garantiza personalidad independientemente de su imposibilidad
de asumir responsabilidades). Mas aun, el modo en el que la persona-
lidad civil se extingue es mediante la muerte, y no si las capacidades
arriba comentadas se pierden por otro motivo (por ejemplo, por enfer-
medad o accidente). De hecho, la incapacitacion de quienes pierdan las
facultades necesarias para la asuncion de responsabilidades legales pri-
va a estos de una serie de prerrogativas, pero no de su personalidadju-
ridica como tal. Ha de rechazarse, pues, la idea de que so6lo pueden ser
personas quienes tengan la capacidad de comprender y de hacer valer
lo que ello, el propio hecho de ser persona, significa. Se deriva de esto,
pues, que desde el punto de vista de la légicajuridica es perfectamente
posible la consideracion de los animales no humanos con la capacidad
de sufrir y disfrutar como personas legales. Para ello no es necesario
que estos tengan determinadas capacidades intelectuales. Unicamente
€es preciso que accedamos a aceptarlos como tales (como prescribirian
las razones dadas en la seccién 3).

La apelacién a las dificultades practicas

Ahora bien, por otra parte, hay una forma muy diferente en la que se
puede apelar a las capacidades a la hora de considerar el reconocimien-

P  Asi se dice explicitamente, por ejemplo, en el Cédigo Civil argentino (articulo 51), el co-
lombiano (art. 74) o el chileno (art. 55). En otros casos, se asume de forma implicita, indican-
do que se es persona a partir del nacimiento. Esto sucede, entre otros casos, en el Codigo Civil
espafiol (art. 29), el mexicano (art. 22) o el italiano (art. 1), si bien con distintos matices (asi,
por ejemplo, el citado articulo 22 del C6digo mexicano se dota de proteccién a los embriones y
fetos tras la concepcidn, mientras en el articulo 30 del espafiol se especifica que es persona “el
feto que tuviere figura humana y viviere veinticuatro horas enteramente desprendido del seno
materno").



82 Oscar Horta

to de personalidad legal. Pueden apuntarse los problemas préacticos que
supone el hecho de que los animales no humanos no tengan las facul-
tades precisas para hacer valer por si mismos las prerrogativas ligadas
a la posesién de personalidad. Esto no es en si mismo un problema,
pues para la salvaguarda de estas podria echarse mano de figuras como
la del tutor o representante. Pero es algo que conlleva dificultades no-
tables debido al gran nimero de animales no humanos que existen en
proporcion a los seres humanos susceptibles de representarlos. Incluso
asumiendo una ratio muy alta de animales defendidos por tales repre-
sentantes y una institucionalizacion de esta representacion, la diversi-
dad de las situaciones en las que los animales no humanos necesitarian
de la salvaguarda de sus intereses seria, al menos a dia de hoy, consi-
derablemente dificil de abarcar. Esto no proporciona una justificacion
a las actitudes especistas que en la actualidad ocasionan la privacion a
los animales no humanos de reconocimiento legal. Pero si supondria
una seria objecién a la formulaciéon de una alternativa en términos del
reconocimiento de estos como personasjuridicas.®

Para evaluar este argumento puede ser Gtil considerar el siguiente
experimento mental. Supongamos que en un cierto pais tiene lugar una
terrible catastrofe nuclear. Esta provoca que un altisimo porcentaje de
la poblacion contraiga una terrible enfermedad que causa en sus vic-
timas una profunda diversidad funcional intelectual. Podemos pensar
gue se trata de una tercera parte de la poblacidn, o, si se quiere, la mi-
tad, o de dos terceras partes. Ademas, como consecuencia del caos en
el que el pais se ve sumido, las universidades (y con ellas las facultades
de derecho), deben cerrar sus puertas durante afios. La situacion en este
pais seria totalmente desastrosa, y posiblemente llevaria a la adopcion
de medidas extremas. Ahora bien, la pregunta que aqui surge es: entre
estas, ¢deberia contarse también la anulacion de la personalidadjuridi-
ca de aquellos seres humanos con diversidad funcional intelectual? Lo
cierto es que las dificultades para su defensa legal serian inmensas, de-
bido asu enorme nimero, frente al muy menguado grupo de abogados.
Si, con todo, seguimos siendo renuentes a proceder por ello a estable-
cer dos categoriasjuridicas netamente distintas a unos seres humanos

o] Obsérvese que un problema semejante se puede plantear incluso sin cuestionar la conside-
racion de los animales no humanos como propiedades, pues podemos considerar que incluso en
este caso procede que estos sean representados cuando se incumplan las leyes que puedan brin-
darles alguna proteccion. Véase C. Sunstein, "The Rights of Animals", The University of Chica-
go LawReview, 70, 2003, pp. 387-401.



La cuestién de la personalidad legal mas alla de la. 83

y a otros, estaremos rechazando que las dificultades practicas establez-
can aqui una distincidn de tipo légico. Asi las cosas, no resulta consis-
tente adoptar tal diferenciacion con el fin de excluir a los animales no
humanos. Debe buscarse alguna otra solucion.

5. Sumario y conclusién

Recapitularé a continuacidon brevemente las ideas centrales que han
sido defendidas hasta aqui. Estas son, fundamentalmente, cuatro. La
primera, que la terminologia de la personalidad resulta confusa y con-
lleva una fuerte carga ideoldgica antropocentrista. La segunda (y mas
relevante, puesto que es la que da sentido al resto de los razonamien-
tos aqui expuestos), que no hay ningiin argumento que tenga éxito a la
hora dejustificar el antropocentrismo moral. La tercera, que, a la luz de
todo esto, hariamos bien en abandonar la terminologia de la personali-
dad. La cuarta, que, en la medida en que la categoria de la personalidad
siga resultando central en el planojuridico, la restriccién de su cobertu-
ra a los seres humanos no resulta moralmente aceptable.

Asi, en definitiva, nos encontramos ante el siguiente dilema. Si, pese
atodo lo dicho, continuamos distinguiendo en el derecho entre bienes
y personas (como seguramente sucederd), resultara moralmente censu-
rable que entre estas Ultimas no se cuente a los animales no humanos.
Por otra parte, si consideramos que no procede considerar personasju -
ridicas a los animales no humanos, por las dificultades que ello implica
0 por nuestra reticencia a hacerlo, nos enfrentamos a dos Unicas posi-
bilidades. O buscar nuevas categorias, dejando de lado la de persona-
lidad tanto para seres humanos como para otros animales, o continuar
incurriendo en una discriminacion en funcién de la especie que sdlo
puede descansar en racionalizaciones de caracter circular o en posicio-
nes moralmente inconsistentes.

Recepcion: 21/04/2010 Aceptacion: 08/10/2010



