
¿QUIÉNES TIENEN DERECHOS 
HUMANOS?*

M ark Platts**

Resumen
En su reciente I ibro On Human Rights, James Griffin pone en tela de juicio la 

idea aparentemente natural de que todos los seres humanos tienen derechos hu­
manos. Este artículo critica los principales argumentos de Griffin en favor de ese 
cuestionamiento, y afirma que son inconsistentes con otras cosas que él desea de­
cir acerca de personas que sufren ciertas discapacidades; este artículo también su­
giere, tentativamente, que ciertas verdades generales en torno a los derechos po­
drían favorecer, no obstante, ese tipo de cuestionamiento.
Palabras clave: derechos humanos, poseedores de derechos humanos, discapaci­
dades.

Abstract:
The seemingly natural idea that all human beings have human rights has been 

challengedby James Griffin inhis recent book On Human Rights. This article crit- 
icizes Griffin’s main arguments in favour of that challenge, claiming them to be 
inconsistent with things he wishes to say about people with certain discapacities; 
it also tentatively suggests that certain general truths about rights might nonethe- 
less favour the kind o f challenge in question.
Keywords: human rights, bearers o f human rights, discapacities.

1 Quizás la contestación sea obvia: todos los seres humanos y 
■ sólo ellos. Pero antes de llegar a considerar por qué se ha du­

dado de esta contestación aparentemente obvia, será ú til comparar pri­
mero dos concepciones de los derechos humanos. En primer lugar está 
la postura que atribuiré al Sur, una posición que quizás ha encontrado 
su mejor expresión en la Declaración Universal de los Derechos Hu­
manos de 1948, la cual afirma, en sus artículos 22 al 27, que

...toda persona, como miembro de la sociedad tiene derecho al trabajo, a la
libre elección de su trabajo [...] a la protección contra el desempleo [...]

* Traducción de Laura Manríquez, Instituto de Investigaciones Filosóficas, UNAM. 
** Instituto de Investigaciones Filosóficas, UNAM.

ISONOMÍA No. 33 / Octubre 2010



126 Ma r k  Pl a t t s

a una remuneración equitativa y satisfactoria, al descanso, al disfrute 
del tiempo libre [...] a vacaciones periódicas pagadas [...] a la alimen­
tación, el vestido, la vivienda, la asistencia médica [...] a la educación 
[...] a gozar de las artes y a participar en el progreso científico y en los 
beneficios que de él resulten.1

Las reacciones iniciales ante estas afirmaciones pueden abarcar des­
de las dudas sobre elementos específicos de la lista, como la pretensión 
de que existe un derecho humano a tener vacaciones periódicas paga­
das, hasta una duda más general en cuanto a sobre qué bases se ha ela­
borado esta lista, o si tal vez sólo se ha sacado de la manga. Ambos t i ­
pos de dudas podrían d irig ir la atención hacia la distinción clave, una 
distinción que el Sur parece estar peligrosamente cerca de pasar por 
alto, entre pensar que sería deseable, incluso altamente deseable, que 
todas las personas disfrutaran, digamos, de vacaciones periódicas pa­
gadas, y  pensar que éste es realmente un derecho humano. No hay ra­
zón para pensar que todos los tipos de deseabilidad, ni siquiera los t i ­
pos más importantes de deseabilidad, entran en juego cuando se habla 
de derechos humanos.

La otra concepción de los derechos humanos que voy a examinar 
aquí - la  del Este- parece tomar más en serio desde el principio la idea 
de que independientemente de cualquier otra cosa que puedan ser los 
derechos humanos, tienen que ser al menos auténticamente derechos, 
y si bien no afirma que los derechos legales sean los únicos que puede 
haber, esta posición sí sostiene que éstos son los ejemplos más claros 
que existen de derechos. En una simplificación notablemente exage­
rada, la propuesta del Este podría ser que el derecho de una persona a 
algo es una pretensión protegida especialmente a esa cosa;2 en el caso 
legal, esa protección especial adopta la forma de una especificación le­
gal de los deberes u obligaciones correlativos de otros, que se pueden 
identificar, en cuanto a sus acciones u omisiones en relación con esa 
persona y esa cosa, así como la especificación de las consecuencias 
para esos otros si no cumplen con esos deberes u obligaciones impues­

1 Unesco, Human Rights: A Symposium, A llan Wingate, Londres y  Nueva York, 1949; en­
tre otros muchos lugares, citada en Joel Feinberg, Social Philosophy, Prentice-Hall, Engelwood 
C liffs, Nueva Jersey, 1973, en las pp. 94-95. La versión en castellano se puede consultar en la 
página web <http://www.un.org/es/documents/udhr/>.

2 Véanse, entre otros, Amartya Sen, "Rights and Capabilities", y  David Wiggins, "Claims of 
Need", ambos en Ted Honderich (comp.), M ora lity  and Objectivity, Routledge and Kegan Paul, 
Londres, 1985.

http://www.un.org/es/documents/udhr/


¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 127

tos, si no respetan el derecho legal en cuestión. Además, en cualquier 
sistema jurídico de derechos suficientemente desarrollado, habrá ins­
tituciones establecidas para resolver casos de conflictos de derechos 
y para determinar e imponer compensación en aquellos casos conflic­
tivos en los cuales el derecho de un individuo no haya sido respeta­
do, como en los casos en los cuales se haya considerado que ese dere­
cho sea derrotado por el derecho en conflicto de otra persona. De estas 
maneras se traza la distinción entre las cuestiones de deseabilidad y el 
área de los derechos (legales).

La concepción del Este induce a pensar que siempre que se hable de 
derechos no legales será necesario que algo tome el lugar de las ins­
tituciones y  las prácticas juríd icas que acabamos de esbozar, será ne­
cesario que haya algo ahí para marcar la distinción entre bienes y de­
rechos. Mientras esto no se logre — si acaso se puede conseguir— , la 
mejor forma de entender, por ejemplo, los derechos humanos cuando 
se habla de ellos parecería ser identificándolos con derechos legalmen­
te reconocidos dentro de un sistema de instituciones y prácticas como 
el esbozado.

2. La diferencia entre las posturas del Sur y  del Este no es mero pro­
ducto de la imaginación de un filósofo. Recientemente asistí a un con­
greso sobre derechos humanos, discapacidad y educación, organizado 
por el Instituto Michoacano de Ciencias de la Educación. Dos cosas 
fueron de notar. Una era el carácter "del Este" de las contribuciones de 
los funcionarios participantes: las preguntas acerca de los derechos de 
los niños discapacitados, por ejemplo, fueron respondidas, una y otra 
vez, haciendo referencia exclusivamente a la legislación vigente. La 
otra fue el carácter "sureño" de las participaciones del público (el pú­
blico estaba constituido en su mayoría por estudiantes del Instituto y 
maestros de educación especial): a pesar de la enorme variedad de t i ­
pos de discapacidades que se estaban considerando, cada uno de los 
miembros del público participante parecía sentirse libre de invocar de­
rechos humanos en correspondencia con su interés especial, y  todos los 
demás participantes parecían contentos de secundar todas esas invoca­
ciones. Es decir, todos los demás participantes, con excepción de uno: 
una expresión de inquietud acerca de este uso libre y fácil del lenguaje 
de los derechos humanos despertó -como suele ocurrir- la sospecha de 
que la noción de derechos humanos no estaba siendo tomada en serio, 
incluso de que hay que abandonar la noción misma de derechos huma­
nos.



128 Ma r k  Pl a t t s

En su reciente libro On Human Rights, James Griffin ofrece un diag­
nóstico perspicaz de lo que está sucediendo con ese '"jalón hacia el 
Sur":

Hay fuertes presiones inflacionarias sobre el término [“derecho huma­
no"], las cuales han provocado su devaluación [...], y esas fuerzas si­
guen operando. Existe la creencia muy extendida de que los derechos 
humanos señalan lo que es más importante en la moralidad; así, cual­
quier cosa que un grupo de la sociedad considere como lo más impor­
tante, ese grupo se sentirá enormemente tentado a declarar que se trata 
de un derecho humano. El grupo buscará anexarse la fuerza del térmi­
no para sus propias y más vivas preocupaciones. Actualmente también 
existe una creencia común, y no injustificada, de que lograr que algo sea 
aceptado en general como un derecho humano es un buen primer paso 
para convertirlo en un derecho legal; así, existe una gran tentación de 
afirmar que cualquier cosa de la cual uno quiera tener una garantía le­
gal es un derecho humano. Y  hacer que algo sea aceptado como un de­
recho humano transforma nuestro caso. Nos transformamos de pordio­
seros ("debes ayudarme") en gente que escoge ("me corresponde por 
derecho"). Si podemos reclamar por derecho, ya no dependemos de la 
gentileza ni de la bondad ni de la caridad de los otros.3

Griffin concluye que estos rasgos del discurso de los derechos hu­
manos "son los responsables tanto de una gran cantidad de bien como 
de una gran cantidad de mal”, lo malo es “el inflamiento del propio dis­
curso", rasgo que he convertido en típico de las concepciones sureñas.

El inflamiento de los derechos no legales puede adoptar formas cu­
riosas aun en manos de teóricos del derecho cautelosos. Jorge Carpizo 
dice que "cuando el orden legal no satisface las necesidades, aspira­
ciones e ideales de una comunidad, cuando se convierte en opresión, 
entonces nace el derecho a la revolución, pero no como una facultad 
legal, sino como un derecho de vida, de realidad".4 ¿Pero por qué pre­
tender que lo que "nace" en tales circunstancias es algún tipo de dere­
cho? ¿Es acaso la idea de que los favorecidos por las estructuras y las 
prácticas sociales existentes con antelación tienen la obligación o el 
deber cuando menos de no oponerse a la amenaza revolucionaria a sus 
privilegios dentro de esas estructuras y prácticas? O, lo que es más ex­

3 James Griffin, On Human Rights, Oxford University Press, Oxford, 2008, p. 92.
4 Jorge Carpizo, Estudios constitucionales, UNAM, México, 1983, p. 63.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 129

traño aún, ¿es la idea de que alguna institución imaginable consideraría 
que los derechos de propiedad, digamos, de esos privilegiados cuen­
tan menos que el "derecho de vida, de realidad" que ha encontrado el 
partero Carpizo? Aun en el caso de que las fuerzas revolucionarias se 
interesaran seriamente por la justificación de su movimiento, esa ju s­
tificación no tendría que formularse en términos de derechos: no tie­
ne ningún caso ver muchos tipos de injusticias, por ejemplo, como un 
asunto de vulneración de derechos, y  por fortuna todavía tenemos un 
vasto y detallado vocabulario para describir y  evaluar acciones, om i­
siones y  circunstancias.5

Desde luego, las trampas no están todas de un solo lado: los del Este 
también corren el riesgo de quedar atrapados en algunas de ellas, aun 
cuando hoy día corran menos riesgos que sus homólogos del Sur. El 
principal riesgo para los del Este es que termine echando por la borda 
la carga ju n to  con el globo irremediablemente reventado, que teniendo 
tanto interés por evitar el “gran mal” de Griffin, inadvertidamente se 
deshaga también del "gran bien". Y  tal vez la manera más probable de 
que los del Este agudicen ese riesgo es adoptando alguna tesis increí­
blemente fuerte acerca de la "separabilidad" de la ley y la moralidad, 
alguna tesis que vaya mucho más allá de la afirmación, por ejemplo, de 
que existe al menos una "regla de reconocimiento" concebible que de­
termina cuáles de las normas de una comunidad son legales - y  que así 
determina un sistema jurídico concebible- que no especifica la verdad 
como un principio moral entre las condiciones de verdad de cualquier 
proposición de la ley.6 No contentos simplemente con esto, algún "po­
sitivista” del Este podría afirmar que no hay convergencia entre las 
normas que constituyen la ley de la comunidad y  las que constituyen 
su moralidad, o que las consideraciones morales están por completo 
ausentes de la reflexión y la práctica judiciales aceptadas, o incluso 
que toda crítica moral de las leyes, las instituciones o las prácticas le­
gales existentes o propuestas curiosamente no viene al caso. Pero has­
ta un positivista tan notable como H. L. A. Hart adoptó explícitamen­
te al menos una de las posibilidades que ese Este estaría de ese modo 
negando:

5 Cfr. J. G riffin, On Human Rights, p. 41.
6 Véase, por ejemplo, Jules Coleman, "Negative and Positive Positivism", ahora en Markets, 

Morals, and the Law, Oxford University Press, Oxford, 1998, pp. 3-27.



130 Ma r k  Pl a t t s

Un concepto de derechos legales limitado a aquellos casos en los que la 
ley [...] respeta la elección de los individuos sería demasiado estricto, 
puesto que hay una forma de crítica moral de la ley que [...] se inspira 
en la consideración de las necesidades de los individuos de ciertas liber­
tades fundamentales y protecciones o beneficios. La crítica de la ley por 
no proveer para esas necesidades individuales es distinta de la crítica 
en la que Bentham tal vez concentraba demasiado su interés, y a veces 
aquélla está reñida con ésta: que la ley a menudo no maximiza la u tili­
dad agregada.7

Desde luego, sería todavía peor tratar de hacer a un lado los erro­
res de esas tesis de “separabilidad” mediante la “identificación” de la 
moralidad con la ley del país, de una manera tal que se “justifique” la 
reciente aseveración de un miembro del Instituto Federal Electoral de 
México en cuanto a que el jugoso aumento de salario que él y  sus cole­
gas acababan de otorgarse era moral porque era legal. Ésta es sólo otra 
forma, incluso más estúpida, de tratar de hacer que la ley sea inmune a 
la crítica moral.

3. Liberada de la excrecencia nada apetecible, tal vez ahora se pue­
da entender que la principal preocupación del Sur es poner el acento 
en la posible pertinencia, dentro del contexto del pensamiento y  el dis­
curso sobre los derechos humanos, de la evaluación moral de las leyes 
existentes o potenciales que especifiquen derechos; la principal preocu­
pación del Este todavía se puede ver como la de exigir, dentro de ese 
mismo contexto, que se respete la distinción entre deseabilidades y de­
rechos en términos en general similares, digamos, a aquellos que se 
utilizan en el pensamiento y la práctica legales. Y  entonces surge una 
manera bastante obvia no sólo de conciliar sino incluso de combinar 
esas inquietudes en la siguiente propuesta: que hay un derecho humano 
a disfrutar de 0 cuando hay un argumento moral suficientemente sólido 
que muestra que el interés humano por tener 0  merece reconocimien­
to y  protección legales especiales, y  ese reconocimiento y  esa protec­
ción son factibles desde un punto de vista práctico. Tal vez dentro de 
la práctica moral algo pueda salvar la distinción subrayada por el Este 
y en términos aceptables para él; pero sea así literalmente o no, la pro­
puesta combinada sugiere que ese hueco se podría "llenar" consideran­

7 H. L. A. Hart, "Bentham on Legal Rights", en A.W.B. Simpson (comp.), Oxford Essays in  
Jurisprudence, Oxford University Press, Oxford, 1973, en la p. 200.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 131

do la práctica legal potencial sugerida por algún argumento moral sufi­
cientemente fuerte.

Las dudas comunes en cuanto a la efectividad práctica del pensa­
miento moral son curiosamente ambiguas sobre este punto. Por un 
lado, esas dudas podrían estimular la reflexión en tomo a la importan­
cia potencial de encarnar en la legislación ciertos tipos de considera­
ciones morales: el Este y el Sur podrían coincidir en este punto, aunque 
provengan de diferentes direcciones. Por otro lado, las dudas comunes 
podrían adoptar una forma ignota al sugerir la idea de que las reflexio­
nes morales son de poca relevancia práctica aun en términos de promo­
ción de una legislación basada en ellas. Pero hasta los más escépticos 
del Este sobre este asunto seguramente tendrían que examinar si im ­
porta que los actos legislativos pertinentes sean provocados por consi­
deraciones morales.

4. Griffin y yo compartimos claramente una preocupación por el in­
flamiento sureño; incluso, él podría quejarse de que la propuesta que 
yo acabo de plantear podría favorecer dicho inflamiento dado que la 
propuesta deja la noción de derechos humanos "casi carente de crite­
rios";8 tal vez hasta podría proseguir para relacionar ese supuesto de­
fecto con otro: el de la falta de cualquier teoría "sustantiva"9 de los de­
rechos humanos, de cualquier teoría sustantiva que determine el uso 
legítimo del "término teórico"10 "derechos humanos". Lo que es más 
pertinente en este contexto, sin embargo, es el hecho de que la manera 
preferida de Griffin de controlar la propensión sureña conlleva un re­
chazo sutil de la contestación obvia a la pregunta sobre quiénes tienen 
derechos humanos.

La propia idea rectora de Griffin11 puede parecer bastante clara: "que 
vemos los derechos humanos como protecciones de nuestra agencia nor­
mativa", una idea que se puede desglosar en "componentes más claros" 
como sigue:

Para ser un agente, en el sentido más pleno del que seamos capaces, te­
nemos (primero) que elegir nuestro propio camino por la vida, esto es, 
no ser dominados o controlados por alguien o algo más (llamemos a 
esto "autonomía"). Y  (segundo) nuestra elección debe ser real: debemos

8 J. G riffin, On Human Rights, p. 14.
9 Ibid., p. 20.

10 Ibid., p. 18.
11 Ibid., p. 33.



132 Ma r k  Pl a t t s

tener al menos cierto mínimo de educación e información. Y  habiendo 
elegido, debemos entonces ser capaces de actuar; esto es, debemos tener 
cuando menos la provisión mínima de recursos y capacidades que esto 
suponga (llamemos a todo esto "provisión mínima"). Y  nada de lo ante­
rior sirve si alguien luego se interpone en nuestro camino; así (en tercer 
lugar) los otros tampoco deben usar la fuerza para impedirnos perseguir 
lo que vemos como una vida que vale la pena (llamemos a esto "liber­
tad").

Con base en esa idea de "agencia normativa" -también denomina­
da de “personeidad individual”- , Griffin intenta mostrar cómo “pode­
mos generar la mayor parte de la lista convencional de derechos huma­
nos": a la vida, a la seguridad personal, a tener voz en las decisiones 
políticas, a la libre expresión, a reunirse, a la libertad de prensa, a la l i ­
bertad de culto, a la educación básica y la provisión mínima necesaria 
para poder existir como persona, y  a no ser torturado. Sin embargo, ese 
proceso de generación deja muchos derechos humanos "todavía dema­
siado indeterminados".12 En la mayoría de los casos, corregir esto re­
querirá tomar en cuenta aquello que Griffin llama “aspectos prácticos”: 
verdades empíricas universales acerca de la naturaleza humana y las 
sociedades humanas, en especial los que atañen a los límites del enten­
dimiento y la motivación humanos. De ésta y de otras maneras, la es­
pecificación de los derechos humanos puede volverse más determinada 
y menos abstracta:13 así que podemos pasar de la expresión más abs­
tracta de esos derechos encontrados cuando simplemente articulamos 
"los valores que asociamos a la agencia" (autonomía, provisión m íni­
ma y libertad), a expresiones menos abstractas que surgen, por ejem­
plo, "como resultado de la aplicación de estas consideraciones del más 
alto nivel cada vez con mayor atención a las circunstancias", donde 
esas "circunstancias" de ningún modo se restringen en este último n i­
vel de especificación a lo universal.14

Cuando en México, en 2003, escuché las conferencias que term i­
naron convirtiéndose en el libro de Griffin, de inmediato me llamó la 
atención una dificultad que afrontaba la presentación de entonces de su 
teoría: la dificultad que planteaban los casos de lo que podríamos lla­
mar “agencia disminuida” y que a fin de cuentas Griffin ahora caracte­

12 Ibid., p. 37.
13 Ibid., p. 50.
14 Ibid., p. 38.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 133

riza como los de las "personas encarceladas en cuerpos que no funcio­
nan".15 Yo pensaba en particular en el caso de Diane Pretty y de otros 
pacientes en etapas avanzadas de la enfermedad de la motoneurona, 
pero Griffin también menciona ahora en el libro el caso de los pacien­
tes con polio.16 La dificultad que plantean estos casos es clara. El pro­
pio Griffin subraya que, en su explicación, la “palabra ‘agencia’ se usa 
de manera más o menos amplia dentro del espectro que va de la delibe­
ración al resultado, pasando por la elección y  la acción",17 y dice que 
si "una de estas partes falta, no tendremos los valores q u e .  constitu­
yen la base de los derechos humanos". De hecho, aun cuando los tipos 
de casos bajo consideración tal vez sugieren también que la explica­
ción de Griffin de los componentes de la idea de agencia normativa es 
menos clara de lo que inicialmente podría parecer, a primera vista pa­
rece como si en tales casos sólo estuviera presente la primera parte del 
segundo componente de la idea de agencia normativa: el "cierto m íni­
mo de educación e información". Digo "a primera vista" porque quizás 
haya un argumento en favor de que el tercero de los componentes, la 
"libertad", también está presente, aunque de una forma peculiarmente 
redundante: ¿cómo podrían los otros "interponerse" en lo que de todos 
modos no va a suceder? Suponiendo que esta última propuesta se de­
sarrolle de una manera convincente, ¿exactamente qué vamos a decir 
de las personas encarceladas en cuerpos que no funcionan? ¿Que ellas 
sólo tienen el cincuenta por ciento de los derechos humanos comunes? 
¿Que ellas tienen todos esos derechos, pero que sus derechos sólo com­
portan el cincuenta por ciento de su peso habitual? ¿O incluso que no 
tienen ningún derecho humano en absoluto, pues simplemente no satis­
facen la condición conjuntiva de la agencia normativa correspondiente 
a la explicación de Griffin de los componentes de la idea?

La última posibilidad es quizás lo que sugieren algunas de las ob­
servaciones de Griffin acerca del carácter de “umbral” de la noción de 
agencia tal como él la entiende:

A lo que atribuimos valor, a lo que consideramos como algo que da dig­
nidad a la vida humana, es a nuestra capacidad de elegir y seguir nuestra 
concepción de una vida que merece ser vivida. Los deficientes menta­
les plantean problemas limítrofes en este caso . Pero la vasta mayoría 
de los seres humanos adultos son capaces de alcanzar (una afirmación

15 Ibid., p. 68.
16 Ibid., p. 67.
17 Ibid., p. 48.



134 Ma r k  Pl a t t s

fáctica) este estado valioso (una afirmación evaluativa). Cualquiera que 
cruce la frontera, cualquiera que esté en cualquier grado por encima del 
umbral, estará igualmente dentro de la clase de los agentes, porque to­
dos los miembros de esa clase poseen por ello el estatus al cual le confe­
rimos un elevado valor.18

Afortunadamente -creo-, Griffin no hace suya, a pesar de todo, esa 
posible negación de los derechos humanos. Si bien acepta que, en su 
explicación del asunto, los derechos humanos no son universales en la 
clase de los seres humanos, se "restringen a la subclase de los agentes 
normativos humanos",19 también dice esto:

Está claro para mí que, sea como sea que expliquemos la personeidad y 
la posesión de derechos., una persona alerta que está encarcelada en 
un cuerpo que no funciona tiene que ser considerada como una persona 
y como poseedora de derechos. Esto es indiscutible y también puede te­
ner cabida dentro de la explicación en términos de la personeidad. Por 
el valor de la personeidad, tenemos un deber, correlativo a los derechos 
humanos, de restaurar la capacidad de actuar de esa persona. Pensamos 
así, por ejemplo, en el caso de los lisiados; construimos accesos especia­
les para ellos en escuelas, museos, salas de conciertos, etc. Y  podemos 
igualmente ayudar a las personas que están encarceladas en cuerpos que 
no funcionan; podemos, por ejemplo, convertirnos en los reemplazos 
de sus brazos y piernas; podemos convertirnos en los ejecutores de sus

18 Ibid., pp. 44-45, pero veamos también las pp. 47-48. El énfasis que pongo en quizás tam­
bién es necesario en vista de la posibilidad de que G riffin  rechace la idea de umbral usada, por 
ejemplo, por Tom L. Beauchamp y  James F. Childress cuando comentan sobre el concepto de 
capacidad. Cfr. Principles o f  Biomedical Ethics, 5a ed., Oxford University Press, Oxford, 2001, 
p. 72: "Por razones prácticas y  de políticas, necesitamos niveles de umbral por debajo de los 
cuales una persona con cierto nivel de aptitudes es incapaz. No todas las personas capaces tie ­
nen el mismo nivel de aptitud ni todas las personas incapaces tienen el mismo nivel de ineptitud, 
pero las determinaciones de capacidad clasifican a las personas en dos grupos básicos, y  con ello 
tratan a las personas como capaces o como incapaces con propósitos específicos. Por arriba del 
umbral, tratamos a las personas como igualmente capaces; por debajo del umbral las tratamos 
como incapaces en la misma medida."

Pienso que una alternativa se ejemplifica en la forma común en que usamos “ calvo”  y  “ no 
calvo": por encima del umbral todos son igualmente no calvos, pero por debajo registramos gra­
dos de calvicie. Nótese que las observaciones de G riffin  se centran en cualquiera “ que alcance 
cualquier grado por encima del umbral" y  así precisamente no en aquellos que caen en cualquier 
grado por debajo de él. De modo que, con este modelo en mente, se podría afirmar que todos los 
que están por encima del umbral son agentes por igual sin que por ello se siga que todos aque­
llos por debajo de ese umbral sean todos por igual y  totalmente, por decirlo así, no agentes.

19 J. G riffin, On Human Rights, p. 50.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 135

concepciones racionales de una vida que merece ser vivida, que tal vez
hasta incluyan una muerte por misericordia.20

Afortunadamente, digo, porque sobre los problemas morales de p ri­
mer orden sustanciales que los casos de "encarcelamiento" plantean, 
estoy casi por completo de acuerdo con Griffin; sin embargo, el proble­
ma filosófico es otro: si la teoría de Griffin de los derechos humanos lo 
autoriza a decir las cosas "indiscutibles" que él y  yo quisiéramos decir 
sobre estos casos. Estos casos no le plantearían ningún problema filo­
sófico a la explicación de Griffin, claro está, si él estuviera dispuesto a 
limitarse en estos casos -en un espíritu del Este aunque tal vez contro­
vertido- a decir únicamente que si bien es de verdad muy deseable que 
tratemos de ayudar a los encarcelados a "restaurar su capacidad de ac­
tuar" -o  al menos algo por el estilo- aún así no se trata de que tenga­
mos un deber de hacerlo, un deber "correlativo a derechos humanos", 
ni tampoco se trata de que ellos tengan alguna pretensión protegida es­
pecialmente que nos obligue a ofrecerles esa ayuda o de que tengan de­
recho a esa ayuda. Pero Griffin al parecer no está dispuesto a decir sólo 
esto.

Con todo, aunque concluye tentativamente que "los derechos hu­
manos no se deberían extender a los bebés, a los pacientes en coma 
irreversible o con demencia avanzada, o a quienes padecen deficiencia 
mental grave",21 Griffin subraya que “esta conclusión es compatible 
con que de todas maneras tenemos las obligaciones de más peso para 
con los miembros de todas estas clases", y  señala una vez más que te­
nemos "que acordarnos constantemente de la tendencia moderna des­
tructiva a convertir todas las cuestiones morales importantes en cues­
tiones de derechos, en especial de derechos humanos". Suponiendo, sin 
embargo, que nada sustancial se puede resolver mediante un contraste 
terminológico meramente estipulado entre "deberes" y  "obligaciones", 
las observaciones de Griffin aquí parecen acentuar la preocupación en 
cuanto a exactamente por qué en casos de encarcelamiento se alegra de 
hablar de "un deber, correlativo a derechos humanos", y  no se lim ita a 
hablar simplemente de "las obligaciones de más peso" para con los pa­
cientes involucrados en tales casos: palabras alegres que parecen sim­
plemente eludir la cuestión en cuanto a cómo su teoría puede dar cuen­
ta de la posesión de esos supuestos derechos.

20 Ibid., p. 67.
21 Ibid., p. 95.



136 Ma r k  Pl a t t s

5. Griffin intenta justificar lo que desea decir acerca de los casos de 
encarcelamiento, en comparación con lo que querría decir, por ejem­
plo, acerca de los casos de los niños pequeños, haciendo referencia a 
"el valor de la personeidad";22 no me queda del todo claro cómo se su­
pone que opera esa referencia.

Hay un punto que Griffin tal vez considera pertinente aquí y que se 
toca cuando dice que a veces la única vida moral a nuestro alcance su­
pone respetar valores, no promoverlos. Por "respetar" el valor de la 
vida humana, por ejemplo, quiero decir primordialmente, aunque no 
exclusivamente, que nosotros mismos no quitemos la vida a inocentes; 
por "promover" la vida, quiero decir provocar su preservación en toda 
la medida de lo posible por cualquier medio a nuestro alcance.23

Ahora bien, quizás Griffin piense que “el valor de la personeidad”, 
de la agencia normativa, es tan grande que obliga a la promoción y no 
sólo al respeto: pero no está claro por qué piensa esto, si acaso lo hace, 
ni cuáles serían las consecuencias de pensar así para la cuestión especí­
fica de los derechos de los otros.

Más esclarecedoras son las observaciones de Griffin en el contexto 
de su escepticismo cauteloso sobre la idea de que hay una "división ní­
tida"24 entre elementos positivos y  negativos en la mayoría de los de­
rechos humanos. Sobre el conflicto de este tipo de derechos implíci­
to en los casos de detención sin un proceso ju d ic ia l en un contexto de 
amenazas terroristas, en los cuales la libertad de personas inocentes de 
hecho detenidas entra en conflicto con los derechos a la vida y a la se­
guridad personal de la población c iv il en general,25 Griffin dice lo si­
guiente:

No habría conflicto si el derecho a la vida fuera enteramente negativo: 
un derecho a que no se nos quite la vida sin un debido proceso, y el úni­
co deber correlativo sería de no quitarles la vida a otros. Pero el de­
recho a la vida es, yo diría, no tan restringido; incluye derechos a ser

22 Ibid., p. 67.
23 Ibid., p. 74. Griffin recurre aquí a una distinción caracterizada en diferentes términos por 

Phillip Pettit en "Consequentialism", en Peter Singer (comp.), A Companion to Ethics, Blackwe- 
ll, Oxford, 1991; una distinción subrayada de manera sim ilar se ha de encontrar en un contex­
to ligeramente más complicado en Platts, M ora l Realities, Routledge, Londres y  Nueva York, 
1991, pp. 96-97. [Versión en castellano: Realidades morales, trad. Isabel Stellino y  Antonio Zi- 
rión, Paidós/Instituto de Investigaciones Filosóficas, UNAM, 1998.]

24 J. Griffin, On Human Rights, p. 223.
25 Ibid., p. 60.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 137

rescatados y a la protección en ciertas circunstancias. Creo que el resca­
te y la protección deberían verse como partes del derecho original a la 
vida, no como derechos adicionales. Lo mismo es cierto del derecho a 
la seguridad personal: un gobierno que se hace a un lado y es testigo de 
constantes ataques violentos a sus ciudadanos estaría faltando a su de­
ber, un deber correlativo al derecho a la seguridad.26

Y  más adelante, al considerar el "tema de acalorada discusión"27 de 
un derecho a la muerte, entendido como "un caso de los derechos anti­
paternalistas generales a la autonomía y la libertad",28 G riffin  señala lo 
siguiente:

¿Acaso lo que valoramos en la libertad es meramente la no negación de 
la búsqueda o, algo más plenamente, capacidad de buscar? [...] Creo 
que la explicación más convincente de lo que valoramos en la libertad 
es la más generosa. Valoramos no meramente las capacidades de agen­
cia, sino su ejercicio. [ . ]  El derecho a la libertad exige suministrar pró­
tesis a los lisiados y perros guía a los c iegos. [El derecho] exige algún 
tipo de restauración de las capacidades necesarias para ejercer la agen­
cia, si se han perdido. Los casos de encarcelamiento plantean problemas 
especiales aquí, pero todavía caen bajo los mismos principios. Las pró­
tesis no les ofrecen ninguna ayuda. Actualmente, la única ayuda equiva­
lente es que alguien más actúe como los brazos y las piernas del pacien­
te aun cuando la intención del paciente al mover las extremidades, si 
fuera capaz de hacerlo, sería suicidarse.29

Pero, por sugestivo que suene todo esto, me parece curiosamente 
irrelevante para el tema de discusión que aquí nos ocupa.

El último pasaje que acabo de citar se sitúa explícitamente en el 
contexto de examinar la pregunta "¿A qué da derecho un derecho a 
morir?",30 y en los dos últimos pasajes citados se presume haber es­
tablecido la existencia del derecho pertinente -a  la vida y a la muer­
te, respectivamente-: en ambos casos, lo que a Griffin le interesa es el 
contenido del derecho en cuestión, en especial en términos de qué de­
beres correlativos exactamente impone a otros, y  de un modo aún más

26 Ibid., p. 290, n. 10.
27 Ibid., p. 223.
28 Ibid., p. 222.
29 Ibid., p. 224.
30 Ibid., p. 223.



138 Ma r k  Pl a t t s

especial en términos de qué deberes correlativos para ayudar a los po­
seedores de derechos a ejercer sus derechos se imponen exactamente 
con ello, y  por último en términos de qué deberes correlativos de ayu­
dar a los pacientes en casos de encarcelamiento a ejercer sus derechos 
se imponen exactamente. Pero esto malinterpreta el desafío que los ca­
sos de encarcelamiento plantean a la explicación de Griffin, el desafío 
que precisamente pone en duda la idoneidad de esa postura para expli­
car cómo los pacientes en casos de encarcelamiento tienen derechos 
humanos. El propio Griffin dice antes lo siguiente:

Hay dos sentidos de agencia que nos interesan principalmente. Está el 
tipo de agencia que nos hace poseedores de derechos humanos -a saber, 
nuestras capacidades para la autonomía y la libertad- y está el tipo de 
agencia que los derechos humanos tienen por objeto proteger -esto es, 
no sólo la posesión de estas capacidades, sino también su ejercicio.31

El problema que plantean los casos de encarcelamiento, sin embar­
go, no es, o no es de manera primordial, sobre la cuestión de qué exac­
tamente cuenta como la "protección" requerida del segundo tipo de 
agencia en tales casos, sino, más bien, sobre el hecho de que los pa­
cientes en esas circunstancias no parecen ejemplificar el primer tipo de 
agencia y así, según la explicación que Griffin da de la noción, no pare­
cen ser poseedores de derechos humanos.

6. Al principio, Griffin dice que “por la palabra ‘humanos’ en la fra­
se "derechos humanos" deberíamos entender, en líneas generales, un 
agente humano en condiciones de funcionar";32 no es sorprendente, en­
tonces, que los humanos con "funcionamiento" disminuido puedan lle­
gar a constituirse en dificultades para su teoría. De hecho, hasta parece 
que tales humanos no tienen que ser nada fuera de lo ordinario:

Los niños se convierten en agentes sólo con el paso del tiempo, y sole­
mos requerir un buen tramo de los años adultos para formular objetivos 
maduros y tener tiempo de realizar algunos de los más importantes. Y 
mucha gente en la vejez naturalmente pierde algunas de las facultades 
de agencia, y a menudo los logros principales de su vida ya quedaron

31 Ibid., p. 64; véase también la nota 2 de la página 291: "lo  que importa para la posesión de 
derechos humanos es tener la capacidad presente para la agencia normativa; lo que esos dere­
chos protegen es tanto la capacidad para la agencia normativa, como su ejercicio".

32 Ibid., p. 35.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 139

atrás. Esto difícilmente significa que ya no haya un argumento moral en 
favor de cuidar a los ancianos, aunque la agencia tal vez desempeñe un 
papel menor en ello.33

Las opiniones bien podrían d iferir en cuanto a qué consecuencias de 
la explicación que Griffin da sobre quiénes tienen derechos humanos 
son las menos agradables; donde podría haber menos divergencia, es­
pero, es en torno a la mejor manera de evitar estas consecuencias des­
agradables -es decir, complementando la explicación "trin ista" de G ri­
ffin planteada en términos exclusivamente de los tres componentes de 
la agencia normativa en condiciones de funcionar, con otros tipos de 
consideraciones para lograr "una explicación más pluralista".34 Posi­
bles candidatas a tales consideraciones complementarias serían, diga­
mos, aquellas que invocan las nociones de necesidades, de intereses o 
incluso de vulnerabilidades.

Griffin examina, por ejemplo, una propuesta proveniente de la obra 
de Joseph Raz sobre los derechos: un derecho humano surge cuando 
hay intereses humanos universales suficientes para justificar que se im­
pongan a otros los deberes correlativos.35 Griffin sugiere que esta pro­
puesta no proporciona una condición suficiente para la existencia de 
un derecho, ni siquiera cuando se complementa con el requisito de que 
los deberes así introducidos sean de un tipo particular (los deberes ca­
racterizados, en términos de una famosa noción de Raz, como deberes 
que proporcionan "razones excluyentes"):36 el uso de esta propuesta 
nos llevaría de vuelta al “inflamiento” de los derechos humanos. Para 
mostrar esto, Griffin recurre a uno de sus ejemplos favoritos:

Uno de los miembros de un matrimonio fallido [ . ]  podría tratar al otro 
de una manera fría y cruel, y con los años el sufrimiento causado al otro 
miembro de la pareja podría ser equivalente a algo mucho peor que un 
breve periodo de tortura física. Sin embargo, simplemente por ser cruel, 
el primer miembro de la pareja no está vulnerando los derechos huma­
nos del otro.37

33 Ibid., p. 101.
34 Ibid., p. 51.
35 Ibid., p. 54; véase los puntos de vista de Raz en su libro The M ora lity  o f Freedom, Claren- 

don Press, Oxford, 1986, cap. 7.
36 Caracterizado por G riffin, On Human Rights, p. 55, como "el tipo de razón que excluye 

que se tome en consideración cierto espectro de otras razones".
37 Ibid., p. 52.



140 Ma r k  Pl a t t s

Si ese trato cruel fuera suficiente para considerar que se vulneran 
los derechos humanos, éstos "se extenderían hasta llenar la mayor par­
te de la esfera del bienestar";38 sin embargo, yendo más al grano, para 
evitar ese mismo defecto la propuesta complementada extraída de la 
obra de Raz tiene que especificar, sobre el espectro que va desde que 
uno de los cónyuges sea ligeramente desagradable con el otro hasta el 
comportamiento más dañinamente cruel de ese cónyuge, el punto en el 
cual "alcanzamos intereses que producen un deber excluyente".39 G ri­
ffin piensa que su propia explicación es de algún modo la que mejor lo­
gra especificar el punto en ese espectro donde surgen los problemas de 
derechos humanos: "cuando la crueldad empieza a minar la capacidad 
del otro para funcionar como agente, lo cual seguramente sucederá en 
algún punto".40 Griffin usa un ejemplo similar para criticar los intentos 
de basar al menos algunos derechos humanos en algunas "necesidades 
especialmente fundamentales",41 en algunas de las cosas que los seres 
humanos necesitan para no ser dañados. El daño específicamente para 
los seres humanos, dice él, "se extiende mucho más allá de cualquier 
fundamento mínimamente convincente de los derechos humanos":

Podemos dañar a alguien siendo continuamente crueles con esa persona;
de hecho, muchas veces podemos hacer más daño de esa manera, lo cual
no constituye una vulneración de sus derechos, que negándole alguna l i­
bertad menor, que sí lo sería.42

Así, si se quiere evitar un “inflamiento” inaceptable, cualquier ex­
plicación de por lo menos algunos derechos humanos en términos de 
necesidades tendrá que dar cuenta precisamente de qué tipos de daños 
producidos por no atender necesidades vulneran derechos humanos, o 
en qué tipos de circunstancias las necesidades generan esos derechos.

Aún así, el interés de alguna "explicación más pluralista" -una ex­
plicación más disyuntiva por decirlo así- sigue siendo bastante claro 
a la luz de los casos de encarcelamiento. Estar encarcelado de ningún 
modo entraña, por ejemplo, la ausencia de intereses o necesidades o

38 Ibid., p. 55.
39 Idem.
40 Ibid., p. 56.
41 Ibid., p. 88.
42 Ibid., p. 90.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 141

vulnerabilidades; más bien puede ocurrir todo lo contrario. El encarce­
lamiento puede generar, por ejemplo, un interés irresistible por morir 
-quizás en parte por la vulnerabilidad insoportable de quien está encar­
ce lado-junto con una necesidad desesperada de asistencia para lograr­
lo. Griffin parece estar de acuerdo en que hablar de derechos humanos 
correspondientes en casos de este tipo no representa ninguna amena­
za de inflamiento inaceptable del discurso, ninguna amenaza de pre­
sunción de condiciones supuestamente suficientes y demasiado débiles 
para tener estos derechos; pero las restricciones al discurso que su teo­
ría "trin ista" permite en tales casos parecen ir en contra de ese acuerdo, 
con lo cual representan un “desinflamiento” inaceptable del discurso 
sobre los derechos humanos a través de un fortalecimiento exagera­
do de las condiciones necesarias para poseerlos. Esta tensión en lo que 
Griffin piensa sobre estos asuntos podría acentuar la sospecha de que 
él trata de apartar con demasiada rapidez varias consideraciones candi- 
datas a participar en explicaciones más pluralistas exagerando las difi­
cultades conceptuales que entrañan; tal vez sea más instructiva, sin em­
bargo, una duda en cuanto al alcance efectivo de la principal queja de 
Griffin acerca de tales explicaciones.

La propuesta hecha aquí y  cuyo objeto era reconciliar las preocupa­
ciones legítimas del Este y el Sur equivalía a esto: hay un derecho hu­
mano a disfrutar de 0 cuando hay un argumento moral suficientemente 
fuerte en favor de dar reconocimiento y protección legales especiales al 
interés humano en tener y ese reconocimiento y esa protección son 
factibles desde un punto de vista práctico independientemente de que 
sean innovadores o continuados. Por el momento no importa, cuando 
se habla de este "interés humano", si éste se interpreta en términos lo 
suficientemente específicos para que la propuesta hecha sea candidata 
a cumplir algún papel complementario dentro de una explicación más 
pluralista, o si se interpreta como un término global que abarca otras 
nociones más específicas -como las de los componentes de la agencia 
humana, de (otras) necesidades básicas, quizás incluso de ciertas vu l­
nerabilidades o dependencias humanas- que se han de emplear den­
tro de las propuestas componentes de alguna explicación más pluralis­
ta. Lo que sí importa ahora es esto: el respeto por la preocupación del 
Este acerca, digamos, del inflamiento requiere que la propuesta hecha 
sea entendida dentro del contexto de pensamientos conocidos suficien­
temente obvios acerca de las consideraciones que hacen cuando menos 
prim a facie indeseable que algún asunto moral reciba reconocimiento



142 Ma r k  Pl a t t s

legal, encarnación en la ley o imposición de leyes. Esas consideracio­
nes abarcan, digamos, desde dificultades probables demasiado frecuen­
tes de epistemología legal que surgirían para cualquier intento de im ­
posición de ese tipo, hasta las consecuencias inevitables e indeseables 
de intentos de fortalecer o favorecer legalmente de una manera más o 
menos arbitraria uno de los cuernos de un dilema dado, de sacrificar 
más o menos arbitrariamente las consideraciones evaluativas que son 
de hecho incompatibles en la práctica con la imposición legal de las 
consideraciones que favorecen ese cuerno. Y  esto importa ahora por­
que habría un argumento contundente en contra de cualquier propuesta 
bastante general para hacer cumplir legalmente nuestro rechazo moral 
de la crueldad humana en general o de sus formas quizás más especí­
ficas dentro de lo que se podría denominar “matrimonios Carlyle”43 en 
particular; lo que se perdería, por ejemplo, con cualquier intento gene­
ral por v ig ila r lo personal y  lo privado es bastante claro. Según la pro­
puesta planteada aquí, eso es más que suficiente para mostrar que la 
malicia humana en general o incluso tales acciones crueles dentro del 
matrimonio no son, al menos en general, un problema de derechos hu­
manos.

Si, en cambio, dirigimos la atención a las circunstancias en las cua­
les ese argumento en contra de la intrusión legal deja de ser contun­
dente, la importancia de tener una explicación más pluralista que la de 
Griffin reaparece -y  lo hace, además, de una manera bastante compa­
tible con las inquietudes del Este. Considérese, por ejemplo, cuándo la 
crueldad humana adopta una forma en la que podemos no estar segu­
ros de si algún grado de lo metafórico está involucrado al describirla en 
términos de "tortura".44 Desde luego, cualquier posible destrucción de 
las capacidades de otra persona para ser agente sería una consideración 
crítica aquí, pero no sería la única posible; las cosas hechas sin tener 
en cuenta las necesidades vitales básicas de alguien que de todas ma­
neras carece de tal agencia, o sacando ventaja deliberadamente de las 
vulnerabilidades especiales de esa persona, seguramente pueden vu l­
nerar sus derechos humanos, y  pueden hacerlo aun cuando no se trate 
de "restaurar" o "rescatar" su capacidad para la agencia, pues nunca la

43 "Estuvo muy bien de parte de Dios dejar que Carlyle y  la señora Carlyle se unieran el uno 
al otro en matrimonio, y  con ello se amargara la vida sólo a dos personas en lugar de a cuatro." 
Samuel Butler, Letters Between Samuel Butler and Miss E.M.A. Savage 1871-1885 (1935), 21 
de noviembre de 1884.

44 Cfr. J. G riffin, On Human Rights, p. 52.



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 143

ha tenido, ha estado encarcelado desde el nacimiento.45 La pura ficción 
puede ser más agradable aquí. En un cuento de Roald Dahl, después de 
lo que se imagina bien podría haber sido un matrimonio Carlyle de casi 
toda la vida, el marido sólo subsiste en la forma de su cerebro preser­
vado en algún líquido que lo mantiene en funcionamiento, la única co­
nexión externa es con el único ojo del marido que sigue funcionando, 
el cual flota en la superficie del líquido en cuestión; la casi viuda dis­
fruta pasar el tiempo echándole el humo de su cigarrillo directamente 
al ojo que flota. Espero que la analogía con las crueldades incalifica­
bles hacia quienes están encarcelados en la vida real sea bastante cla­
ra, aun cuando -como sucedió con Diane Pretty- esas crueldades sean 
repartidas a diestra y siniestra por los miembros supremos de la ju d i­
catura británica. Espero también que este ejemplo del tipo de forma en 
que las vulnerabilidades especiales creadas precisamente por la falta 
de agencia pueden no obstante determinar ciertos derechos humanos 
sea también bastante claro: el tipo de forma, esto es, distinguido a tra­
vés de un argumento moral decisivo que establece que ciertas cruelda­
des con la gente son merecedoras de especial penalización legal, pese 
al hecho de que esas crueldades no pueden hacer nada por mermar los 
poderes activos de sus víctimas ya que esos poderes de todas maneras 
están ausentes y de todas maneras quizás nunca se acercaron siquiera a 
ningún umbral factible para poder usar la noción de agencia normati­
va. En contra de Griffin, pero usando sus propios términos, el asunto es 
bastante claro: las personas pueden ser más, o menos, que agentes; sus 
cuerpos más, o menos, que instrumentos de agencia; sus mentes más, o 
menos, que refugios de sus deliberaciones prácticas. Personas, los po­
seedores de derechos humanos, es decir, no meramente lo que podría 
llamarse "animales humanos".

Pero esos mismos términos pueden ser tan engañosos.
7. Algunos quizás podrían querer decir que las diferentes maneras 

comparadas aquí de tratar de evitar el inflamiento sureño de los dere­
chos humanos son de hecho de naturalezas bastante diferentes; la de 
Griffin a través de una limitación sustantiva en el contenido admitido 
dentro de su teoría base, la mía a través de una restricción formal de 
las atribuciones de tales derechos. La limitación de Griffin al conteni­
do admitido presupone otra, a los rasgos de las personas a las que se les

45 Es d ifíc il ver cómo el apelar a alguna noción de "promover" el valor de la agencia -véanse 
las observaciones de G riffin  citadas antes al comienzo de la sección 5 -  podría llenar el hueco en 
este punto en la explicación de G riffin  sin traer consigo consecuencias claramente inaceptables.



144 Ma r k  Pl a t t s

permite cumplir un papel base dentro de su teoría: la lim itación mis­
ma que trae consigo, al parecer en exceso de uno de los propios deseos 
de Griffin, una reducción de los miembros de la clase de los conside­
rados poseedores de derechos humanos. He tratado de mostrar que los 
intentos de Griffin por corregir eso, por hacer que las consecuencias de 
su teoría se conformen a sus deseos, adoptando una posición "genero­
sa" en el asunto de los contenidos de los derechos humanos cuya a tri­
bución es apoyada por su teoría, son fallidos. En cambio, la estrategia 
adoptada aquí puede permitir el pensamiento de que los poseedores de 
derechos humanos son personas que han de ser situadas dentro de una 
selección menos estricta de rasgos pertinentes de personas, con lo cual 
se abre la posibilidad de evitar la reducción excesiva de los miembros 
de la clase de los considerados poseedores de derechos humanos.

Un breve artículo no puede esperar competir en términos de exhaus- 
tividad con la admirablemente detallada discusión de James Griffin en 
todo un libro; aun así, sin duda tiene que suscitarse el pensamiento de 
que el silencio aquí en cuanto a exactamente qué rasgos adicionales 
de las personas son considerados pertinentes para determinar la clase 
de poseedores de derechos humanos desentierra una amenaza de infla­
miento, ahora precisamente de los miembros de esa clase: de manera 
que incluya, quizás, a bebés, pacientes en coma irreversible, pacientes 
con demencia avanzada, los que padecen graves deficiencias mentales, 
quizás los no nacidos, quizás incluso los miembros de otras especies. 
Responder que los casos mencionados son una muy extraña mezco­
lanza, aunque sin duda es cierto, no viene al caso aquí pues la manera 
más obvia de separar entre ellas las diferencias pertinentes de las que 
no son pertinentes consistiría justamente en explicar qué rasgos exac­
tamente de las personas se consideran pertinentes para pertenecer a la 
clase de poseedores de derechos humanos. De todos modos, como esto 
tiene que esperar hasta otra ocasión, mientras tanto cabría mencionar 
la posibilidad de que más verdades sobre los derechos en general den 
pie a más restricciones dentro de la especificación de las condiciones 
que deben satisfacer los poseedores de derechos humanos en particular. 
David Wiggins, por ejemplo, ha escrito lo siguiente:

hay un derecho-pretensión abstracto o una titularidad abstracta a x en 
las condicionesC sólo cuando x es algo cuya negación o eliminación en 
las condiciones C da (y se puede reconocer que da) parte de una razón 
o toda una razón a la persona que sufrió la privación o negación, y  una



¿Qu ié n e s  t ie n e n  d e re c h o s  h u m a n o s? 145

razón admisible y públicamente sostenible dentro de S [la moralidad 
social de su sociedad], para reconsiderar su apego a las normas de re­
ciprocidad y  cooperación sustentadas por S.46

En una veta sim ilar aunque tal vez más accesible, Bernard W illiams 
sostuvo que los derechos "son un tipo distintivo de razones éticas, y  se 
explican mejor en términos de garantizar expectativas".47

Mientras esas teorías no se vinculen de una manera demasiado es­
trecha con una teoría de los derechos planteada puramente en los tér­
minos excesivamente individualistas de algún contrato social (im agi­
nario o de otra naturaleza) -mientras, por ejemplo, no se presuma que 
las pretensiones, demandas, quejas pertinentes y el retiro de éstas sólo 
pueden provenir legítimamente de aquel cuyos derechos aparentemen­
te no han sido respetados-, entonces quizás sean suficientemente acep­
tables, así como suficientes para descartar al menos algunos de los ca­
sos mencionados que amenazan con volverse "poseedores de derechos 
humanos", sin al mismo tiempo descartar en cuanto tal el tipo de caso 
de encarcelamiento que Diane Pretty ejemplifica. Las nociones de una 
expectativa y de una respuesta razonada socialmente cuando aquella no 
se garantiza o respeta no tienen ningún uso en relación con los no na­
cidos, los bebés, los que padecen graves deficiencias mentales de por 
vida, o los miembros de otras especies -aunque no se puede subrayar 
demasiado que, como G riffin  insiste también, esto no significa que no 
haya problemas morales importantes acerca de cómo los tratamos o in­
cluso de nuestras relaciones con ellos. Que no sean poseedores de dere­
chos, y  por lo tanto no poseedores de derechos humanos, no implicaría 
que caen fuera del ámbito de toda consideración moral.

Recepción: 08/12/2009 Aceptación: 05/08/2010

46 “ Claims o f Need” , en su versión modificada, publicada en David Wiggins, Needs, Valúes, 
Truth, Blackwell, Oxford, 1987, pp. 1-57, en las pp. 31-32.

47 Bernard W illiams, Ethics and the Lim its o f  Philosophy, Fontana/Collins, Londres, 1985, 
p. 216, n. 20.


