CUANDO EL CONSENTIMIENTO

NO IMPORTA.
UN DEBER PARCIAL DE OBEDIENCIA AL DERECHO

Josep M. Vilajosana™

Resumen

Las doctrinas que defienden el deber de obediencia al derecho consideran que
este deber es universal: afecta a todos los individuos de un Estado. Quienes se
oponen suelen considerar que en ningiin caso tendriamos un deber de obediencia
al derecho. En este trabajo se sostiene que hay un espacio intermedio entre am-
bas posiciones. Las posiciones voluntaristas sirven para justificar ese deber res-
pecto a quienes dan su consentimiento expreso al Estado. El grueso de este traba-
jo, sin embargo, s¢ centra en las posibilidades que presentan algunas doctrinas no
voluntaristas (utilitarismo, autoridad como servicio, deber institucional y deber
natural). Veremos que de todas cllas se pueden extracr buenos argumentos para
considerar que, para algunos individuos o respecto a determinadas cuestiones, es
posible fundar el deber de obediencia al derecho.
Palabras clave: Obediencia al derecho, deberes, voluntarismo, utilitarismo.

Abstract

The doctrines that defend the duty of obedience to the law consider that this
duty is universal: it affects the individuals of a State in all of them. That one who
opposes to it usually considers that under no circumstances we would have a duty
of obedience to the law. In this work, the author holds that there is a space in the
middle of both positions. The voluntarist positions are useful to justifying this
duty with respect to those persons who give the State their express consent. The
thickness of this work, however, focuses on the possibilities that present some
non voluntarist doctrines (utilitarianism, authority as a service, institutional duty
and natural duty). We will see that of all them they appear good arguments in or-
der to consider that, for some individuals or with respect to determinate questio-
ns, it is possible to justify the duty of obedience to the law.
Keywords: Obedience to the Law, duties, voluntarism, utilitarianism.

La aspiracion de las doctrinas que intentan justificar el deber de
obediencia al Derecho es la de aportar buenas razones para con-

" Universidad Pompeu Fabra.

ISONOMIA No. 30 / Abril 2009



118 JOSEP M. VILAJOSANA

siderar que tal deber es de caracter universal, es decir, que afecta a to-
dos los individuos adultos y mentalmente sanos que se hallan bajo la
autoridad de un determinado Estado.

Expresada esta aspiracion en esos términos, cabe oponerse a ella de
dos modos distintos. Una manera seria la utilizada, por ejemplo, por el
anarquismo filosofico, segiin el cual en ningun caso tendriamos un de-
ber de obediencia al Derecho, puesto que los seres humanos tenemos
el deber de ser autdbnomos, con lo cual no podemos aceptar un deber de
obedecer las normas de una autoridad heteronoma (Wolff, 1970). Otra
forma, consistiria en aceptar que unicamente en algunos casos, las ra-
zones aportadas por aquellas doctrinas permiten justificar el deber de
obediencia, bien sea en relacion con algunas personas, bien sea en re-
lacion con determinados contendidos normativos. Si esto es asi, enton-
ces, hay un espacio intermedio entre las doctrinas que pretenden la jus-
tificacion del deber universal y el anarquismo. Este trabajo explora este
espacio intermedio, a través del analisis de algunas posiciones no vo-
luntaristas.

Son conocidas las dificultades que deben afrontar las doctrinas vo-
luntaristas, que se caracterizan por entender que el consentimiento de
los afectados por las normas juridicas es lo tnico relevante para que
exista una obligacion de obedecer el Derecho. Cuando se hace hinca-
pié en que esas obligaciones deben ser voluntariamente asumidas por
todos siempre se corre el mismo riesgo: que haya alguien que no haya
prestado ni esté dispuesto a prestar su consentimiento sea €ste expre-
so, tacito o hipotético (Vilajosana, 2007: 128-133). Ahora bien, de ello
no cabe inferir que el consentimiento no juega ningun papel en la jus-
tificacion de la obligacion de obedecer al Derecho. De hecho, muchas
personas prestan ese consentimiento informado (por ejemplo, los jue-
ces). En tales casos, existe una buena razon para considerar que estos
sujetos quedan vinculados por esa obligacion.

Si las teorias que ponen el acento en la necesidad del consentimiento
tienen problemas para justificar una obligacion universal de obedien-
cia, y sl no parece convincente la defensa del anarquismo (véase Ed-
munson, 1998), entonces no queda mas remedio que explorar las posi-
bilidades de las teorias no voluntaristas.

T Aunque a veces se distingue entre ‘obligacion’y ‘deber’, aqui emplearé ambos términos de
manera indistinta. También usaré como sinénimas las expresiones ‘deber de obediencia’ y ‘obli-
gacion politica’.



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 119

Una teoria es no voluntarista si sostiene que los principios que justi-
fican el deber de obediencia son independientes de la eleccion o volun-
tad de los destinatarios de las normas. Hay diversas concepciones no
voluntaristas. En lo que sigue analizaré en primer lugar dos teorias que
pueden ser denominadas instrumentalistas en el sentido de que para
ambas lo importante a estos efectos es si con el deber de obediencia se
obtiene algun tipo de ventaja. Estas teorias se pueden identificar con el
utilitarismo y con quienes defienden que la autoridad se justifica por-
que presta un servicio. Mas tarde tomaré en cuenta algunas doctri-
nas que tienen que ver con la defensa del deber de obediencia por la
posicidon que ocupan los ciudadanos en una sociedad. Terminaré este
breve recorrido tomando en consideracion algunas teorias que recha-
zan tanto el consentimiento, como el rol de la persona en la sociedad
como fuentes de la obligacion politica. Son las defensoras de la obli-
gacion politica en términos de deber natural, bien sea porque éste deri-
ve del Derecho natural o bien sea porque se infiera del deber de apoyar
nstituciones justas.

1. Doctrinas instrumentalistas
1.1. El argumento utilitarista

El utilitarismo es una de las doctrinas que sostienen que las accio-
nes no son buenas o malas por si mismas (como sostendrian las llama-
das doctrinas morales deontolédgicas), sino que lo son en relacion con
sus consecuencias, por lo que son llamadas doctrinas consecuencialis-
tas. Los autores utilitaristas tratan de justificar el deber de obediencia
en términos de los medios que sirven para alcanzar algin objetivo. Este
objetivo se considerara valioso debido al principio de utilidad, segun
el cual se debe maximizar la felicidad o la utilidad general. Las pala-
bras de Bentham al respecto son muy elocuentes de esta posicion: «Los
subditos deben obedecer a los reyes [...] en la medida en que los males
probables de obedecer sean menores que los males probables de resis-
tirse a obedecer» (Bentham, 1776: 56).

Aunque hay una gran variedad de utilitarismos (de actos o de reglas,
por ejemplo), existen varias criticas que se pueden hacer a cualquiera
de sus versiones. Una de las criticas filosoficas mas potentes consiste



120 JOSEP M. VILAJOSANA

en tomar conciencia de la imposibilidad de saber cuales son todas las
consecuencias de un determinado acto o de una determinada regla. La
realizacion de un acto implica la modificacion del estado de cosas del
mundo, modificacion que a su vez es causa de modificaciones ulterio-
res y asi hasta el infinito. Es imposible tener en cuenta a todas ellas.
Ahora bien, si dijéramos que so6lo algunas de esas consecuencias se de-
ben tener en cuenta, entonces necesitariamos un criterio de relevancia
para distinguir las consecuencias relevantes de las que no lo son. Si un
acto realizado en un momento t, tiene las consecuencias Cl y C2 en el
momento t, y éstas a su vez originan en un momento t, las consecuen-
cias C3, C4, C5, ;Cuales van a ser las consecuencias relevantes, las re-
lativas al momento t,, 0 al momento t; o la suma de ambos conjuntos?
Esta indeterminacion de las consecuencias de un acto (o de una regla)
es un problema para el utilitarismo, puesto que hasta que no hemos de-
terminado el conjunto de consecuencias que vamos a tener en cuenta,
no nos podemos pronunciar acerca de si un determinado acto (o regla)
ha incrementado la utilidad general o no.

Otras posibles criticas tienen que ver con consecuencias contraintui-
tivas de esta teoria. Asi, si resulta que el balance de las consecuencias
(determinadas de algin modo) fuera positivo, se podria estar justi-
ficando moralmente, por ejemplo, la tortura de un individuo o incluso
el castigo de un inocente, es decir, se estaria justificando moralmente la
instrumentalizacion de las personas, algo vetado por el imperativo ca-
tegorico kantiano (Kant: 1785).

Esto no significa que la vision utilitarista no resulte atractiva en al-
gun punto. Parece algo razonable pensar que si se tiene que justificar
la obediencia al Derecho, ésta debe ir vinculada de algun modo a que
las normas juridicas generen alglin bienestar entre la poblacion afecta-
da. Ademas, el hecho de que desde una posicion utilitarista no se entre
a juzgar la bondad o maldad de los distintos planes de vida que tengan
los individuos ofrece una imagen de neutralidad y de adecuacion a so-
ciedades pluralistas como las que vivimos, que puede hacer que enca-
Je en visiones liberales y no fundamentalistas de la sociedad. De todos
modos, no podemos desconocer los graves inconvenientes menciona-
dos, por lo que tal vez quepa buscar otras alternativas que tomando al
Estado como instrumento al servicio de las personas intenten no caer
en ellos.



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 121

1.2. La autoridad como servicio

El utilitarismo es una forma instrumental de justificar la obediencia
al Derecho. Pero hay, al menos, otra forma de intentar justificar instru-
mentalmente la autoridad, como medio para ayudar a que las personas
terminen haciendo lo que deben.

Segiin Raz, la autoridad realiza un servicio en la medida que los des-
tinatarios de las normas cumplen mejor con las razones subyacentes
de las mismas guiandose por las directrices de la autoridad que por la
propia deliberacion sobre las razones aplicables a un caso determinado
(Raz, 1979). De lo cual este autor infiere lo que ha denominado la tesis
de la justificacion normal: las autoridades son legitimas sélo si sus nor-
mas nos permiten actuar de acuerdo con las razones que han de guiar
nuestras acciones de mejor forma o de una manera mas acertada que
lo que podriamos conseguir sin ellas. Si nosotros reconocemos autori-
dad a alguien es que estamos dispuestos a tomar las normas que dicte
como razones que desplazan nuestro juicio o balance de razones. Por
ejemplo, los individuos ya tienen razones para dar una parte equitativa
de sus recursos para contribuir al bien comtn. Las autoridades simple-
mente les ayudan a cumplir con esas razones al establecer un sistema
eficiente y justo de impuestos. Lo mismo ocurriria en otros ambitos.
Los ciudadanos de un pais tendrian buenas razones para defender a sus
compatriotas de ataques externos. De nuevo, las autoridades les ayu-
dan a realizar esta defensa de una manera mas eficaz con el estableci-
miento de un ejército.

Aunque pueda guardar cierto parecido con el utilitarismo de reglas,
la tesis defendida por Raz no es utilitarista. A diferencia del utilitaris-
mo, que se caracteriza por perseguir una finalidad definida (la maximi-
zacion de la utilidad general), la 1dea de la autoridad como servicio no
se compromete acerca del tipo de razones que son relevantes, ni sobre
el objetivo que se deba alcanzar.

Las autoridades legitimas ayudan a los destinatarios de las normas
a hacer lo que ellos ya tenian buenas razones para hacer. No obstante,
para entender esta tesis es preciso destacar que lo que en ella se dice no
es de aplicacion a supuestos en los que sea mas importante para los su-
jetos decidir por si mismos que decidir correctamente. Se podria pensar
en el ejemplo de las elecciones politicas. Puede ser que un ciudadano
yerre con su voto, al darselo a una formacion politica claramente peor



122 JOSEP M. VILAJOSANA

que otras, pero eso no seria una razon para invalidarlo, ya que solemos
considerar que la virtud de las elecciones en democracia no es tanto
elegir correctamente como elegir.

1.2.1. Alcance del argumento

En favor de la tesis de Raz hay que considerar que, en los supuestos
en los que quepa tomar decisiones informadas acerca de determina-
dos asuntos, los legisladores y el gobierno, por ejemplo, pueden te-
ner una mayor informacion que el resto de los ciudadanos y puede ser
razonable que éstos suspendan el juicio confiando en que aquéllos le
prestaran un servicio mejor del que podrian obtener por su propios me-
dios.

Pero esto no tiene por qué ser siempre asi. Puede darse el caso que
para ciertas decisiones del mismo tipo que las anteriores, es decir, en
las que estén en juego cuestiones técnicas, un conjunto de expertos
en la materia esté en mejores condiciones de tomar la decision correcta
que quienes ostentan el poder en un determinado Estado. Algo asi ocu-
rre con los problemas medioambientales. Muchos Estados se han mos-
trado reacios a tomar en consideracion la opinion mejor informada de
los expertos.

Por otro lado, cabe pensar en supuestos en los que el fondo del asun-
to sobre el que haya que decidir no sea de naturaleza técnica sino mo-
ral. El entrar en guerra contra otro pais no parece ser una cuestion pura-
mente técnica. En estos casos, no se puede apelar a expertos en materia
moral y de todos modos, en el supuesto improbable de que existan, hay
pocas posibilidades de hallarlos entre las autoridades politicas. ;Consi-
deraremos justificado en estas cuestiones dejarse llevar por la decision
que tomen los gobernantes? ; Tendremos el deber de obedecerlos porque
nos prestan un buen servicio?

Estos supuestos pueden hacernos reflexionar criticamente acerca de
la posicidon de Raz, pero no necesariamente para abandonarla, sino tan
solo para redimensionar su alcance. En los casos en que o bien hay per-
sonas que son mas expertos en la materia que los gobernantes o bien
las cuestiones que hay que tratar son directamente morales, hay proble-
mas para aplicar su tesis. En otros supuestos, en cambio, la tesis puede
encajar de manera razonable. Por ejemplo, en casos que tienen que ver
con ciertos problemas de interaccion.



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 123

1.2.2. Problemas de interaccion

Entre los cometidos de todo sistema juridico se encuentra el de re-
solver problemas de interaccion. Aqui el término «interaccidon» debe
ser entendido en el sentido de que ninguna eleccion de un curso de
accion puede realizarse racionalmente sin tomar en cuenta la depen-
dencia del resultado sobre las expectativas reciprocas de los participan-
tes (Ullmann-Margalit, 1977: 7).

Algunas normas juridicas pueden ser vistas como soluciones a pro-
blemas que surgen a partir de ciertas situaciones de interaccion. En
concreto, las normas juridicas pueden ayudar a solventar el llamado di-
lema del prisionero, la dificultad en la generacion de bienes publicos y
los problemas de coordinacion (Moreso y Vilajosana, 2004: 34-38).

El problema que se da con estructuras de la forma del dilema del pri-
sionero es que al actuar racionalmente de acuerdo con el propio interés,
varias personas llegan a un resultado ineficiente, por cuanto existe un
resultado alternativo que haria que todas estuvieran mejor. Existen mu-
chas situaciones que obedecen a esta estructura. Por ejemplo, el man-
tenimiento de las promesas que constituye la base de todo el Derecho
contractual. Frente a la disyuntiva entre mantener o romper las prome-
sas es posible que el camino que indique el auto interés sea el de in-
cumplirlas esperando que los demas las cumplan. El problema es que
cada uno de los demas pensara lo mismo, con lo cual se acabara im-
poniendo la estrategia de incumplir las promesas, siendo esta solucion
claramente ineficiente, ya que todos terminaran perjudicados. Las nor-
mas juridicas pueden romper este resultado ineficiente, al establecer
sanciones para quienes no cumplan con sus promesas. La autoridad en
estos casos cumple un servicio.

Existen supuestos también muy frecuentes que dan lugar a estruc-
turas de interaccion parecidas al dilema del prisionero, pero que se di-
ferencian de éste en el sentido de que la falta de cooperacion de algu-
nos no necesariamente lleva a que todos se perjudiquen. Estos son los
casos en que aparece la figura del free rider El free rider o gorron es
aquel que se beneficia de la cooperacion de los demas sin aportar su
parte. Este es el caso de quien contamina el medio ambiente pero se be-
neficia de que muchos otros no lo hagan, o de quien no paga impuestos
mientras utiliza los servicios publicos de educacion o sanidad pagados
con los impuestos de los demas. En general, es un problema que tiende



124 JOSEP M. VILAJOSANA

a surgir en la generacidén y mantenimiento de los denominados bienes
publicos. La caracteristica definitoria de este tipo de bienes es que, a
diferencia de los bienes privados (como libros o vestidos), son indivisi-
bles, en el sentido de que una vez generados no es posible excluir a na-
die de su disfrute (con independencia de que haya o no contribuido a su
generacion). Son ejemplos de bienes publicos el alumbrado de las ca-
lles o el sistema de defensa de un pais. En estos casos, las normas juri-
dicas pueden contribuir a que se generen y mantengan los bienes publi-
cos (que todos utilizan) obligando a la cooperacion de todos. Es decir,
en estos supuestos es de interés de todos los participantes aceptar algun
tipo de coercidn, a través de sanciones juridicas, siempre que todos los
demas estén bajo el mismo sistema de coercion.

Por ultimo, los problemas de coordinacion surgen a partir de una in-
terdependencia de decisiones y, por tanto de expectativas, cuyo rasgo
distintivo es que los intereses de las partes coinciden. Ademas, la fal-
ta de cooperacion en estos supuestos no se da porque cada agente tema
que el otro no cooperara (como ocurre en el caso del dilema del prisio-
nero), sino porque hay varias alternativas diferentes de cooperacion,
frente a las cuales todos son basicamente indiferentes, sin saber cual
es la que va a adoptar el otro. Muchas situaciones de la vida cotidiana
obedecen a este esquema. Por ejemplo, la alternativa que se da entre
circular por la izquierda o por la derecha de la calzada. En estos casos,
a falta de convenciones firmemente establecidas, las normas juridicas
también pueden solventar el problema, al obligar a circular por uno de
los sentidos. Resulta indiferente cual de los dos sea; lo importante es
que todos tomen el mismo.

Los ejemplos citados bastaran para poner de relieve que las normas
juridicas prestan claramente un servicio, en el sentido que se definio
anteriormente, cuando ayudan a solventar problemas de interaccion. En
los casos de dilema del prisionero y en la creacion de bienes publicos,
contribuyendo a modificar las preferencias de los individuos. En los
supuestos de problemas de coordinacion, ayudando a asegurar expecta-
tivas. En ambas situaciones, los individuos tienen una razén poderosa
para obedecer a la autoridad, es decir, para tomar sus normas como ra-
zones que excluyen el propio balance. Por tanto, podemos concluir que
si la autoridad es capaz de crear o mantener esquemas valiosos de co-
operacion social como los que se acaban de describir, puede estar justi-



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 125

ficada la obediencia al Derecho, aun cuando de no existir éste, los des-
tinatarios de las normas hubieran hecho elecciones distintas.

En definitiva, esta posicion parece justificar de manera razonable la
obediencia a ciertas normas en ciertas situaciones, pero tampoco pare-
ce ser suficiente como para fundar un deber general de obediencia. Se
hace preciso, por tanto, seguir buscando otras opciones.

2. Deber institucional
2.1. Rasgos caracteristicos

Los deberes institucionales son aquellos que una persona tiene en
virtud del rol o papel que juega dentro de una determinada institucion.
Por ejemplo, en la institucion familiar una madre puede tener una serie
de deberes respecto de su hijo, que se justifican por el simple hecho de
ocupar ese papel y de entender cdmo funciona la institucion. Toda ins-
titucion se define a través de una serie de normas. Asi, la madre de la
que hablamos podria tener deberes como persona, deberes como madre
y deberes como ciudadana de un Estado. Los primeros podrian consi-
derarse en algun sentido «naturales», pero los dos restantes serian de-
beres institucionales: las normas que definen las instituciones de la fa-
milia o del Estado generan al mismo tiempo obligaciones. El deber de
obediencia al Derecho seria, entonces, un deber institucional que recae
en los miembros de un Estado en cuanto tales.

Quienes defienden que la obligacion politica consiste en un deber
institucional tienen en comun su antivoluntarismo. La tesis voluntarista
sostiene que nuestras obligaciones politicas pueden surgir unicamente a
partir de nuestras elecciones voluntarias. También sostienen los volun-
taristas que la mayoria de nosotros tiene de hecho obligaciones politi-
cas, nacidas precisamente de esos actos voluntarios de consentimiento.
Pero los antivoluntaristas responden diciendo que las sociedades poli-
ticas reales en las que vivimos no son asociaciones voluntarias. No he-
mos elegido donde nacemos, ni hemos elegido libremente participar en
ellas ni ser sus miembros. Estas circunstancias hacen dificil justificar el
deber de obediencia del Derecho basandose en la teoria del consenti-
miento. Quienes abogan por la idea del deber institucional diran que lo
anterior no debe preocuparnos, ya que muchos de los deberes que re-



126 JOSEP M. VILAJOSANA

conocemos tener sin problemas esta claro que no han sido voluntaria-
mente elegidos. Ello sucederia tanto con deberes generales (los que nos
corresponden por el hecho de ser personas), como con los deberes es-
peciales, que nos corresponden por el rol que ocupamos en la sociedad.
Asi, entre estos ultimos encontramos nuestros deberes como miembros
de una familia, como miembros de un grupo de amigos o como miem-
bros de una pareja.

Las anteriores indicaciones llevan a hacer una analogia persisten-
te en estos autores entre la obligacion politica y la obligacion familiar.
Podria decirse que la experiencia que tenemos de nuestras obligacio-
nes politicas es razonablemente similar después de todo a nuestras ex-
periencias en el seno de una familia. En ambos casos, las obligaciones
surgen de las relaciones sociales en las que normalmente nos hallamos,
sin que quepa encontrar actos concretos de compromiso voluntario, y
ambos casos contienen exigencias para mostrar una lealtad y un respe-
to especiales. Esta analogia mostraria que las obligaciones familiares y
la obligacién politica son parecidas de una manera muy relevante, tan-
to en la generacion como en el contenido de tales obligaciones. Seria
este parecido relevante lo que justificaria este argumento por analogia
(Dworkin, 1986: 195-96; Horton, 1992: 145-159; Gilbert, 1993: 122-
128).

Otra rasgo caracteristico de esta posicion es sostener, de diferentes
maneras pero con un nucleo comun, la idea de que para que nuestras
posiciones sobre la cuestion de la obligacion politica sean realistas tie-
nen que encajar con el supuesto indiscutible de que existe en nuestras
sociedades una experiencia moral compartida. Esta es una critica de
nuevo a las posiciones voluntaristas, ya que éstas no reflejarian esta
citada experiencia. La gente corriente no experimenta su vida politica
como voluntaria y, en cambio, experimenta muchos otros deberes de
una manera no voluntaria (como el caso aludido de las obligaciones fa-
miliares). Es éste también un argumento que es posible utilizar contra
el anarquismo filosofico. Esta ultima posicion, a la que ya aludi ante-
riormente, fue utilizada sobre todo en la década de los 70 para oponer-
se a las teorias voluntaristas, justamente aludiendo al escaso realismo
que mostraban como descripcion de lo que era en realidad la vida po-
litica. Asi, concluia el anarquismo afirmando que no existe una obliga-
cion politica general puesto que todos los argumentos esgrimidos para
justificarla tenian que enfrentar el problema de hacer compatible la au-



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 127

toridad estatal con la autonomia individual exigida por tal obligacion.
Pero si vemos las cosas desde la perspectiva del deber institucional, en-
tonces parece que el realismo respecto a las creencias de la gente esta
de su lado y no del anarquismo.

Una consecuencia de afirmar que existe una experiencia moral com-
partida es que toda tesis que quiera justificar la obligacion politica tiene
que dar cuenta del llamado «requisito de particularidad». Las obliga-
ciones de los ciudadanos como tales son de caracter especial, contienen
lealtad o compromiso respecto a la comunidad politica en la que han
nacido o en la que residen. Los deberes morales mas generales que tie-
nen contenido politico como el deber de promover la justicia o la igual-
dad no podrian justificar nuestras obligaciones politicas, puesto que es-
tas ultimas exigen una vinculacidén con nuestra particular comunidad.
El promover tales valores puede exigir el apoyo a otras comunidades,
que no sean la nuestra. Esta es una critica que se puede hacer a los de-
fensores de la idea de la obligacion politica entendida como deber na-
tural y que veremos mas adelante.

Por tultimo, la obligacién politica entendida como deber institucional
implica la vision de que tal tipo de obligacion se justifica internamen-
te, que es tanto como decir que la practica local (la constituida por deter-
minados comportamientos desarrollados en una determinada comu-
nidad) puede generar de manera independiente obligaciones morales.
Esto se puede sostener como una tesis fuerte 0 como una tesis débil.
En el sentido fuerte, esta tesis diria que para imponer genuinas obli-
gaciones no es necesario ni que éstas sean voluntariamente aceptadas,
ni consentidas, ni reconocidas, ni utiles, ni conformes con cualquier
principio externo a las propias practicas. En sentido débil, uno podria
sostener que simplemente las practicas locales determinan al menos el
contenido especifico de mucha obligaciones, es decir la conducta exi-
gida, incluyendo el contenido de nuestras obligaciones politicas, aun
cuando se requiera algun principio moral general y externo a la prac-
tica si es que debemos estar obligados a aceptar o cumplir con las exi-
gencias de la practica local. Por ejemplo, el principio de utilidad podria
indicarnos que debemos conformar nuestra conducta a los requisitos
especificos de la practica local.

Las caracteristicas que acabamos de ver definen el espacio dentro
del cual se pueden ofrecer argumentos a favor de la obligacién politica
como deber institucional. Esta posicidn se construye, por supuesto, en



128 JOSEP M. VILAJOSANA

parte al excluir las opciones del voluntarismo, el anarquismo y las teo-
rias del deber natural. Pero estas caracteristicas compartidas por distin-
tos autores requieren ademas algin argumento adicional para justificar
esa vision. Algunos de estos argumentos los veremos a continuacion,
aunque debe quedar claro por todo lo dicho antes que a tales argumen-
tos subyace la misma concepcion de la obligacion politica como una
exigencia moral especial, vinculada a una posicion social, cuyo conte-
nido esta determinado por lo que las practicas locales establezcan para
quienes ocupen esa posicion.

Puede haber distintas maneras de intentar fundamentar la tesis de
que la obligacion politica es un deber institucional. Aqui me referiré
solo a dos de ellas. Una, basada en el concepto de compromiso comun;
la otra, que podemos identificar grosso modo con algunas de las teorias
llamadas comunitaristas.

2.2. El compromiso comun

Margaret Gilbert ha acufiado la expresion «compromiso comuny»
(joint commitment) para dar cuenta de algunas actividades compartidas
por los seres humanos en una comunidad determinada. Para que exis-
ta ese compromiso comun los participantes tienen que expresar mutua-
mente de algin modo que tienen ese compromiso. La funcidn principal
de este tipo de compromisos es la de establecer un conjunto de dere-
chos y obligaciones entre los participantes en esas actividades com-
partidas que establezcan un vinculo especial entre ellos. Es importante
destacar que los compromisos de los que habla Gilbert pueden ser im-
plicitos y no necesitan ser totalmente voluntarios (Gilbert, 1993).

Esta idea se aplicaria a la obligacion politica del siguiente modo. En
la mayoria de paises, los gobernados se describen a si mismos como
una especie de sujeto plural; asi, por ejemplo, hablan de «los espafio-
les» o «los franceses», y se refieren a su pais como «nuestro paisy.
Este lenguaje expresaria, segiin Gilbert, el compromiso comun de to-
dos ellos en relacion con «su» comunidad politica y ayudaria a explicar
su experiencia moral compartida de sentir obligaciones de obediencia
y apoyo especiales respecto de su comunidad o gobierno.

Esta posicion resulta atractiva, ya que apunta a una idea intuitiva,
como es el hecho de que efectivamente de algun modo los ciudadanos



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 129

de un mismo Estado pueden tener algun tipo de conciencia de que es-
tan embarcados en un proyecto comun, como lo estan, por ejemplo, los
integrantes de una orquesta para que las piezas que interpretan suenen
lo mejor posible. Sin embargo, también es una idea que se presta a cier-
tas criticas.

Para empezar, podria decirse que no hay que confundir que alguien
sienta que tiene una obligacion con el hecho de que realmente la tenga.
El mero hecho de que los ciudadanos de un Estado hagan referencias
continuas a «nuestro» pais y tengan un vago sentimiento de deuda res-
pecto a él, no debe llevar a la conclusion de que esos ciudadanos tienen
de hecho obligaciones politicas, aunque realmente crean que las tie-
nen. Esas creencias y sentimientos pueden estar tan mediatizados por
confusiones, por ideas poco meditadas o por inducciones por parte de
otros, que dificilmente podemos reconocerlos como fuentes de obliga-
ciones.

A pesar de lo anterior, un defensor de la posicion que estamos anali-
zando podria responder diciendo que es indudable que cuando alguien
muestra una cierta disposicion a continuar en esa empresa comun, es
que de hecho esta consintiendo tacitamente. Pero esta estrategia ten-
dria que afrontar los consabidos problemas que presenta el consenti-
miento tacito (Hume, 1739-1740:105). Por lo que ahora interesa, bas-
tara con decir que el estar dispuesto a seguir en una actividad de este
tipo, aun bajo condiciones de conocimiento de todas las circunstancias
relevantes para que no pueda hablarse de engafio (algo que dificilmen-
te se puede dar en nuestras sociedades), no es lo mismo que consentir y
no puede tener las mismas implicaciones normativas.

Alguien podria decir todavia que la obligacion proviene no sélo del
hecho de que uno continua dentro de la actividad, sino por la razén de
que genera expectativas en los demas, que éstos tienen derecho a ver
cumplidas. Si con un grupo de amigos quedamos todos los sabados por
la mafiana para jugar a futbol y es una actividad continuada, puede pa-
recer razonable que si en un determinado momento decido no ir, los de-
mas compafieros se sientan defraudados y entiendan que yo tenia una
cierta obligacion, basada en lo que la propia Gilbert denomina «com-
prension tacitay entre los amigos. En estos casos, efectivamente parece
razonable suponer que hay obligaciones de los participantes, pero por-
que se trata de actividades basadas en un contacto personal, directo y
continuado entre amigos, en las cuales es de suponer que se han dado



130 JOSEP M. VILAJOSANA

genuinas expresiones de compromiso comun de seguir con el partido
de futbol semanal. Si en este ejemplo nos parece razonable que surjan
obligaciones reciprocas, no es porque en €l se generen simples expec-
tativas, sino por el hecho de ser actividades con ciertas caracteristicas,
es decir, porque son actividades personales y directas.

Tomemos, en cambio, un ejemplo en el que, aunque se generen ex-
pectativas, las relaciones entre los implicados no sean personales y
directas (el ejemplo lo tomo de Simmons, 1996: 258). Se cuenta que
Kant era tan metddico y puntual en los paseos por su ciudad que las
amas de casa ponian en hora sus relojes al paso del ilustre filosofo. Al
caminar cada dia a la misma hora por los mismos lugares, podria de-
cirse que efectivamente los paseos de Kant generaron una razonable
expectativa entre las amas de casa de Konigsberg de que ellas podrian
seguir poniendo cada dia sus relojes en hora. ;Quiere decir esto que
Kant, transcurrido un cierto tiempo de sus ininterrumpidos paseos, ha-
bia adquirido la obligacion de seguir paseando a la misma hora? ;Se
puede sostener que si un dia Kant decidia no salir a pasear, ademas de
la frustracion de expectativas generada, habria incumplido una obliga-
cién respecto a sus conciudadanas? No parece razonable. Y no lo es de-
bido a que la relacion de Kant con las amas de casa de Konigsberg no
era la especie de relacion directa y personal que, en cambio, aparecia
en el anterior ejemplo. Si esto es asi, entonces puede afirmarse que los
esfuerzos por extender un analisis que es apropiado sélo para ciertas
clases de actividades compartidas, las que son directas y personales, a
un analisis que cubra las actividades compartidas que son muy imper-
sonales e indirectas, como la de los residentes en la misma comunidad
politica, tienen serias dificultades para lograr su objetivo.

En definitiva, esta primera estrategia, basada en el compromiso co-
mun, necesita una nocion mas fuerte de compromiso ciudadano para
dar cuenta de la obligacién politica. Pero los hechos de la vida politica
real permiten, como mucho, una nocién mas débil del compromiso de
los ciudadanos, que en cambio no explica en absoluto tal obligacion.
Por contra, si se insistiera en una nocidon mas fuerte de compromiso se
caeria en una vision voluntarista de la sociedad politica, cuyo rechazo
es como sabemos una de las caracteristicas basicas de estas concepcio-
nes.



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 131

2.3. Laidentidad social de las personas

Una segunda estrategia proviene de algunos autores comunitaristas,
entendido el término «comunitarista» en un sentido amplio. Se podria
concretar en dos tesis, la tesis de la identidad social del individuo y la
tesis de la independencia normativa. Diré algo brevemente de cada una
de ellas, para después calibrar si sus implicaciones son razonables.

La tesis de la identidad social del individuo podria resumirse asi:
algunas de nuestras obligaciones se justifican por el hecho de que ne-
garlas implicaria negar nuestra identidad como seres constituidos so-
cialmente. Lo que hace que alguien sea quien es, con sus valores y ob-
jetivos, tiene que ver, al menos en parte, con ciertos roles sociales que
ocupa. Pero el hecho de ocupar tales roles implica conceptualmente
tener ciertos deberes institucionales ligados a ellos. A los efectos que
ahora interesan, se diria que el hecho de que mi identidad esté parcial-
mente constituida por mi rol como miembro de alguna comunidad po-
litica significa que mi identidad incluye estar sujeto a las obligaciones
politicas de esa comunidad. De lo cual se infiere que si dejo de lado es-
tas obligaciones en realidad estoy renunciando a parte de mi identidad.
En palabras de MaclIntyre: «la justificacion racional de mis deberes,
obligaciones y lealtades politicas estriba en que si me desprendiera de
ellas ignorandolas o menospreciandolas, deberia desprenderme de una
parte de mi mismo, perderia una parte crucial de mi identidad» (Macin-
tyre, 1981: 56).

La fesis de la independencia normativa, por su parte, consiste en
sostener que las practicas sociales locales determinan de forma inde-
pendiente exigencias morales. Mientras la tesis de la identidad inten-
ta mostrar la incoherencia de negar las obligaciones politicas que estan
conectadas conceptualmente con lo que uno es, esta segunda tesis se
refiere a la fuerza normativa de las reglas y practicas sociales e institu-
cionales locales bajo cuya influencia la identidad de uno se desarrolla.
Existiria asi una fuente de obligaciones politicas que no requeriria una
justificacion ulterior en términos de la utilidad de la institucion o de su
equidad o en términos del consentimiento prestado por los implicados.

., Qué se puede decir frente a estas dos tesis? De nuevo, se impone
empezar reconociendo algiin contacto con ciertas intuiciones que te-
nemos. Efectivamente, parece sensato mantener que, de alguin modo,
la sociedad en la que vivimos y las practicas en las que nos implica-



132 JOSEP M. VILAJOSANA

mos conforman nuestra identidad como personas. Ahora bien, ;,de este
hecho podemos extraer las consecuencias anteriormente mencionadas
respecto a la obligacion politica?

Pongamos un ejemplo. Pensemos en alguien que era un miembro del
Ku Klux Klan. Ese individuo no puede negar de manera inteligible las
obligaciones vinculadas por la practica local a su rol. Pero seguramen-
te coincidiremos en que el hecho de que fuera ininteligible que negara
esas obligaciones y siguiera siendo miembro de esa organizacidon, no
genera ninguna obligacién moral de quemar casas o linchar a perso-
nas por el color de su piel. Y ello es asi aunque tales obligaciones es-
tuvieran conectadas conceptualmente con el hecho de ser miembro del
Ku Klux Klan. Alguien podria objetar, entonces, que simplemente esto
ocurre porque la practica local de la que estamos hablando es clara-
mente inmoral y por tanto no puede generar obligaciones morales. Pero
si esto es asi, /,qué anade la tesis de la identidad social al argumento?
Si tnicamente las practicas locales que se ajustan a principios morales
externos pueden dar lugar a obligaciones morales, entonces el hecho de
que alguien se «desprenda» de obligaciones politicas perdiendo asi una
parte crucial de su identidad, resulta irrelevante desde el punto de vista
moral. Es mas, si la practica en la que uno participa es inmoral, lo que
dicta la moral justamente es no participar en ella, aunque ello conlleve
la pérdida de parte de su identidad.

Si la tesis de la identidad social plantea problemas, queda por dilu-
cidar la fuerza de la tesis de la independencia normativa. Sobre este
punto cabe decir que esta tesis se sustenta en dos fundamentos, uno de
filosofia general y otro relativo a una constatacion empirica. El fun-
damento de filosofia general es la creencia de que el universalismo en
teoria moral no es adecuado y que la moralidad para que pueda ser
comprensible debe ser entendida de una manera mas restringida, por
ejemplo, culturalmente relativizada. Esta discusion esta en el centro de
las disputas contemporaneas en filosofia moral entre universalistas y
particularistas o entre universalistas y relativistas, y es de una comple-
jidad y alcance que su analisis debe dejarse para otra ocasion. Respecto
a la constatacion empirica, la posicion que estoy comentando se basa
en el hecho de que a menudo adscribimos a las personas deberes vincu-
lados al rol que ocupan en la sociedad, sin hacer ulteriores referencias
a principios morales universales. Como ha dicho algtn autor, «a menu-
do basta indicar que un hombre es el padre de un chico para atribuirle



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 133

ciertas obligaciones respecto a su hijo. Es innecesario y engafioso bus-
car alguna justificacién moral adicional para esas obligacionesy» (Hor-
ton, 1992: 156). Sobre este punto si que es posible decir algo aqui.

Si es cierto que a veces atribuimos obligaciones de la manera que re-
coge la cita anterior, no lo es menos que, como hemos indicado ante-
riormente, las practicas locales pueden ser injustas, con lo que enton-
ces parece que tenemos que ir en busca de principios morales externos
a la practica concreta. ;Existe algun argumento para decidir a cual de
estas «constataciones empiricas» hay que dar mayor peso?

Aunque la respuesta mereceria un mayor desarrollo, podemos con-
centrarnos en la idea de las obligaciones familiares, que nos resultan a
todos muy proximas. Se puede estar de acuerdo en que el parentesco
con alguien sea suficiente para adscribir ciertos derechos y obligacio-
nes a los parientes sin necesidad de recurrir a principios morales ex-
ternos. Ahora bien, también parece razonable pensar que no nos senti-
remos comodos adscribiendo todas las obligaciones asignadas por las
practicas locales a los parientes. No aceptaremos sin mas fodos los as-
pectos de las variadas practicas de la vida familiar. Del hecho de que
exista una practica consolidada en algun lugar consistente en que los
miembros femeninos de la familia se dedican enteramente a satisfacer
los deseos del marido o padre, que es considerado el patriarca familiar,
(inferiremos que esas esposas e hijas tienen la obligacion de compor-
tarse de esa manera, ya que ello satisface el rol que juegan en esa prac-
tica? No parece que este tipo de inferencias sean razonables. Pero si no
lo son, ;donde queda la constatacion de que muchas veces atribuimos
obligaciones vinculadas al rol, con independencia de otras considera-
ciones? Pensemos en los casos no dudosos en los que adscribimos a al-
guien este tipo de obligaciones. Su contenido seria, por ejemplo, el de
la obligacion de los padres respecto de los hijos de prestarles atencion,
cuidados y apoyo. Ahora bien, seguramente atribuimos a estas obliga-
ciones estos contenidos por cuanto creemos que todos o casi todos los
padres, en todas o casi todas las épocas han hecho esto con sus hijos.
Pero esto es transformar estos deberes institucionales en algo parecido
a los deberes naturales. Lo que nos confunde es que estos deberes
naturales tienen el mismo contenido que el de algunos deberes familia-
res, asignados por algunas practicas locales. A continuacion exploraré
la posibilidad de concebir la obligacion politica en términos de deberes
naturales.



134 JOSEP M. VILAJOSANA

3. Deber natural

Entenderemos por deber natural el que surge por el mero hecho de
ser persona, con independencia del consentimiento prestado, de la po-
sicion concreta que uno ocupe en la sociedad y de las consecuencias de
nuestras acciones. Un ejemplo paradigmatico de deber natural seria el
de no dafiar a otros, puesto que no se basa ni en el consentimiento que
el obligado haya dado, ni en ninguna relacion especial del obligado con
respecto a la persona que no hay que dafar y porque existe con inde-
pendencia de las consecuencias que la accion dafina pueda ocasionar.
En lo que sigue haré referencia a dos posiciones que toman el deber de
obediencia al Derecho como un deber natural. Por un lado, las doctri-
nas 1usnaturalistas y, por otro, la que sostiene que existe un deber natu-
ral de apoyar las instituciones justas.

3.1. La doctrina 1usnaturalista

De manera muy esquematica puede decirse que la tesis que compar-
ten los autores iusnaturalistas, al menos los representantes del iusnatu-
ralismo clasico, es que el Derecho positivo deriva de alguna manera de
principios morales que serian universalmente validos y cuyo conteni-
do podria ser descubierto mediante razonamiento sobre la naturaleza
humana. Estos principios, que conformarian el Derecho natural, por si
solos no podrian garantizar el mantenimiento de una sociedad bien or-
ganizada. Pero la existencia de una sociedad de este tipo es considera-
da como algo moralmente valioso. Por eso, se hace imprescindible una
autoridad politica que, primero, cree una serie de normas positivas que
recojan y desarrollen aquellos principios, regulando cuestiones técni-
cas que no pueden deducirse de los principios y, segundo, haga cumplir
mediante el uso de la coercion las normas creadas. De este modo, las
normas de la autoridad politica sélo seran obligatorias, aunque con dis-
tintos grados de exigencia dependiendo del autor y el caso, si represen-
tan el desarrollo de los principios que conforman el Derecho natural o,
al menos, no los contradicen (Delgado Pinto, 1982).

Las corrientes 1usnaturalistas han recibido numerosas criticas, cen-
tradas basicamente en la dificultad de establecer un contenido homo-
géneo de ese supuesto Derecho natural. Sin embargo, para el tema que



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 135

nos ocupa, puede resultar de un cierto interés indagar en la relacion que
establecen estas teorias entre la obediencia a la autoridad y el manteni-
miento de una sociedad bien organizada, por cuanto parece introducir
un elemento consecuencialista que se aleja de los postulados deontolo-
gicos que subyacen a estas doctrinas.

Segun el iusnaturalismo clasico, las normas juridicas son reglas para
el bien comun. Asi lo dice claramente Tomas de Aquino al dar su defi-
nicion de ley: «ordenacion de la razon al bien comun, promulgada por
quien tiene el cuidado de la comunidad» (Suma de Teologia: 1-11, q.
90, a.4). Los seres humanos necesitan la autoridad tanto para coordinar
actividades de cierta complejidad como para servir de guia a quienes
sean ignorantes o tengan tendencias antisociales. La autoridad politi-
ca es, entonces, una institucién (natural) para promover el bien comun.
Puesto que los individuos tienen el deber de promover el bien comun,
entonces tienen el deber de apoyar a quienes ejercen la autoridad po-
litica y de obedecer sus normas. Este deber implica obedecer el Dere-
cho, aun cuando no exista una razén independiente para hacer lo que el
Derecho requiere (Finnis, 1980).

Llegados a este punto, surge una cuestion interesante: ;tendremos el
deber de obedecer una concreta norma juridica que no contribuya a ese
bien comun? La respuesta mas evidente es que no tendremos ese deber.
Suele citarse como apoyo a esta respuesta la frase de Agustin de Hi-
pona, segun el cual la ley injusta no es ley. Como el hecho de no con-
tribuir a ese bien comun (o, para ser mas precisos, el hecho de actuar
contra el bien comun) seria una de las razones, junto a otras, para con-
siderar que una norma es injusta, entonces no existiria la obligacion de
obedecerla. Ahora bien, las cosas no son tan sencillas. Tomas de Aqui-
no, que hace suyas las palabras de Agustin de Hipona, no supone que
este tipo de normas sean ineficaces para conseguir otros propositos lau-
dables. En contraposicion a las normas que vulneran lo que este autor de-
nomina «ley divina», que en ninguna circunstancia generarian una
deber de obediencia, en cambio una norma que sea contraria al bien
humano —dice Toméas de Aquino— «no vincula en conciencia, excep-
to quizas para prevenir escandalo o disturbios» (Suma de Teologia: 1-
I, q. 96, a.4). Por tanto, para este autor las normas pueden ser injustas
por dos razones, por ser contrarias a la ley divina y por ser contrarias
al bien comun. En el primer caso, nunca existe un deber de obediencia,
en el segundo depende de si con nuestra desobediencia generamos «es-



136 JOSEP M. VILAJOSANA

candalo o disturbiosy. Este ultimo inciso tal vez pueda proporcionar-
nos una respuesta mas elaborada a la cuestion que antes he planteado.

Por eso, cabe abordar una cuestion mas general. Si con nuestro in-
cumplimiento de concretas normas injustas (entendidas solo en el sen-
tido de contrarias al bien comin) podemos poner en riesgo una auto-
ridad politica que en general calificariamos como justa (por ejemplo,
porque la mayor parte de sus normas si contribuye a ese bien comun),
jestaria justificado ese incumplimiento? Y, lo que constituye la otra
cara de la moneda, si nos hallamos ante una norma concreta que pro-
mueve el bien comin pero ha sido dictada por una autoridad politica
ilegitima, ;tendremos el deber moral de obedecerla?

Aunque no esta claro qué diria al respecto Tomas de Aquino, ni que
todos los iusnaturalistas clasicos dieran las mismas respuestas a estas
preguntas, un planteamiento coherente en relacion con la descripcion
que aqui he hecho de sus tesis, podria desarrollarse como sigue.

Para empezar, habria que distinguir entre dos tipos distintos de nor-
mas en funcion de su vinculacidn respecto al mantenimiento de un de-
terminado régimen politico. En todo sistema juridico encontraremos
normas que predominantemente contribuyen al sostenimiento de un ré-
gimen determinado (sea éste justo o injusto) y otras que no tienen, al
menos de manera directa, esta vinculacion (Greenawalt, 1987 192).
En el primer grupo se podrian incluir, por ejemplo, las relativas al reco-
nocimiento de los derechos humanos (caracteristico de los regimenes
justos) o a su vulneracion (caracteristico de los regimenes injustos). En
el segundo grupo se incluirian las que resuelven problemas de interac-
cién como los que vimos en su momento, o las que sancionan ciertos
delitos, sancidon que es necesaria para la convivencia. Piénsese que el
gobierno realmente existente es el unico que esta en condiciones de re-
solver en un momento determinado problemas de coordinacion a gran
escala, como por ejemplo la ordenacién del trafico en un pais. La par-
ticularidad que quiero destacar de las normas pertenecientes a este se-
gundo grupo es que cualquier autoridad politica, sea del signo que sea,
s1 quiere comportarse como tal autoridad, no tiene mas remedio que re-
gular estas cuestiones de una manera eficaz (recuérdese, al respecto, la
idea de autoridad como servicio).

Los iusnaturalistas podrian aceptar que estas ultimas normas, por su
contribucién al bien comun, generan un deber de obediencia, aunque
sean promulgadas por un Estado injusto. En cambio, respecto a las nor-



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 137

mas del primer grupo, dada la vinculacion mencionada entre su cum-
plimiento y el mantenimiento de un determinado régimen, las que con-
tribuyan a perpetuar un régimen injusto no originarian el nacimiento de
ese deber de obediencia, salvo que de no hacerlo se produzca «escan-
dalo o disturbios». Por supuesto, la plausibilidad de esta respuesta radi-
ca en una premisa presupuesta: siempre es preferible moralmente que
exista un Estado, aunque sea injusto (so6lo como opuesto al bien co-
mun), a que no exista ningin Estado.

Podemos analizar mas claramente las distintas situaciones posibles
atendiendo a las caracteristicas que he considerado relevantes (que las
normas sean justas o injustas, estén vinculadas o no al mantenimiento
de un determinado régimen y, cuando existe tal vinculacion, que el ré-
gimen sea justo o Injusto):

a) Normas justas vinculadas al mantenimiento de un régimen justo.

b) Normas injustas vinculadas al mantenimiento de un régimen in-
justo.

¢) Normas justas vinculadas al mantenimiento de un régimen injus-
to

d) Normas injustas vinculadas al mantenimiento de un régimen jus-
to.

e) Normas justas sin vinculacioén al mantenimiento de ningln régi-
men.

f) Normas injustas sin vinculacion al mantenimiento de ningun ré-
gimen.

Los casos a) y b) no presentan mayores problemas, ya que resulta
claro que en el primero existe deber de obediencia y no asi en el segun-
do. La solucion propuesta en los casos e) y f) tampoco seria discutible,
por cuanto el factor predominante en ellos, una vez descartada la ca-
racteristica de la vinculacion, seria el que las normas sean justas o no:
existira un deber de obediencia en el primer caso y no en el segundo. El
punto conflictivo estaria en los casos ¢) y d). Segtn lo dicho anterior-
mente, pareceria que los iusnaturalistas deberian decidir que en el caso
¢) no existe un deber de obediencia, mientras que en el caso d) si que
existiria. Por tanto, en estos supuestos, el factor determinante no es la
justicia de la norma sino la vinculacién con el régimen. Sin embargo, la
frase anteriormente citada de Tomas de Aquino da a entender que, con



138 JOSEP M. VILAJOSANA

independencia del tipo de régimen que se trate, las normas vinculadas
al mantenimiento del Estado son siempre de obligado cumplimiento
desde el punto de vista moral «para prevenir escandalo o disturbiosy.
El caso mas claro de alguien que ha sostenido esta posicion tal vez sea
el de Socrates, el cual prefiere acatar la pena de muerte sabiendo que es
injusta antes que desobedecer la ley. Sobre esta cuestion es interesan-
te recordar que los defensores de la desobediencia civil tratan de hacer
compatible la vulneraciéon de determinadas normas, que se consideran
injustas, no con el mantenimiento de cualquier Estado, sino con el que
en general consideran legitimo (Garzén Valdés, 1981).

La que se ha reconstruido aqui es una posible solucion a estas cues-
tiones, solucion que tal vez sea coherente con los postulados del iusna-
turalismo clasico. Pero no es la Gnica manera posible de enfocarlas, ni
siquiera dentro de las teorias que sostienen que el deber de obediencia
al Derecho es un deber de tipo natural. Un buen ejemplo de ello es la
tesis que analizaré a continuacion.

3.2. El deber de obedecer un Estado justo

Algunos autores, (Rawls 1971; Waldron, 1993), han defendido que
solo puede justificarse un deber de obediencia al Derecho dentro de un
régimen justo. Por ello califican al deber de obedecer el Derecho como
un deber natural de apoyar aquellas instituciones justas que se nos apli-
can. En palabras de Rawls, «desde el punto de vista de la justicia como
imparcialidad un deber natural basico es el deber de justicia. Este deber
nos exige apoyar y obedecer a las instituciones justas existentes que
nos son aplicables» (Rawls 1971: 138). Queda claro que una posicion
como ésta niega la relevancia que antes se ha otorgado a la posible vin-
culacién de las normas incumplidas con el mantenimiento del régimen.
Si el régimen es injusto, entonces no existe deber alguno de obedecer
sus normas, estén éstas vinculadas o no con su mantenimiento.

Rawls, en un primer momento, consideré que el deber de obedien-
cia al Derecho se podria justificar apelando al principio del juego lim-
pio (Rawls, 1964; para una defensa de este tipo de justificacion véase
Hart, 1955). Sin embargo, después cambi6 de idea, al menos en cuan-
to al alcance general que antes le habia dado. En su Jeoria de /a_justi-
cia mantiene que ese deber solo se da respecto de aquellos ciudadanos



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 139

de gobiernos justos que tienen un cargo o que han satisfecho sus inte-
reses por obra del gobierno. Excluye, pues, al grueso de la ciudadania
de tener una obligacion de obedecer el Derecho, sobre la base de que,
para la mayoria de las personas, recibir beneficios del gobierno no es
algo que hagan voluntariamente, sino que es algo que simplemente
les sucede (Rawls, 1971: 336-344). Sin embargo, no considera que lo
anterior implique que la mayoria de los ciudadanos de un Estado razo-
nablemente justo sea libre desde el punto de vista moral para desobe-
decer las normas juridicas. Lo que sostiene es que todo aquel que es
tratado por el Estado con razonable justicia tiene el deber natural de
obedecer todas las leyes que no sean claramente injustas, sobre la base
de que todos tienen un deber natural de apoyar y dar conformidad a las
nstituciones justas.

Para Rawls, pues, el deber natural de promover y apoyar institucio-
nes justas es el fundamento moral general de la obediencia al Derecho.
Como es sabido, segun este autor, una sociedad es justa si se cumplen
dos principios de justicia. Estos, enunciados muy brevemente, nos vie-
nen a decir que todos los bienes primarios sociales (libertad, oportu-
nidades, ingresos, riqueza y los fundamentos de la auto estima) tienen
que ser distribuidos de manera igualitaria, a menos que una distribu-
cion desigual de alguno de ellos o de todos resulte ventajosa para los
menos favorecidos.

Dado que la justicia es un valor tan importante, parece razonable su-
poner que cada uno de nosotros tiene un deber natural de promover-
la. Pero seguramente el problema mas importante al que se enfrenta
esta posicion es que, aun admitiendo lo anterior, resulta dificil mostrar
como ese ideal general de promover la justicia requiere un deber mas
concreto de obedecer las normas juridicas de nuestro propio Estado.
Este, como dije en su momento, es el problema del «requisito de parti-
cularidad» y que abordaré a continuacion.

El requisito de particularidad consiste en la estipulacion de que una
adecuada justificacion de la obligacion politica debe explicar el deber
que una persona tiene de obedecer las leyes de su propio Estado en
particular. Las justificaciones de la obligacién politica en términos de
deber institucional tenian una respuesta obvia a esta demanda, ya que
justamente dicha obligacion nacia del hecho de ser ciudadanos de un
determinado Estado. Pero si se defiende la obligacion politica como
un deber natural, dado que éste no surge de ninguna vinculacion espe-



140 JOSEP M. VILAJOSANA

cial, entonces la exigencia de particularidad requiere explicacion. Aun
asi, se podria pensar que en realidad no existe tal problema. Bastaria
con interpretar que el deber de promover la justicia requiere que apo-
yemos las instituciones justas, dado el indudable papel que juegan las
instituciones, y entre ellas especialmente los Estados, en asegurar la
justicia. Si a esta premisa se afiadiera otra segin la cual los Estados
contemporaneos son instituciones justas (lo cual como minimo es dis-
cutible), entonces la conclusion seria que debemos obedecer las leyes
de nuestro Estado.

Sin embargo, las cosas no son tan faciles. Quedarian todavia por res-
ponder algunas preguntas. En primer lugar, de todas las instituciones
que aspiran a hacer del mundo un lugar mas justo, ;por qué tendriamos
la obligacién especifica de apoyar instituciones politicas como son
los Estados? En segundo lugar, asumiendo que debamos apoyar Esta-
dos, ¢ por qué deberiamos cada uno de nosotros apoyar a nuestro propio
Estado en particular? En tercer lugar, incluso si admitiéramos que te-
nemos el deber de apoyar a nuestro propio Estado, ;por qué este apoyo
tiene que tomar la forma de la obediencia a sus normas juridicas?

Para comprender la dificultad de responder a estas preguntas por
parte de quien defienda que el deber de obedecer al Derecho es un de-
ber natural de justicia puede ponerse un ejemplo (lo tomo de Wellman,
2004: 100). Pensemos que una persona, llamémosle Claudia, decide
dedicar su vida a ayudar a los demas. Estudia la carrera de Medicina y
cuando la termina se va por su cuenta a un pais subdesarrollado para
ayudar con sus conocimientos a los mas necesitados. Cura a nifios en-
fermos, apoya a las familias con sus expertos consejos, etcétera. ;Po-
dria dudarse que Claudia esta cumpliendo con el deber natural de con-
tribuir en la medida de sus posibilidades a que este mundo sea mas
justo, incluso en mayor medida de lo que podemos hacer el resto cum-
pliendo con las normas de nuestro Estado? Ahora imaginemos que un
buen dia Claudia se da cuenta que su accion sera mas efectiva si presta
su apoyo a una institucion y elige enrolarse en una ONG como Médicos
Sin Fronteras. ;Ha hecho mal por elegir apoyar a esa institucién y no,
por ejemplo, las normas del Estado en el que desarrolla su mision? Al
respecto, si se supone que el deber del que aqui se habla es el de apo-
yar instituciones politicas justas, ;no cumpliria mejor obedeciendo las
normas de otro Estado que fuera mas justo que las del Estado en que
se encuentra? Acabemos imaginando que salvamos estos obstaculos y



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 141

creemos que existe el deber de apoyar al Estado en el que se encuentra
Claudia, por qué no podria elegir ella de qué forma hacerlo en vez de
verse obligada a cumplir las normas del mismo?

Estas son algunas de las dificultades con las que se encuentran los
defensores de esta posicion. Pero hay otras relacionadas con el requisi-
to de la particularidad. Se trata de dilucidar qué significa que debemos
apoyar las instituciones justas «que nos son aplicables». Simmons, por
ejemplo, ha constatado que existe una ambigiiedad a la hora de con-
siderar en este contexto la palabra «aplicable», lo cual conduciria se-
gun este autor a un dilema (Simmons, 1979: 148). Una institucién es
de aplicacién a alguien en un sentido fuerte si uno libremente accede a
ella. En cambio, una institucion puede ser de aplicacion a una persona
en un sentido débil: simplemente en virtud de haber sido incluido por
la institucion que se trate en su campo de aplicacion. Para este autor, las
teorias que defienden el deber natural de justicia tendrian que optar por
uno de estos sentidos, pero cada uno de ellos lleva a consecuencias no
deseadas. Si eligen el sentido fuerte, reintroducen la necesidad de que
se dé un consentimiento por parte de aquél a quien se le «aplica» la ins-
titucion, con lo cual el fundamento de la obligacion politica seria vo-
luntarista y no basado en un deber natural. Si por el contrario, eligen el
sentido débil de «aplicable», tendrian que admitir que la institucién de
la que se trate imponga de manera unilateral obligaciones a las perso-
nas, lo cual parece implausible.

Para mostrar esto ultimo imaginemos que en el ejemplo anterior,
en vez de que Claudia eligiera voluntariamente entrar a formar parte
de Médicos Sin Fronteras, esta organizacion la considerara de oficio
miembro de ella y le reclamara el abono de las correspondientes
cuotas. Admitiendo que dicha organizacion es justa y que pretende
promover la justicia, ;Claudia tendria un deber natural de pagar las
cuotas? Llegados a este punto, cabe que las intuiciones de unos y otros
diverjan. De todas maneras, al menos no puede decirse que resulta cla-
10 que en estos casos existiria el mencionado deber natural. Estas du-
das, obvio es decirlo, se extenderian al deber natural de apoyar a nues-
tro Estado, suponiendo que sea justo.



142 JOSEP M. VILAJOSANA

4. Conclusiones

En este trabajo he realizado un breve recorrido por algunos de los ar-
gumentos mas relevantes que se han ofrecido para considerar justifica-
do el deber de obediencia al Derecho, dejando a un lado las posiciones
voluntaristas.

Por razones distintas, ninguna de las teorias analizadas alcanza su
objetivo, que es el de justificar un deber universal de obediencia al De-
recho. Pero todas ellas tienen aspectos sugerentes y plausibles que se
han puesto de manifiesto a lo largo de la exposicion.

Por ello, aunque estos argumentos tomados por separado no logren
demostrar convincentemente que existe un deber universal de obedecer
al Derecho, cada uno de ellos tiene su porcion de éxito en el intento,
bien sea respecto a los sujetos de las normas, bien sea en relacion con
su contenido.

En cuanto a los sujetos, las posiciones voluntaristas tendrian su rele-
vancia aunque parcial, ya que algunas personas dan su consentimiento
expreso al Estado, como es el caso de quienes ocupan una posicion es-
pecial dentro de su entramado (por ejemplo, miembros del Parlamento,
del gobierno o de la judicatura).

En relacion con el objeto que regulan las normas y en la medida que
podamos considerar aceptable el argumento utilitarista o el de la auto-
ridad como servicio, el deber de obediencia se haria extensivo a aque-
llos casos en los que indudablemente se incrementa la utilidad general,
sin instrumentalizar a nadie, y a aquellos en los que la autoridad esta en
mejores condiciones para resolver problemas de racionalidad colectiva
que los individuos por si solos, como sucede con los problemas de inte-
racc16n mencionados (dilema del prisionero, creacion de bienes publi-
cos y problemas de coordinacion).

Por ultimo, tal vez en aquellos casos relativos a los sujetos de la
obligacion politica o al objeto de la materia regulada, en los que los an-
teriores argumentos no fueran suficientes, queda atin un espacio, con
los limites que hemos visto en su momento, para justificaciones que
tengan que ver con un deber institucional o un deber natural.



CUANDO EL CONSENTIMIENTO NO IMPORTA 143

Bibliografia

Bentham, J., 1776, A Fragment on Government. Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1988. Traduccion castellana, Fragmento sobre
el gobierno. Madrid, Sarpe, 1985.

Delgado Pinto, J., 1982, De nuevo sobre el derecho natural. Sala-
manca, Universidad de Salamanca.

Dworkin, R., 1986, Laws Empire. Cambridge, Mass., Harvard Uni-
versity Press.

Edmunson, W., 1998, Three Anarchical Fallacies. Cambridge, Cam-
bridge University Press.

Finnis, J., 1980, Natural Law and Natural Rights. Oxford, Oxford
University Press. Traduccion castellana de ORREGO, C., Ley natural
y derechos naturales. Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 2000.

Garzon Valdés, 1981, «El problema de la desobediencia civil», en
Derecho, ética y politica. Madrid, Centro de Estudios Constituciona-
les, 1993, pp. 611-630.

Gilbert, M., 1993, «Group Membership and Political Obligationy,
Monist, 76, pp. 119-138.

Greenawalt, K., 1987, Conflicts of Law and Morality. Oxford,
Oxford University Press.

Hart, HL.A., 1955, «Are they natural rights?», Philosophical Re-
view, vol. 64, pp. 175-191. Traduccion castellana de E. L. Suarez,
«;Existen derechos naturales?», en Quinton, A. (ed.), Filosofia politi-
ca. México, FCE, 1974, 84-105.

Horton, J., 1992, Political Obligation. Atlantic Highlands, N.J., Hu-
manities.

Hume, D., 1739-1740, Tratado de la naturaleza humana. Traduc-
cion castellana de F. Duque, Madrid, Tecnos, 1988.

Kant, 1., 1785, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres.
Madrid, Espasa Calpe, 1983.

Macintyre, A., 1981, After Virtue, A Study in Moral Theory. Notre
Dame, Ind., Notre Dame University Press.

Moreso, J. J. y Vilajosana, J. M., 2004, Introduccion a la teoria del
derecho. Madrid/Barcelona, Marcial Pons.



144 JOSEP M. VILAJOSANA

Rawls, J., 1964, «Legal Obligation and the Duty of Fair Play», en
Hook, S. (ed.), Law and Philosophy, A Symposium, 3-18. Nueva York,
New York University Press.

, 1971, A Theory of Justice. Traduccidn castellana de
M. D. Gonzalez, Teoria de la justicia. México, FCE, 1979.

Raz, J., 1979, The Authority of Law. Oxford, Oxford University
Press. Traduccion castellana de R. Tamayo, La autoridad del derecho.
México, UNAM, 1982.

Robinson, PH., 1988, «Hybrid Principles for the Distribution of Cri-
minal Sanctionsy, Nortwestern University Law Rewiew, 82, 19-34.

Simmons, A.J., 1979, Moral Principles and Political Obligations.
Princeton, N.J., Princeton University Press.

, 1996, «Associative Political Obligationsy, Ethics, vol.
106, n° 2, pp. 247-273.

Tomas de Aquino, Suma de teologia. Madrid, Biblioteca de Autores
Cristianos, 1997 (2% edicion).

Ullmann-Margalit, E., 1977, The Emergence of Norms. Oxford, Cla-
rendon Press.

Vilajosana, J. M., 2007, Identificacion y justificacion del derecho.
Madrid/Barcelona/Buenos Aires, Marcial Pons.

Waldron, 1993, «Special Ties and Natural Duties», Philosophy and
Public Affairs, 22, pp. 3-30.

Wellman, C. H., 2004, «Political Obligation and the Particularity
Requerimenty, Legal Theory, 10, pp. 97-115.

Wolff, R. P, 1970, In Defense of Anarchism. Nueva York, Harper &
Row.

Recepcion: 3/03/2008 Aceptacion: 29/05/2008



