
CUANDO EL CONSENTIMIENTO
NO IMPORTA.

UN DEBER PARCIAL DE OBEDIENCIA AL DERECHO

JosepM. Vilajosana*

Resumen
Las doctrinas que defienden el deber de obediencia al derecho consideran que 

este deber es universal, afecta a todos los individuos de un Estado. Quienes se 
oponen suelen considerar que en ningún caso tendríamos un deber de obediencia 
al derecho. En este trabajo se sostiene que hay un espacio intermedio entre am­
bas posiciones. Las posiciones voluntaristas sirven para justificar ese deber res­
pecto a quienes dan su consentimiento expreso al Estado. El grueso de este traba­
jo, sin embargo, se centra en las posibilidades que presentan algunas doctrinas no 
voluntaristas (utilitarismo, autoridad como servicio, deber institucional y deber 
natural). Veremos que de todas ellas se pueden extraer buenos argumentos para 
considerar que, para algunos individuos o respecto a determinadas cuestiones, es 
posible fundar el deber de obediencia al derecho.
Palabras clave: Obediencia al derecho, deberes, voluntarismo, utilitarismo.

Abstract
The doctrines that defend the duty of obedience to the law consider that this 

duty is universal, it affects the individuáis of a State in all of them. That one who 
opposes to it usually considers that under no circumstances we would have a duty 
of obedience to the law. In this work, the author holds that there is a space in the 
middle of both positions. The voluntarist positions are useful to justifying this 
duty with respect to those persons who give the State their express consent. The 
thickness of this work, however, focuses on the possibilities that present some 
non voluntarist doctrines (utilitarianism, authority as a Service, institutional duty 
and natural duty). We will see that of all them they appear good arguments in or- 
der to consider that, for some individuáis or with respect to determínate questio- 
ns, it is possible to justify the duty of obedience to the law.
Keywords: Obedience to the Law, duties, voluntarism, utilitarianism.

La aspiración de las doctrinas que intentan justificar el deber de 
obediencia al Derecho es la de aportar buenas razones para con­

* Universidad Pompeu Fabra.

ISONOMÍA No. 30 / Abril 2009



118 JOSEP M. V ILAJOSANA

siderar que tal deber es de carácter universal, es decir, que afecta a to­
dos los individuos adultos y mentalmente sanos que se hallan bajo la 
autoridad de un determinado Estado.1

Expresada esta aspiración en esos términos, cabe oponerse a ella de 
dos modos distintos. Una manera sería la utilizada, por ejemplo, por el 
anarquismo filosófico, según el cual en ningún caso tendríamos un de­
ber de obediencia al Derecho, puesto que los seres humanos tenemos 
el deber de ser autónomos, con lo cual no podemos aceptar un deber de 
obedecer las normas de una autoridad heterónoma (Wolff, 1970). Otra 
forma, consistiría en aceptar que únicamente en algunos casos, las ra­
zones aportadas por aquellas doctrinas permiten justificar el deber de 
obediencia, bien sea en relación con algunas personas, bien sea en re­
lación con determinados contendidos normativos. Si esto es así, enton­
ces, hay un espacio intermedio entre las doctrinas que pretenden la ju s­
tificación del deber universal y el anarquismo. Este trabajo explora este 
espacio intermedio, a través del análisis de algunas posiciones no vo­
luntaristas.

Son conocidas las dificultades que deben afrontar las doctrinas vo­
luntaristas, que se caracterizan por entender que el consentimiento de 
los afectados por las normas jurídicas es lo único relevante para que 
exista una obligación de obedecer el Derecho. Cuando se hace hinca­
pié en que esas obligaciones deben ser voluntariamente asumidas por 
todos siempre se corre el mismo riesgo: que haya alguien que no haya 
prestado ni esté dispuesto a prestar su consentimiento sea éste expre­
so, tácito o hipotético (Vilajosana, 2007: 128-133). Ahora bien, de ello 
no cabe inferir que el consentimiento no juega ningún papel en la ju s­
tificación de la obligación de obedecer al Derecho. De hecho, muchas 
personas prestan ese consentimiento informado (por ejemplo, los jue­
ces). En tales casos, existe una buena razón para considerar que estos 
sujetos quedan vinculados por esa obligación.

Si las teorías que ponen el acento en la necesidad del consentimiento 
tienen problemas para justificar una obligación universal de obedien­
cia, y si no parece convincente la defensa del anarquismo (véase Ed- 
munson, 1998), entonces no queda más remedio que explorar las posi­
bilidades de las teorías no voluntaristas.

1 Aunque a veces se distingue entre ‘obligación’ y ‘deber’, aquí emplearé ambos términos de 
manera indistinta. También usaré como sinónimas las expresiones ‘deber de obediencia’ y ‘obli­
gación política’.



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 119

Una teoría es no voluntarista si sostiene que los principios que justi­
fican el deber de obediencia son independientes de la elección o volun­
tad de los destinatarios de las normas. Hay diversas concepciones no 
voluntaristas. En lo que sigue analizaré en primer lugar dos teorías que 
pueden ser denominadas instrumentalistas en el sentido de que para 
ambas lo importante a estos efectos es si con el deber de obediencia se 
obtiene algún tipo de ventaja. Estas teorías se pueden identificar con el 
utilitarismo y con quienes defienden que la autoridad se justifica por­
que presta un servicio. Más tarde tomaré en cuenta algunas doctri­
nas que tienen que ver con la defensa del deber de obediencia por la 
posición que ocupan los ciudadanos en una sociedad. Terminaré este 
breve recorrido tomando en consideración algunas teorías que recha­
zan tanto el consentimiento, como el rol de la persona en la sociedad 
como fuentes de la obligación política. Son las defensoras de la obli­
gación política en términos de deber natural, bien sea porque éste deri­
ve del Derecho natural o bien sea porque se infiera del deber de apoyar 
instituciones justas.

1. Doctrinas instrumentalistas

1.1. El argumento utilitarista

El utilitarismo es una de las doctrinas que sostienen que las accio­
nes no son buenas o malas por sí mismas (como sostendrían las llama­
das doctrinas morales deontológicas), sino que lo son en relación con 
sus consecuencias, por lo que son llamadas doctrinas consecuencialis- 
tas. Los autores utilitaristas tratan de justificar el deber de obediencia 
en términos de los medios que sirven para alcanzar algún objetivo. Este 
objetivo se considerará valioso debido al principio de utilidad, según 
el cual se debe maximizar la felicidad o la utilidad general. Las pala­
bras de Bentham al respecto son muy elocuentes de esta posición: «Los 
súbditos deben obedecer a los reyes [... ] en la medida en que los males 
probables de obedecer sean menores que los males probables de resis­
tirse a obedecer» (Bentham, 1776: 56).

Aunque hay una gran variedad de utilitarismos (de actos o de reglas, 
por ejemplo), existen varias críticas que se pueden hacer a cualquiera 
de sus versiones. Una de las críticas filosóficas más potentes consiste



120 JOSEP M. V ILAJOSANA

en tomar conciencia de la imposibilidad de saber cuáles son todas las 
consecuencias de un determinado acto o de una determinada regla. La 
realización de un acto implica la modificación del estado de cosas del 
mundo, modificación que a su vez es causa de modificaciones ulterio­
res y así hasta el infinito. Es imposible tener en cuenta a todas ellas. 
Ahora bien, si dijéramos que sólo algunas de esas consecuencias se de­
ben tener en cuenta, entonces necesitaríamos un criterio de relevancia 
para distinguir las consecuencias relevantes de las que no lo son. Si un 
acto realizado en un momento t1 tiene las consecuencias C1 y C2 en el 
momento t2 y éstas a su vez originan en un momento t3 las consecuen­
cias C3, C4, C5, ¿Cuáles van a ser las consecuencias relevantes, las re­
lativas al momento t2, o al momento t3 o la suma de ambos conjuntos? 
Esta indeterminación de las consecuencias de un acto (o de una regla) 
es un problema para el utilitarismo, puesto que hasta que no hemos de­
terminado el conjunto de consecuencias que vamos a tener en cuenta, 
no nos podemos pronunciar acerca de si un determinado acto (o regla) 
ha incrementado la utilidad general o no.

Otras posibles críticas tienen que ver con consecuencias contraintui- 
tivas de esta teoría. Así, si resulta que el balance de las consecuencias 
(determinadas de algún modo) fuera positivo, se podría estar justi­
ficando moralmente, por ejemplo, la tortura de un individuo o incluso 
el castigo de un inocente, es decir, se estaría justificando moralmente la 
instrumentalización de las personas, algo vetado por el imperativo ca­
tegórico kantiano (Kant: 1785).

Esto no significa que la visión utilitarista no resulte atractiva en al­
gún punto. Parece algo razonable pensar que si se tiene que justificar 
la obediencia al Derecho, ésta debe ir vinculada de algún modo a que 
las normas jurídicas generen algún bienestar entre la población afecta­
da. Además, el hecho de que desde una posición utilitarista no se entre 
a juzgar la bondad o maldad de los distintos planes de vida que tengan 
los individuos ofrece una imagen de neutralidad y de adecuación a so­
ciedades pluralistas como las que vivimos, que puede hacer que enca­
je en visiones liberales y no fundamentalistas de la sociedad. De todos 
modos, no podemos desconocer los graves inconvenientes menciona­
dos, por lo que tal vez quepa buscar otras alternativas que tomando al 
Estado como instrumento al servicio de las personas intenten no caer 
en ellos.



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 121

1.2. La autoridad como servicio

El utilitarismo es una forma instrumental de justificar la obediencia 
al Derecho. Pero hay, al menos, otra forma de intentar justificar instru­
mentalmente la autoridad, como medio para ayudar a que las personas 
terminen haciendo lo que deben.

Según Raz, la autoridad realiza un servicio en la medida que los des­
tinatarios de las normas cumplen mejor con las razones subyacentes 
de las mismas guiándose por las directrices de la autoridad que por la 
propia deliberación sobre las razones aplicables a un caso determinado 
(Raz, 1979). De lo cual este autor infiere lo que ha denominado la tesis 
de la justificación normal: las autoridades son legítimas sólo si sus nor­
mas nos permiten actuar de acuerdo con las razones que han de guiar 
nuestras acciones de mejor forma o de una manera más acertada que 
lo que podríamos conseguir sin ellas. Si nosotros reconocemos autori­
dad a alguien es que estamos dispuestos a tomar las normas que dicte 
como razones que desplazan nuestro juicio o balance de razones. Por 
ejemplo, los individuos ya tienen razones para dar una parte equitativa 
de sus recursos para contribuir al bien común. Las autoridades simple­
mente les ayudan a cumplir con esas razones al establecer un sistema 
eficiente y justo de impuestos. Lo mismo ocurriría en otros ámbitos. 
Los ciudadanos de un país tendrían buenas razones para defender a sus 
compatriotas de ataques externos. De nuevo, las autoridades les ayu­
dan a realizar esta defensa de una manera más eficaz con el estableci­
miento de un ejército.

Aunque pueda guardar cierto parecido con el utilitarismo de reglas, 
la tesis defendida por Raz no es utilitarista. A diferencia del utilitaris­
mo, que se caracteriza por perseguir una finalidad definida (la maximi- 
zación de la utilidad general), la idea de la autoridad como servicio no 
se compromete acerca del tipo de razones que son relevantes, ni sobre 
el objetivo que se deba alcanzar.

Las autoridades legítimas ayudan a los destinatarios de las normas 
a hacer lo que ellos ya tenían buenas razones para hacer. No obstante, 
para entender esta tesis es preciso destacar que lo que en ella se dice no 
es de aplicación a supuestos en los que sea más importante para los su­
jetos decidir por sí mismos que decidir correctamente. Se podría pensar 
en el ejemplo de las elecciones políticas. Puede ser que un ciudadano 
yerre con su voto, al dárselo a una formación política claramente peor



122 JOSEP M. V ILAJOSANA

que otras, pero eso no sería una razón para invalidarlo, ya que solemos 
considerar que la virtud de las elecciones en democracia no es tanto 
elegir correctamente como elegir.

1.2.1. Alcance del argumento

En favor de la tesis de Raz hay que considerar que, en los supuestos 
en los que quepa tomar decisiones informadas acerca de determina­
dos asuntos, los legisladores y el gobierno, por ejemplo, pueden te­
ner una mayor información que el resto de los ciudadanos y puede ser 
razonable que éstos suspendan el juicio confiando en que aquéllos le 
prestarán un servicio mejor del que podrían obtener por su propios me­
dios.

Pero esto no tiene por qué ser siempre así. Puede darse el caso que 
para ciertas decisiones del mismo tipo que las anteriores, es decir, en 
las que estén en juego cuestiones técnicas, un conjunto de expertos 
en la materia esté en mejores condiciones de tomar la decisión correcta 
que quienes ostentan el poder en un determinado Estado. Algo así ocu­
rre con los problemas medioambientales. Muchos Estados se han mos­
trado reacios a tomar en consideración la opinión mejor informada de 
los expertos.

Por otro lado, cabe pensar en supuestos en los que el fondo del asun­
to sobre el que haya que decidir no sea de naturaleza técnica sino mo­
ral. El entrar en guerra contra otro país no parece ser una cuestión pura­
mente técnica. En estos casos, no se puede apelar a expertos en materia 
moral y de todos modos, en el supuesto improbable de que existan, hay 
pocas posibilidades de hallarlos entre las autoridades políticas. ¿Consi­
deraremos justificado en estas cuestiones dejarse llevar por la decisión 
que tomen los gobernantes? ¿Tendremos el deber de obedecerlos porque 
nos prestan un buen servicio?

Estos supuestos pueden hacemos reflexionar críticamente acerca de 
la posición de Raz, pero no necesariamente para abandonarla, sino tan 
sólo para redimensionar su alcance. En los casos en que o bien hay per­
sonas que son más expertos en la materia que los gobernantes o bien 
las cuestiones que hay que tratar son directamente morales, hay proble­
mas para aplicar su tesis. En otros supuestos, en cambio, la tesis puede 
encajar de manera razonable. Por ejemplo, en casos que tienen que ver 
con ciertos problemas de interacción.



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 123

1.2.2. Problemas de interacción

Entre los cometidos de todo sistema jurídico se encuentra el de re­
solver problemas de interacción. Aquí el término «interacción» debe 
ser entendido en el sentido de que ninguna elección de un curso de 
acción puede realizarse racionalmente sin tomar en cuenta la depen­
dencia del resultado sobre las expectativas recíprocas de los participan­
tes (Ullmann-Margalit, 1977: 7).

Algunas normas jurídicas pueden ser vistas como soluciones a pro­
blemas que surgen a partir de ciertas situaciones de interacción. En 
concreto, las normas jurídicas pueden ayudar a solventar el llamado di­
lema del prisionero, la dificultad en la generación de bienes públicos y 
los problemas de coordinación (Moreso y Vilajosana, 2004: 34-38).

El problema que se da con estructuras de la forma del dilema del pri­
sionero es que al actuar racionalmente de acuerdo con el propio interés, 
varias personas llegan a un resultado ineficiente, por cuanto existe un 
resultado alternativo que haría que todas estuvieran mejor. Existen mu­
chas situaciones que obedecen a esta estructura. Por ejemplo, el man­
tenimiento de las promesas que constituye la base de todo el Derecho 
contractual. Frente a la disyuntiva entre mantener o romper las prome­
sas es posible que el camino que indique el auto interés sea el de in­
cumplirlas esperando que los demás las cumplan. El problema es que 
cada uno de los demás pensará lo mismo, con lo cual se acabará im­
poniendo la estrategia de incumplir las promesas, siendo esta solución 
claramente ineficiente, ya que todos terminarán perjudicados. Las nor­
mas jurídicas pueden romper este resultado ineficiente, al establecer 
sanciones para quienes no cumplan con sus promesas. La autoridad en 
estos casos cumple un servicio.

Existen supuestos también muy frecuentes que dan lugar a estruc­
turas de interacción parecidas al dilema del prisionero, pero que se di­
ferencian de éste en el sentido de que la falta de cooperación de algu­
nos no necesariamente lleva a que todos se perjudiquen. Estos son los 
casos en que aparece la figura del free rider. El free rider o gorrón es 
aquel que se beneficia de la cooperación de los demás sin aportar su 
parte. Este es el caso de quien contamina el medio ambiente pero se be­
neficia de que muchos otros no lo hagan, o de quien no paga impuestos 
mientras utiliza los servicios públicos de educación o sanidad pagados 
con los impuestos de los demás. En general, es un problema que tiende



124 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

a surgir en la generación y mantenimiento de los denominados bienes 
públicos. La característica definitoria de este tipo de bienes es que, a 
diferencia de los bienes privados (como libros o vestidos), son indivisi­
bles, en el sentido de que una vez generados no es posible excluir a na­
die de su disfrute (con independencia de que haya o no contribuido a su 
generación). Son ejemplos de bienes públicos el alumbrado de las ca­
lles o el sistema de defensa de un país. En estos casos, las normas jurí­
dicas pueden contribuir a que se generen y mantengan los bienes públi­
cos (que todos utilizan) obligando a la cooperación de todos. Es decir, 
en estos supuestos es de interés de todos los participantes aceptar algún 
tipo de coerción, a través de sanciones jurídicas, siempre que todos los 
demás estén bajo el mismo sistema de coerción.

Por último, los problemas de coordinación surgen a partir de una in­
terdependencia de decisiones y, por tanto de expectativas, cuyo rasgo 
distintivo es que los intereses de las partes coinciden. Además, la fal­
ta de cooperación en estos supuestos no se da porque cada agente tema 
que el otro no cooperará (como ocurre en el caso del dilema del prisio­
nero), sino porque hay varias alternativas diferentes de cooperación, 
frente a las cuales todos son básicamente indiferentes, sin saber cuál 
es la que va a adoptar el otro. Muchas situaciones de la vida cotidiana 
obedecen a este esquema. Por ejemplo, la alternativa que se da entre 
circular por la izquierda o por la derecha de la calzada. En estos casos, 
a falta de convenciones firmemente establecidas, las normas jurídicas 
también pueden solventar el problema, al obligar a circular por uno de 
los sentidos. Resulta indiferente cuál de los dos sea; lo importante es 
que todos tomen el mismo.

Los ejemplos citados bastarán para poner de relieve que las normas 
jurídicas prestan claramente un servicio, en el sentido que se definió 
anteriormente, cuando ayudan a solventar problemas de interacción. En 
los casos de dilema del prisionero y en la creación de bienes públicos, 
contribuyendo a modificar las preferencias de los individuos. En los 
supuestos de problemas de coordinación, ayudando a asegurar expecta­
tivas. En ambas situaciones, los individuos tienen una razón poderosa 
para obedecer a la autoridad, es decir, para tomar sus normas como ra­
zones que excluyen el propio balance. Por tanto, podemos concluir que 
si la autoridad es capaz de crear o mantener esquemas valiosos de co­
operación social como los que se acaban de describir, puede estar justi­



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 125

ficada la obediencia al Derecho, aun cuando de no existir éste, los des­
tinatarios de las normas hubieran hecho elecciones distintas.

En definitiva, esta posición parece justificar de manera razonable la 
obediencia a ciertas normas en ciertas situaciones, pero tampoco pare­
ce ser suficiente como para fundar un deber general de obediencia. Se 
hace preciso, por tanto, seguir buscando otras opciones.

2. Deber institucional

2.1. Rasgos característicos

Los deberes institucionales son aquellos que una persona tiene en 
virtud del rol o papel que juega dentro de una determinada institución. 
Por ejemplo, en la institución familiar una madre puede tener una serie 
de deberes respecto de su hijo, que se justifican por el simple hecho de 
ocupar ese papel y de entender cómo funciona la institución. Toda ins­
titución se define a través de una serie de normas. Así, la madre de la 
que hablamos podría tener deberes como persona, deberes como madre 
y deberes como ciudadana de un Estado. Los primeros podrían consi­
derarse en algún sentido «naturales», pero los dos restantes serían de­
beres institucionales: las normas que definen las instituciones de la fa­
milia o del Estado generan al mismo tiempo obligaciones. El deber de 
obediencia al Derecho sería, entonces, un deber institucional que recae 
en los miembros de un Estado en cuanto tales.

Quienes defienden que la obligación política consiste en un deber 
institucional tienen en común su antivoluntarismo. La tesis voluntarista 
sostiene que nuestras obligaciones políticas pueden surgir únicamente a 
partir de nuestras elecciones voluntarias. También sostienen los volun- 
taristas que la mayoría de nosotros tiene de hecho obligaciones políti­
cas, nacidas precisamente de esos actos voluntarios de consentimiento. 
Pero los antivoluntaristas responden diciendo que las sociedades polí­
ticas reales en las que vivimos no son asociaciones voluntarias. No he­
mos elegido dónde nacemos, ni hemos elegido libremente participar en 
ellas ni ser sus miembros. Estas circunstancias hacen difícil justificar el 
deber de obediencia del Derecho basándose en la teoría del consenti­
miento. Quienes abogan por la idea del deber institucional dirán que lo 
anterior no debe preocupamos, ya que muchos de los deberes que re­



126 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

conocemos tener sin problemas está claro que no han sido voluntaria­
mente elegidos. Ello sucedería tanto con deberes generales (los que nos 
corresponden por el hecho de ser personas), como con los deberes es­
peciales, que nos corresponden por el rol que ocupamos en la sociedad. 
Así, entre estos últimos encontramos nuestros deberes como miembros 
de una familia, como miembros de un grupo de amigos o como miem­
bros de una pareja.

Las anteriores indicaciones llevan a hacer una analogía persisten­
te en estos autores entre la obligación política y la obligación familiar. 
Podría decirse que la experiencia que tenemos de nuestras obligacio­
nes políticas es razonablemente similar después de todo a nuestras ex­
periencias en el seno de una familia. En ambos casos, las obligaciones 
surgen de las relaciones sociales en las que normalmente nos hallamos, 
sin que quepa encontrar actos concretos de compromiso voluntario, y 
ambos casos contienen exigencias para mostrar una lealtad y un respe­
to especiales. Esta analogía mostraría que las obligaciones familiares y 
la obligación política son parecidas de una manera muy relevante, tan­
to en la generación como en el contenido de tales obligaciones. Sería 
este parecido relevante lo que justificaría este argumento por analogía 
(Dworkin, 1986: 195-96; Horton, 1992: 145-159; Gilbert, 1993: 122­
128).

Otra rasgo característico de esta posición es sostener, de diferentes 
maneras pero con un núcleo común, la idea de que para que nuestras 
posiciones sobre la cuestión de la obligación política sean realistas tie­
nen que encajar con el supuesto indiscutible de que existe en nuestras 
sociedades una experiencia moral compartida. Ésta es una crítica de 
nuevo a las posiciones voluntaristas, ya que éstas no reflejarían esta 
citada experiencia. La gente corriente no experimenta su vida política 
como voluntaria y, en cambio, experimenta muchos otros deberes de 
una manera no voluntaria (como el caso aludido de las obligaciones fa­
miliares). Es éste también un argumento que es posible utilizar contra 
el anarquismo filosófico. Esta última posición, a la que ya aludí ante­
riormente, fue utilizada sobre todo en la década de los 70 para oponer­
se a las teorías voluntaristas, justamente aludiendo al escaso realismo 
que mostraban como descripción de lo que era en realidad la vida po­
lítica. Así, concluía el anarquismo afirmando que no existe una obliga­
ción política general puesto que todos los argumentos esgrimidos para 
justificarla tenían que enfrentar el problema de hacer compatible la au­



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 127

toridad estatal con la autonomía individual exigida por tal obligación. 
Pero si vemos las cosas desde la perspectiva del deber institucional, en­
tonces parece que el realismo respecto a las creencias de la gente está 
de su lado y no del anarquismo.

Una consecuencia de afirmar que existe una experiencia moral com­
partida es que toda tesis que quiera justificar la obligación política tiene 
que dar cuenta del llamado «requisito de particularidad». Las obliga­
ciones de los ciudadanos como tales son de carácter especial, contienen 
lealtad o compromiso respecto a la comunidad política en la que han 
nacido o en la que residen. Los deberes morales más generales que tie­
nen contenido político como el deber de promover la justicia o la igual­
dad no podrían justificar nuestras obligaciones políticas, puesto que es­
tas últimas exigen una vinculación con nuestra particular comunidad. 
El promover tales valores puede exigir el apoyo a otras comunidades, 
que no sean la nuestra. Esta es una crítica que se puede hacer a los de­
fensores de la idea de la obligación política entendida como deber na­
tural y que veremos más adelante.

Por último, la obligación política entendida como deber institucional 
implica la visión de que tal tipo de obligación se justifica internamen­
te, que es tanto como decir que la práctica local (la constituida por deter­
minados comportamientos desarrollados en una determinada comu­
nidad) puede generar de manera independiente obligaciones morales. 
Esto se puede sostener como una tesis fuerte o como una tesis débil. 
En el sentido fuerte, esta tesis diría que para imponer genuinas obli­
gaciones no es necesario ni que éstas sean voluntariamente aceptadas, 
ni consentidas, ni reconocidas, ni útiles, ni conformes con cualquier 
principio externo a las propias prácticas. En sentido débil, uno podría 
sostener que simplemente las prácticas locales determinan al menos el 
contenido específico de mucha obligaciones, es decir la conducta exi­
gida, incluyendo el contenido de nuestras obligaciones políticas, aun 
cuando se requiera algún principio moral general y externo a la prác­
tica si es que debemos estar obligados a aceptar o cumplir con las exi­
gencias de la práctica local. Por ejemplo, el principio de utilidad podría 
indicamos que debemos conformar nuestra conducta a los requisitos 
específicos de la práctica local.

Las características que acabamos de ver definen el espacio dentro 
del cual se pueden ofrecer argumentos a favor de la obligación política 
como deber institucional. Esta posición se construye, por supuesto, en



128 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

parte al excluir las opciones del voluntarismo, el anarquismo y las teo­
rías del deber natural. Pero estas características compartidas por distin­
tos autores requieren además algún argumento adicional para justificar 
esa visión. Algunos de estos argumentos los veremos a continuación, 
aunque debe quedar claro por todo lo dicho antes que a tales argumen­
tos subyace la misma concepción de la obligación política como una 
exigencia moral especial, vinculada a una posición social, cuyo conte­
nido está determinado por lo que las prácticas locales establezcan para 
quienes ocupen esa posición.

Puede haber distintas maneras de intentar fundamentar la tesis de 
que la obligación política es un deber institucional. Aquí me referiré 
sólo a dos de ellas. Una, basada en el concepto de compromiso común; 
la otra, que podemos identificar grosso modo con algunas de las teorías 
llamadas comunitaristas.

2.2. El compromiso común

Margaret Gilbert ha acuñado la expresión «compromiso común» 
(joint commitment) para dar cuenta de algunas actividades compartidas 
por los seres humanos en una comunidad determinada. Para que exis­
ta ese compromiso común los participantes tienen que expresar mutua­
mente de algún modo que tienen ese compromiso. La función principal 
de este tipo de compromisos es la de establecer un conjunto de dere­
chos y obligaciones entre los participantes en esas actividades com­
partidas que establezcan un vínculo especial entre ellos. Es importante 
destacar que los compromisos de los que habla Gilbert pueden ser im­
plícitos y no necesitan ser totalmente voluntarios (Gilbert, 1993).

Esta idea se aplicaría a la obligación política del siguiente modo. En 
la mayoría de países, los gobernados se describen a sí mismos como 
una especie de sujeto plural; así, por ejemplo, hablan de «los españo­
les» o «los franceses», y se refieren a su país como «nuestro país». 
Este lenguaje expresaría, según Gilbert, el compromiso común de to­
dos ellos en relación con «su» comunidad política y ayudaría a explicar 
su experiencia moral compartida de sentir obligaciones de obediencia 
y apoyo especiales respecto de su comunidad o gobierno.

Esta posición resulta atractiva, ya que apunta a una idea intuitiva, 
como es el hecho de que efectivamente de algún modo los ciudadanos



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 129

de un mismo Estado pueden tener algún tipo de conciencia de que es­
tán embarcados en un proyecto común, como lo están, por ejemplo, los 
integrantes de una orquesta para que las piezas que interpretan suenen 
lo mejor posible. Sin embargo, también es una idea que se presta a cier­
tas críticas.

Para empezar, podría decirse que no hay que confundir que alguien 
sienta que tiene una obligación con el hecho de que realmente la tenga. 
El mero hecho de que los ciudadanos de un Estado hagan referencias 
continuas a «nuestro» país y tengan un vago sentimiento de deuda res­
pecto a él, no debe llevar a la conclusión de que esos ciudadanos tienen 
de hecho obligaciones políticas, aunque realmente crean que las tie­
nen. Esas creencias y sentimientos pueden estar tan mediatizados por 
confusiones, por ideas poco meditadas o por inducciones por parte de 
otros, que difícilmente podemos reconocerlos como fuentes de obliga­
ciones.

A pesar de lo anterior, un defensor de la posición que estamos anali­
zando podría responder diciendo que es indudable que cuando alguien 
muestra una cierta disposición a continuar en esa empresa común, es 
que de hecho está consintiendo tácitamente. Pero esta estrategia ten­
dría que afrontar los consabidos problemas que presenta el consenti­
miento tácito (Hume, 1739-1740:105). Por lo que ahora interesa, bas­
tará con decir que el estar dispuesto a seguir en una actividad de este 
tipo, aun bajo condiciones de conocimiento de todas las circunstancias 
relevantes para que no pueda hablarse de engaño (algo que difícilmen­
te se puede dar en nuestras sociedades), no es lo mismo que consentir y 
no puede tener las mismas implicaciones normativas.

Alguien podría decir todavía que la obligación proviene no sólo del 
hecho de que uno continúa dentro de la actividad, sino por la razón de 
que genera expectativas en los demás, que éstos tienen derecho a ver 
cumplidas. Si con un grupo de amigos quedamos todos los sábados por 
la mañana para jugar a fútbol y es una actividad continuada, puede pa­
recer razonable que si en un determinado momento decido no ir, los de­
más compañeros se sientan defraudados y entiendan que yo tenía una 
cierta obligación, basada en lo que la propia Gilbert denomina «com­
prensión tácita» entre los amigos. En estos casos, efectivamente parece 
razonable suponer que hay obligaciones de los participantes, pero por­
que se trata de actividades basadas en un contacto personal, directo y 
continuado entre amigos, en las cuales es de suponer que se han dado



130 JOSEP M. V ILAJOSANA

genuinas expresiones de compromiso común de seguir con el partido 
de fútbol semanal. Si en este ejemplo nos parece razonable que surjan 
obligaciones recíprocas, no es porque en él se generen simples expec­
tativas, sino por el hecho de ser actividades con ciertas características, 
es decir, porque son actividades personales y directas.

Tomemos, en cambio, un ejemplo en el que, aunque se generen ex­
pectativas, las relaciones entre los implicados no sean personales y 
directas (el ejemplo lo tomo de Simmons, 1996: 258). Se cuenta que 
Kant era tan metódico y puntual en los paseos por su ciudad que las 
amas de casa ponían en hora sus relojes al paso del ilustre filósofo. Al 
caminar cada día a la misma hora por los mismos lugares, podría de­
cirse que efectivamente los paseos de Kant generaron una razonable 
expectativa entre las amas de casa de Kónigsberg de que ellas podrían 
seguir poniendo cada día sus relojes en hora. ¿Quiere decir esto que 
Kant, transcurrido un cierto tiempo de sus ininterrumpidos paseos, ha­
bía adquirido la obligación de seguir paseando a la misma hora? ¿Se 
puede sostener que si un día Kant decidía no salir a pasear, además de 
la frustración de expectativas generada, habría incumplido una obliga­
ción respecto a sus conciudadanas? No parece razonable. Y no lo es de­
bido a que la relación de Kant con las amas de casa de Kónigsberg no 
era la especie de relación directa y personal que, en cambio, aparecía 
en el anterior ejemplo. Si esto es así, entonces puede afirmarse que los 
esfuerzos por extender un análisis que es apropiado sólo para ciertas 
clases de actividades compartidas, las que son directas y personales, a 
un análisis que cubra las actividades compartidas que son muy imper­
sonales e indirectas, como la de los residentes en la misma comunidad 
política, tienen serias dificultades para lograr su objetivo.

En definitiva, esta primera estrategia, basada en el compromiso co­
mún, necesita una noción más fuerte de compromiso ciudadano para 
dar cuenta de la obligación política. Pero los hechos de la vida política 
real permiten, como mucho, una noción más débil del compromiso de 
los ciudadanos, que en cambio no explica en absoluto tal obligación. 
Por contra, si se insistiera en una noción más fuerte de compromiso se 
caería en una visión voluntarista de la sociedad política, cuyo rechazo 
es como sabemos una de las características básicas de estas concepcio­
nes.



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 131

2.3. La identidad social de las personas

Una segunda estrategia proviene de algunos autores comunitaristas, 
entendido el término «comunitarista» en un sentido amplio. Se podría 
concretar en dos tesis, la tesis de la identidad social del individuo y la 
tesis de la independencia normativa. Diré algo brevemente de cada una 
de ellas, para después calibrar si sus implicaciones son razonables.

La tesis de la identidad social del individuo podría resumirse así: 
algunas de nuestras obligaciones se justifican por el hecho de que ne­
garlas implicaría negar nuestra identidad como seres constituidos so­
cialmente. Lo que hace que alguien sea quien es, con sus valores y ob­
jetivos, tiene que ver, al menos en parte, con ciertos roles sociales que 
ocupa. Pero el hecho de ocupar tales roles implica conceptualmente 
tener ciertos deberes institucionales ligados a ellos. A los efectos que 
ahora interesan, se diría que el hecho de que mi identidad esté parcial­
mente constituida por mi rol como miembro de alguna comunidad po­
lítica significa que mi identidad incluye estar sujeto a las obligaciones 
políticas de esa comunidad. De lo cual se infiere que si dejo de lado es­
tas obligaciones en realidad estoy renunciando a parte de mi identidad. 
En palabras de Maclntyre: «la justificación racional de mis deberes, 
obligaciones y lealtades políticas estriba en que si me desprendiera de 
ellas ignorándolas o menospreciándolas, debería desprenderme de una 
parte de mí mismo, perdería una parte crucial de mi identidad» (Macin- 
tyre, 1981: 56).

La tesis de la independencia normativa, por su parte, consiste en 
sostener que las prácticas sociales locales determinan de forma inde­
pendiente exigencias morales. Mientras la tesis de la identidad inten­
ta mostrar la incoherencia de negar las obligaciones políticas que están 
conectadas conceptualmente con lo que uno es, esta segunda tesis se 
refiere a la fuerza normativa de las reglas y prácticas sociales e institu­
cionales locales bajo cuya influencia la identidad de uno se desarrolla. 
Existiría así una fuente de obligaciones políticas que no requeriría una 
justificación ulterior en términos de la utilidad de la institución o de su 
equidad o en términos del consentimiento prestado por los implicados.

¿Qué se puede decir frente a estas dos tesis? De nuevo, se impone 
empezar reconociendo algún contacto con ciertas intuiciones que te­
nemos. Efectivamente, parece sensato mantener que, de algún modo, 
la sociedad en la que vivimos y las prácticas en las que nos implica­



132 JOSEP M. V ILAJOSANA

mos conforman nuestra identidad como personas. Ahora bien, ¿de este 
hecho podemos extraer las consecuencias anteriormente mencionadas 
respecto a la obligación política?

Pongamos un ejemplo. Pensemos en alguien que era un miembro del 
Ku Klux Klan. Ese individuo no puede negar de manera inteligible las 
obligaciones vinculadas por la práctica local a su rol. Pero seguramen­
te coincidiremos en que el hecho de que fuera ininteligible que negara 
esas obligaciones y siguiera siendo miembro de esa organización, no 
genera ninguna obligación moral de quemar casas o linchar a perso­
nas por el color de su piel. Y ello es así aunque tales obligaciones es­
tuvieran conectadas conceptualmente con el hecho de ser miembro del 
Ku Klux Klan. Alguien podría objetar, entonces, que simplemente esto 
ocurre porque la práctica local de la que estamos hablando es clara­
mente inmoral y por tanto no puede generar obligaciones morales. Pero 
si esto es así, ¿qué añade la tesis de la identidad social al argumento? 
Si únicamente las prácticas locales que se ajustan a principios morales 
externos pueden dar lugar a obligaciones morales, entonces el hecho de 
que alguien se «desprenda» de obligaciones políticas perdiendo así una 
parte crucial de su identidad, resulta irrelevante desde el punto de vista 
moral. Es más, si la práctica en la que uno participa es inmoral, lo que 
dicta la moral justamente es no participar en ella, aunque ello conlleve 
la pérdida de parte de su identidad.

Si la tesis de la identidad social plantea problemas, queda por dilu­
cidar la fuerza de la tesis de la independencia normativa. Sobre este 
punto cabe decir que esta tesis se sustenta en dos fundamentos, uno de 
filosofía general y otro relativo a una constatación empírica. El fun­
damento de filosofía general es la creencia de que el universalismo en 
teoría moral no es adecuado y que la moralidad para que pueda ser 
comprensible debe ser entendida de una manera más restringida, por 
ejemplo, culturalmente relativizada. Esta discusión está en el centro de 
las disputas contemporáneas en filosofía moral entre universalistas y 
particularistas o entre universalistas y relativistas, y es de una comple­
jidad y alcance que su análisis debe dejarse para otra ocasión. Respecto 
a la constatación empírica, la posición que estoy comentando se basa 
en el hecho de que a menudo adscribimos a las personas deberes vincu­
lados al rol que ocupan en la sociedad, sin hacer ulteriores referencias 
a principios morales universales. Como ha dicho algún autor, «a menu­
do basta indicar que un hombre es el padre de un chico para atribuirle



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 133

ciertas obligaciones respecto a su hijo. Es innecesario y engañoso bus­
car alguna justificación moral adicional para esas obligaciones» (Hor- 
ton, 1992: 156). Sobre este punto sí que es posible decir algo aquí.

Si es cierto que a veces atribuimos obligaciones de la manera que re­
coge la cita anterior, no lo es menos que, como hemos indicado ante­
riormente, las prácticas locales pueden ser injustas, con lo que enton­
ces parece que tenemos que ir en busca de principios morales externos 
a la práctica concreta. ¿Existe algún argumento para decidir a cuál de 
estas «constataciones empíricas» hay que dar mayor peso?

Aunque la respuesta merecería un mayor desarrollo, podemos con­
centramos en la idea de las obligaciones familiares, que nos resultan a 
todos muy próximas. Se puede estar de acuerdo en que el parentesco 
con alguien sea suficiente para adscribir ciertos derechos y obligacio­
nes a los parientes sin necesidad de recurrir a principios morales ex­
ternos. Ahora bien, también parece razonable pensar que no nos senti­
remos cómodos adscribiendo todas las obligaciones asignadas por las 
prácticas locales a los parientes. No aceptaremos sin más todos los as­
pectos de las variadas prácticas de la vida familiar. Del hecho de que 
exista una práctica consolidada en algún lugar consistente en que los 
miembros femeninos de la familia se dedican enteramente a satisfacer 
los deseos del marido o padre, que es considerado el patriarca familiar, 
¿inferiremos que esas esposas e hijas tienen la obligación de compor­
tarse de esa manera, ya que ello satisface el rol que juegan en esa prác­
tica? No parece que este tipo de inferencias sean razonables. Pero si no 
lo son, ¿dónde queda la constatación de que muchas veces atribuimos 
obligaciones vinculadas al rol, con independencia de otras considera­
ciones? Pensemos en los casos no dudosos en los que adscribimos a al­
guien este tipo de obligaciones. Su contenido sería, por ejemplo, el de 
la obligación de los padres respecto de los hijos de prestarles atención, 
cuidados y apoyo. Ahora bien, seguramente atribuimos a estas obliga­
ciones estos contenidos por cuanto creemos que todos o casi todos los 
padres, en todas o casi todas las épocas han hecho esto con sus hijos. 
Pero esto es transformar estos deberes institucionales en algo parecido 
a los deberes naturales. Lo que nos confunde es que estos deberes 
naturales tienen el mismo contenido que el de algunos deberes familia­
res, asignados por algunas prácticas locales. A continuación exploraré 
la posibilidad de concebir la obligación política en términos de deberes 
naturales.



134 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

3. Deber natural

Entenderemos por deber natural el que surge por el mero hecho de 
ser persona, con independencia del consentimiento prestado, de la po­
sición concreta que uno ocupe en la sociedad y de las consecuencias de 
nuestras acciones. Un ejemplo paradigmático de deber natural sería el 
de no dañar a otros, puesto que no se basa ni en el consentimiento que 
el obligado haya dado, ni en ninguna relación especial del obligado con 
respecto a la persona que no hay que dañar y porque existe con inde­
pendencia de las consecuencias que la acción dañina pueda ocasionar. 
En lo que sigue haré referencia a dos posiciones que toman el deber de 
obediencia al Derecho como un deber natural. Por un lado, las doctri­
nas iusnaturalistas y, por otro, la que sostiene que existe un deber natu­
ral de apoyar las instituciones justas.

3.1. La doctrina iusnaturalista

De manera muy esquemática puede decirse que la tesis que compar­
ten los autores iusnaturalistas, al menos los representantes del iusnatu- 
ralismo clásico, es que el Derecho positivo deriva de alguna manera de 
principios morales que serían universalmente válidos y cuyo conteni­
do podría ser descubierto mediante razonamiento sobre la naturaleza 
humana. Estos principios, que conformarían el Derecho natural, por sí 
solos no podrían garantizar el mantenimiento de una sociedad bien or­
ganizada. Pero la existencia de una sociedad de este tipo es considera­
da como algo moralmente valioso. Por eso, se hace imprescindible una 
autoridad política que, primero, cree una serie de normas positivas que 
recojan y desarrollen aquellos principios, regulando cuestiones técni­
cas que no pueden deducirse de los principios y, segundo, haga cumplir 
mediante el uso de la coerción las normas creadas. De este modo, las 
normas de la autoridad política sólo serán obligatorias, aunque con dis­
tintos grados de exigencia dependiendo del autor y el caso, si represen­
tan el desarrollo de los principios que conforman el Derecho natural o, 
al menos, no los contradicen (Delgado Pinto, 1982).

Las corrientes iusnaturalistas han recibido numerosas críticas, cen­
tradas básicamente en la dificultad de establecer un contenido homo­
géneo de ese supuesto Derecho natural. Sin embargo, para el tema que



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 135

nos ocupa, puede resultar de un cierto interés indagar en la relación que 
establecen estas teorías entre la obediencia a la autoridad y el manteni­
miento de una sociedad bien organizada, por cuanto parece introducir 
un elemento consecuencialista que se aleja de los postulados deontoló- 
gicos que subyacen a estas doctrinas.

Según el iusnaturalismo clásico, las normas jurídicas son reglas para 
el bien común. Así lo dice claramente Tomás de Aquino al dar su defi­
nición de ley: «ordenación de la razón al bien común, promulgada por 
quien tiene el cuidado de la comunidad» (Suma de Teología: I-II, q. 
90, a.4). Los seres humanos necesitan la autoridad tanto para coordinar 
actividades de cierta complejidad como para servir de guía a quienes 
sean ignorantes o tengan tendencias antisociales. La autoridad políti­
ca es, entonces, una institución (natural) para promover el bien común. 
Puesto que los individuos tienen el deber de promover el bien común, 
entonces tienen el deber de apoyar a quienes ejercen la autoridad po­
lítica y de obedecer sus normas. Este deber implica obedecer el Dere­
cho, aun cuando no exista una razón independiente para hacer lo que el 
Derecho requiere (Finnis, 1980).

Llegados a este punto, surge una cuestión interesante: ¿tendremos el 
deber de obedecer una concreta norma jurídica que no contribuya a ese 
bien común? La respuesta más evidente es que no tendremos ese deber. 
Suele citarse como apoyo a esta respuesta la frase de Agustín de Hi- 
pona, según el cual la ley injusta no es ley. Como el hecho de no con­
tribuir a ese bien común (o, para ser más precisos, el hecho de actuar 
contra el bien común) sería una de las razones, junto a otras, para con­
siderar que una norma es injusta, entonces no existiría la obligación de 
obedecerla. Ahora bien, las cosas no son tan sencillas. Tomás de Aqui­
no, que hace suyas las palabras de Agustín de Hipona, no supone que 
este tipo de normas sean ineficaces para conseguir otros propósitos lau­
dables. En contraposición a las normas que vulneran lo que este autor de­
nomina «ley divina», que en ninguna circunstancia generarían una 
deber de obediencia, en cambio una norma que sea contraria al bien 
humano -dice Tomás de Aquino- «no vincula en conciencia, excep­
to quizás para prevenir escándalo o disturbios» (Suma de Teología: I­
II, q. 96, a.4). Por tanto, para este autor las normas pueden ser injustas 
por dos razones, por ser contrarias a la ley divina y por ser contrarias 
al bien común. En el primer caso, nunca existe un deber de obediencia, 
en el segundo depende de si con nuestra desobediencia generamos «es­



136 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

cándalo o disturbios». Este último inciso tal vez pueda proporcionar­
nos una respuesta más elaborada a la cuestión que antes he planteado.

Por eso, cabe abordar una cuestión más general. Si con nuestro in­
cumplimiento de concretas normas injustas (entendidas sólo en el sen­
tido de contrarias al bien común) podemos poner en riesgo una auto­
ridad política que en general calificaríamos como justa (por ejemplo, 
porque la mayor parte de sus normas sí contribuye a ese bien común), 
¿estaría justificado ese incumplimiento? Y, lo que constituye la otra 
cara de la moneda, si nos hallamos ante una norma concreta que pro­
mueve el bien común pero ha sido dictada por una autoridad política 
ilegítima, ¿tendremos el deber moral de obedecerla?

Aunque no está claro qué diría al respecto Tomás de Aquino, ni que 
todos los iusnaturalistas clásicos dieran las mismas respuestas a estas 
preguntas, un planteamiento coherente en relación con la descripción 
que aquí he hecho de sus tesis, podría desarrollarse como sigue.

Para empezar, habría que distinguir entre dos tipos distintos de nor­
mas en función de su vinculación respecto al mantenimiento de un de­
terminado régimen político. En todo sistema jurídico encontraremos 
normas que predominantemente contribuyen al sostenimiento de un ré­
gimen determinado (sea éste justo o injusto) y otras que no tienen, al 
menos de manera directa, esta vinculación (Greenawalt, 1987: 192). 
En el primer grupo se podrían incluir, por ejemplo, las relativas al reco­
nocimiento de los derechos humanos (característico de los regímenes 
justos) o a su vulneración (característico de los regímenes injustos). En 
el segundo grupo se incluirían las que resuelven problemas de interac­
ción como los que vimos en su momento, o las que sancionan ciertos 
delitos, sanción que es necesaria para la convivencia. Piénsese que el 
gobierno realmente existente es el único que está en condiciones de re­
solver en un momento determinado problemas de coordinación a gran 
escala, como por ejemplo la ordenación del tráfico en un país. La par­
ticularidad que quiero destacar de las normas pertenecientes a este se­
gundo grupo es que cualquier autoridad política, sea del signo que sea, 
si quiere comportarse como tal autoridad, no tiene más remedio que re­
gular estas cuestiones de una manera eficaz (recuérdese, al respecto, la 
idea de autoridad como servicio).

Los iusnaturalistas podrían aceptar que estas últimas normas, por su 
contribución al bien común, generan un deber de obediencia, aunque 
sean promulgadas por un Estado injusto. En cambio, respecto a las ñor-



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 137

mas del primer grupo, dada la vinculación mencionada entre su cum­
plimiento y el mantenimiento de un determinado régimen, las que con­
tribuyan a perpetuar un régimen injusto no originarían el nacimiento de 
ese deber de obediencia, salvo que de no hacerlo se produzca «escán­
dalo o disturbios». Por supuesto, la plausibilidad de esta respuesta radi­
ca en una premisa presupuesta: siempre es preferible moralmente que 
exista un Estado, aunque sea injusto (sólo como opuesto al bien co­
mún), a que no exista ningún Estado.

Podemos analizar más claramente las distintas situaciones posibles 
atendiendo a las características que he considerado relevantes (que las 
normas sean justas o injustas, estén vinculadas o no al mantenimiento 
de un determinado régimen y, cuando existe tal vinculación, que el ré­
gimen sea justo o injusto):

a) Normas justas vinculadas al mantenimiento de un régimen justo.
b) Normas injustas vinculadas al mantenimiento de un régimen in­

justo.
c) Normas justas vinculadas al mantenimiento de un régimen injus­

to
d) Normas injustas vinculadas al mantenimiento de un régimen jus­

to.
e) Normas justas sin vinculación al mantenimiento de ningún régi­

men.
f) Normas injustas sin vinculación al mantenimiento de ningún ré­

gimen.

Los casos a) y b) no presentan mayores problemas, ya que resulta 
claro que en el primero existe deber de obediencia y no así en el segun­
do. La solución propuesta en los casos e) y f) tampoco sería discutible, 
por cuanto el factor predominante en ellos, una vez descartada la ca­
racterística de la vinculación, sería el que las normas sean justas o no: 
existirá un deber de obediencia en el primer caso y no en el segundo. El 
punto conflictivo estaría en los casos c) y d). Según lo dicho anterior­
mente, parecería que los iusnaturalistas deberían decidir que en el caso 
c) no existe un deber de obediencia, mientras que en el caso d) sí que 
existiría. Por tanto, en estos supuestos, el factor determinante no es la 
justicia de la norma sino la vinculación con el régimen. Sin embargo, la 
frase anteriormente citada de Tomás de Aquino da a entender que, con



138 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

independencia del tipo de régimen que se trate, las normas vinculadas 
al mantenimiento del Estado son siempre de obligado cumplimiento 
desde el punto de vista moral «para prevenir escándalo o disturbios». 
El caso más claro de alguien que ha sostenido esta posición tal vez sea 
el de Sócrates, el cual prefiere acatar la pena de muerte sabiendo que es 
injusta antes que desobedecer la ley. Sobre esta cuestión es interesan­
te recordar que los defensores de la desobediencia civil tratan de hacer 
compatible la vulneración de determinadas normas, que se consideran 
injustas, no con el mantenimiento de cualquier Estado, sino con el que 
en general consideran legítimo (Garzón Valdés, 1981).

La que se ha reconstruido aquí es una posible solución a estas cues­
tiones, solución que tal vez sea coherente con los postulados del iusna- 
turalismo clásico. Pero no es la única manera posible de enfocarlas, ni 
siquiera dentro de las teorías que sostienen que el deber de obediencia 
al Derecho es un deber de tipo natural. Un buen ejemplo de ello es la 
tesis que analizaré a continuación.

3.2. El deber de obedecer un Estado justo

Algunos autores, (Rawls 1971; Waldron, 1993), han defendido que 
sólo puede justificarse un deber de obediencia al Derecho dentro de un 
régimen justo. Por ello califican al deber de obedecer el Derecho como 
un deber natural de apoyar aquellas instituciones justas que se nos apli­
can. En palabras de Rawls, «desde el punto de vista de la justicia como 
imparcialidad un deber natural básico es el deber de justicia. Este deber 
nos exige apoyar y obedecer a las instituciones justas existentes que 
nos son aplicables» (Rawls 1971: 138). Queda claro que una posición 
como ésta niega la relevancia que antes se ha otorgado a la posible vin­
culación de las normas incumplidas con el mantenimiento del régimen. 
Si el régimen es injusto, entonces no existe deber alguno de obedecer 
sus normas, estén éstas vinculadas o no con su mantenimiento.

Rawls, en un primer momento, consideró que el deber de obedien­
cia al Derecho se podría justificar apelando al principio del juego lim­
pio (Rawls, 1964; para una defensa de este tipo de justificación véase 
Hart, 1955). Sin embargo, después cambió de idea, al menos en cuan­
to al alcance general que antes le había dado. En su Teoría de la justi­
cia mantiene que ese deber sólo se da respecto de aquellos ciudadanos



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 139

de gobiernos justos que tienen un cargo o que han satisfecho sus inte­
reses por obra del gobierno. Excluye, pues, al grueso de la ciudadanía 
de tener una obligación de obedecer el Derecho, sobre la base de que, 
para la mayoría de las personas, recibir beneficios del gobierno no es 
algo que hagan voluntariamente, sino que es algo que simplemente 
les sucede (Rawls, 1971: 336-344). Sin embargo, no considera que lo 
anterior implique que la mayoría de los ciudadanos de un Estado razo­
nablemente justo sea libre desde el punto de vista moral para desobe­
decer las normas jurídicas. Lo que sostiene es que todo aquel que es 
tratado por el Estado con razonable justicia tiene el deber natural de 
obedecer todas las leyes que no sean claramente injustas, sobre la base 
de que todos tienen un deber natural de apoyar y dar conformidad a las 
instituciones justas.

Para Rawls, pues, el deber natural de promover y apoyar institucio­
nes justas es el fundamento moral general de la obediencia al Derecho. 
Como es sabido, según este autor, una sociedad es justa si se cumplen 
dos principios de justicia. Estos, enunciados muy brevemente, nos vie­
nen a decir que todos los bienes primarios sociales (libertad, oportu­
nidades, ingresos, riqueza y los fundamentos de la auto estima) tienen 
que ser distribuidos de manera igualitaria, a menos que una distribu­
ción desigual de alguno de ellos o de todos resulte ventajosa para los 
menos favorecidos.

Dado que la justicia es un valor tan importante, parece razonable su­
poner que cada uno de nosotros tiene un deber natural de promover­
la. Pero seguramente el problema más importante al que se enfrenta 
esta posición es que, aún admitiendo lo anterior, resulta difícil mostrar 
cómo ese ideal general de promover la justicia requiere un deber más 
concreto de obedecer las normas jurídicas de nuestro propio Estado. 
Este, como dije en su momento, es el problema del «requisito de parti­
cularidad» y que abordaré a continuación.

El requisito de particularidad consiste en la estipulación de que una 
adecuada justificación de la obligación política debe explicar el deber 
que una persona tiene de obedecer las leyes de su propio Estado en 
particular. Las justificaciones de la obligación política en términos de 
deber institucional tenían una respuesta obvia a esta demanda, ya que 
justamente dicha obligación nacía del hecho de ser ciudadanos de un 
determinado Estado. Pero si se defiende la obligación política como 
un deber natural, dado que éste no surge de ninguna vinculación espe­



140 JOSEP M. V ILAJOSANA

cial, entonces la exigencia de particularidad requiere explicación. Aún 
así, se podría pensar que en realidad no existe tal problema. Bastaría 
con interpretar que el deber de promover la justicia requiere que apo­
yemos las instituciones justas, dado el indudable papel que juegan las 
instituciones, y entre ellas especialmente los Estados, en asegurar la 
justicia. Si a esta premisa se añadiera otra según la cual los Estados 
contemporáneos son instituciones justas (lo cual como mínimo es dis­
cutible), entonces la conclusión sería que debemos obedecer las leyes 
de nuestro Estado.

Sin embargo, las cosas no son tan fáciles. Quedarían todavía por res­
ponder algunas preguntas. En primer lugar, de todas las instituciones 
que aspiran a hacer del mundo un lugar más justo, ¿por qué tendríamos 
la obligación específica de apoyar instituciones políticas como son 
los Estados? En segundo lugar, asumiendo que debamos apoyar Esta­
dos, ¿por qué deberíamos cada uno de nosotros apoyar a nuestro propio 
Estado en particular? En tercer lugar, incluso si admitiéramos que te­
nemos el deber de apoyar a nuestro propio Estado, ¿por qué este apoyo 
tiene que tomar la forma de la obediencia a sus normas jurídicas?

Para comprender la dificultad de responder a estas preguntas por 
parte de quien defienda que el deber de obedecer al Derecho es un de­
ber natural de justicia puede ponerse un ejemplo (lo tomo de Wellman, 
2004: 100). Pensemos que una persona, llamémosle Claudia, decide 
dedicar su vida a ayudar a los demás. Estudia la carrera de Medicina y 
cuando la termina se va por su cuenta a un país subdesarrollado para 
ayudar con sus conocimientos a los más necesitados. Cura a niños en­
fermos, apoya a las familias con sus expertos consejos, etcétera. ¿Po­
dría dudarse que Claudia está cumpliendo con el deber natural de con­
tribuir en la medida de sus posibilidades a que este mundo sea más 
justo, incluso en mayor medida de lo que podemos hacer el resto cum­
pliendo con las normas de nuestro Estado? Ahora imaginemos que un 
buen día Claudia se da cuenta que su acción será más efectiva si presta 
su apoyo a una institución y elige enrolarse en una ONG como Médicos 
Sin Fronteras. ¿Ha hecho mal por elegir apoyar a esa institución y no, 
por ejemplo, las normas del Estado en el que desarrolla su misión? Al 
respecto, si se supone que el deber del que aquí se habla es el de apo­
yar instituciones políticas justas, ¿no cumpliría mejor obedeciendo las 
normas de otro Estado que fuera más justo que las del Estado en que 
se encuentra? Acabemos imaginando que salvamos estos obstáculos y



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 141

creemos que existe el deber de apoyar al Estado en el que se encuentra 
Claudia, ¿por qué no podría elegir ella de qué forma hacerlo en vez de 
verse obligada a cumplir las normas del mismo?

Estas son algunas de las dificultades con las que se encuentran los 
defensores de esta posición. Pero hay otras relacionadas con el requisi­
to de la particularidad. Se trata de dilucidar qué significa que debemos 
apoyar las instituciones justas «que nos son aplicables». Simmons, por 
ejemplo, ha constatado que existe una ambigüedad a la hora de con­
siderar en este contexto la palabra «aplicable», lo cual conduciría se­
gún este autor a un dilema (Simmons, 1979: 148). Una institución es 
de aplicación a alguien en un sentido fuerte si uno libremente accede a 
ella. En cambio, una institución puede ser de aplicación a una persona 
en un sentido débil: simplemente en virtud de haber sido incluido por 
la institución que se trate en su campo de aplicación. Para este autor, las 
teorías que defienden el deber natural de justicia tendrían que optar por 
uno de estos sentidos, pero cada uno de ellos lleva a consecuencias no 
deseadas. Si eligen el sentido fuerte, reintroducen la necesidad de que 
se dé un consentimiento por parte de aquél a quien se le «aplica» la ins­
titución, con lo cual el fundamento de la obligación política sería vo- 
luntarista y no basado en un deber natural. Si por el contrario, eligen el 
sentido débil de «aplicable», tendrían que admitir que la institución de 
la que se trate imponga de manera unilateral obligaciones a las perso­
nas, lo cual parece implausible.

Para mostrar esto último imaginemos que en el ejemplo anterior, 
en vez de que Claudia eligiera voluntariamente entrar a formar parte 
de Médicos Sin Fronteras, esta organización la considerara de oficio 
miembro de ella y le reclamara el abono de las correspondientes 
cuotas. Admitiendo que dicha organización es justa y que pretende 
promover la justicia, ¿Claudia tendría un deber natural de pagar las 
cuotas? Llegados a este punto, cabe que las intuiciones de unos y otros 
diverjan. De todas maneras, al menos no puede decirse que resulta cla­
ro que en estos casos existiría el mencionado deber natural. Estas du­
das, obvio es decirlo, se extenderían al deber natural de apoyar a nues­
tro Estado, suponiendo que sea justo.



142 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

4. Conclusiones

En este trabajo he realizado un breve recorrido por algunos de los ar­
gumentos más relevantes que se han ofrecido para considerar justifica­
do el deber de obediencia al Derecho, dejando a un lado las posiciones 
voluntaristas.

Por razones distintas, ninguna de las teorías analizadas alcanza su 
objetivo, que es el de justificar un deber universal de obediencia al De­
recho. Pero todas ellas tienen aspectos sugerentes y plausibles que se 
han puesto de manifiesto a lo largo de la exposición.

Por ello, aunque estos argumentos tomados por separado no logren 
demostrar convincentemente que existe un deber universal de obedecer 
al Derecho, cada uno de ellos tiene su porción de éxito en el intento, 
bien sea respecto a los sujetos de las normas, bien sea en relación con 
su contenido.

En cuanto a los sujetos, las posiciones voluntaristas tendrían su rele­
vancia aunque parcial, ya que algunas personas dan su consentimiento 
expreso al Estado, como es el caso de quienes ocupan una posición es­
pecial dentro de su entramado (por ejemplo, miembros del Parlamento, 
del gobierno o de la judicatura).

En relación con el objeto que regulan las normas y en la medida que 
podamos considerar aceptable el argumento utilitarista o el de la auto­
ridad como servicio, el deber de obediencia se haría extensivo a aque­
llos casos en los que indudablemente se incrementa la utilidad general, 
sin instrumentalizar a nadie, y a aquellos en los que la autoridad está en 
mejores condiciones para resolver problemas de racionalidad colectiva 
que los individuos por sí solos, como sucede con los problemas de inte­
racción mencionados (dilema del prisionero, creación de bienes públi­
cos y problemas de coordinación).

Por último, tal vez en aquellos casos relativos a los sujetos de la 
obligación política o al objeto de la materia regulada, en los que los an­
teriores argumentos no fueran suficientes, queda aún un espacio, con 
los límites que hemos visto en su momento, para justificaciones que 
tengan que ver con un deber institucional o un deber natural.



Cu a n d o  e l  c o n s e n t im ie n t o  n o  im p o r t a 143

Bibliografía

Bentham, J., 1776, A Fragment on Government. Cambridge, Cam­
bridge University Press, 1988. Traducción castellana, Fragm ento sobre 
e l gobierno. Madrid, Sarpe, 1985.

Delgado Pinto, J., 1982, De nuevo sobre el derecho natural. Sala­
manca, Universidad de Salamanca.

Dworkin, R., 1986, Law's Empire. Cambridge, Mass., Harvard Uni­
versity Press.

Edmunson, W., 1998, Three AnarchicalFallacies. Cambridge, Cam­
bridge University Press.

Finnis, J., 1980, Natural Law and Natural Rights. Oxford, Oxford 
University Press. Traducción castellana de ORREGO, C., Ley natural 
y  derechos naturales. Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 2000.

Garzón Valdés, 1981, «El problema de la desobediencia civil», en 
Derecho, ética y  política. Madrid, Centro de Estudios Constituciona­
les, 1993, pp. 611-630.

Gilbert, M., 1993, «Group Membership and Political Obligation», 
Monist, 76, pp. 119-138.

Greenawalt, K., 1987, Conflicts o f  Law and Morality. Oxford, 
Oxford University Press.

Hart, H.L.A., 1955, «Are they natural rights?», Philosophical Re- 
view, vol. 64, pp. 175-191. Traducción castellana de E. L. Suárez, 
«¿Existen derechos naturales?», en Quinton, A. (ed.), Filosojia políti­
ca. México, FCE, 1974, 84-105.

Horton, J., 1992, Political Obligation. Atlantic Highlands, N.J., Hu- 
manities.

Hume, D., 1739-1740, Tratado de la naturaleza humana. Traduc­
ción castellana de F. Duque, Madrid, Tecnos, 1988.

Kant, I., 1785, Fundamentación de la metafísica de las costumbres. 
Madrid, Espasa Calpe, 1983.

Macintyre, A., 1981, After Virtue, A Study in Moral Theory. Notre 
Dame, Ind., Notre Dame University Press.

Moreso, J. J. y Vilajosana, J. M., 2004, Introducción a la teoría del 
derecho. Madrid/Barcelona, Marcial Pons.



144 Jo s e p  M. V il a j o s a n a

Rawls, J., 1964, «Legal Obligation and the Duty of Fair Play», en 
Hook, S. (ed.), Law and Philosophy, A Symposium, 3-18. Nueva York, 
New York University Press.

M. D. González, Teoría de la justicia. México, FCE, 1979.
Raz, J., 1979, The Authority o f  Law. Oxford, Oxford University 

Press. Traducción castellana de R. Tamayo, La autoridad del derecho. 
México, UNAM, 1982.

Robinson, PH., 1988, «Hybrid Principies for the Distribution of Cri­
minal Sanctions», Nortwestem University Law Rewiew, 82, 19-34.

Simmons, A.J., 1979, Moral Principies and Political Obligations. 
Princeton, N.J., Princeton University Press.

---------------- , 1996, «Associative Political Obligations», Ethics, vol.
106, n° 2, pp. 247-273.

Tomás de Aquino, Suma de teología. Madrid, Biblioteca de Autores 
Cristianos, 1997 (2a edición).

Ullmann-Margalit, E., 1977, The Emergence ofNorms. Oxford, Cla- 
rendon Press.

Vilajosana, J. M., 2007, Identificación y  justificación del derecho. 
Madrid/Barcelona/Buenos Aires, Marcial Pons.

Waldron, 1993, «Special Ties and Natural Duties», Philosophy and 
Public Affairs, 22, pp. 3-30.

Wellman, C. H , 2004, «Political Obligation and the Particularity 
Requeriment», Legal Theory, 10, pp. 97-115.

Wolff, R. P , 1970, In Defense o/Anarchism. Nueva York, Harper & 
Row.

Recepción: 3/03/2008 Aceptación: 29/05/2008


