LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA
JUSTICIA

Enrique Serrano*

Pues asi como el ser humano, cuando al-
canza su perfeccion es el mejor de los ani-
males, asi también, fuera de la ley y la jus-
ticia es el peor de todos.

Aristoteles.

n la discusion actual en torno al problema de la justicia se ha margi-

nado la propuesta de Aristoteles. Ello se explica por diversas razo-
nes; quiza, la principal consiste en haber considerado que las diferen-
cias entre la situacion imperante en las sociedades modernas y el con-
texto social en el que surge dicha propuesta son tan grandes que impi-
den utilizarla en nuestros dias!. Sin duda existen diversos aspectos de
la posicion aristotélica que no pueden aplicarse actualmente; sin embar-
g0, en su teoria encontramos un andlisis que puede servir como punto
de partida de nuestras reflexiones. El objetivo de este trabajo consiste
en demostrar que tomar en cuenta esta teoria puede servir para superar
un gran numero de confusiones y malentendidos que han predominado
en la polémica sobre la determinacion del concepto de justicia.

En oposicion a Platon, Aristoteles comienza por advertir, al igual que
lo habia hecho en su analisis del concepto de Bien, que la nocion de
justicia se utiliza con diversos significados?. Su estrategia para deter-

* Universidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa, México.

! Cabe sefialar que Aristoteles nunca ofrecié una exposicion sistematica de esta virtud funda-
mental del orden civil. El libro V de la Etica Nicomdquea —en adelante EN— donde se aborda
con mayor amplitud el tema de la justicia, es una de las partes menos estructuradas y, por tanto,
mas dificiles de éste tratado. Se trata, ademas de un texto que requiere ser complementado con
diversos pasajes de la Politica, la Retorica, asi como de sus otros tratados de ética.

2 Para Aristoteles es indispensable partir del lenguaje cotidiano y sus ambigiiedades: “(...) hay
que denominar los objetos con el mismo vocabulario que la mayoria, pero en cuanto a qué clase
de objetos son tales, ya no hay que atender a la mayoria.” Esto recuerda lo que planteé Austin en
el siglo xx respecto a que el lenguaje cotidiano debe tener siempre la primera palabra, aunque no
siempre la ultima.

ISONOMIA No. 22 / Abril 2005



124 ENRIQUE SERRANO

minar estos significados consiste en establecer los distintos usos del
adjetivo injusto. De esta manera, advierte que llamamos injusto tanto
al transgresor de la ley ( paranomos), como al codicioso ( pleonektés),
esto es, aquél que atenta contra la igualdad, al exigir mas de los bienes
y menos de los males que le corresponden. Esta via negativa permite
definir dos sentidos centrales del término justicia. En un primer senti-
do, justicia es, en cierto modo, lo legal y, en un segundo sentido, es el
respeto a la igualdad o, para ser mas precisos, aquello que impide la
generacion de desigualdades no justificadas. Al primer sentido se lo ha
denominado justicia universal o general (iustitia legalis sive univer-
salis — sive generalis), al segundo justicia particular (iustitia particularis).

Ambos tipos de justicia implican dos aspectos estrechamente ligados:
Un aspecto objetivo (dikaion), que remite a procedimientos e institu-
ciones, y un aspecto subjetivo (dikaiosyné), el cual se refiere a un modo
de ser (hexis), caracterizado por un comportamiento consciente de res-
peto a las normas inherentes a los procedimientos e instituciones . Este
segundo aspecto implica que las dos modalidades de justicia son ejem-
plares del género de la virtud (areté), que comparten la diferencia
especifica de tener como objeto la relacion con los otros, esto es, “la
justicia es la tinica de las virtudes que parece referirse al bien ajeno, por-
que afecta a los otros; hace lo que conviene a otro sea gobernante o
compaiiero” (EN 1130a 5). La justicia es la virtud social por excelencia.
Aquello que distingue a dichos tipos de justicia consiste en que, mientras
la justicia universal trata del conjunto de las relaciones sociales, es decir,
del bien comun; la justicia particular se enfoca a las relaciones de intercam-
bio entre individuos dentro de la comunidad. Aristoteles afirma que la jus-
ticia universal representa la suma de las virtudes en las relaciones sociales;
en cambio, la justicia particular es una parte del total de las virtudes, que
tiene como objeto la distribucion e intercambio de bienes, asi como la vio-
lacion de las normas que presiden dichas actividades.

De suerte que es evidente que, al lado de la injusticia total, hay una par-
cial sinébnima de ella, pues su definicion esta dentro del mismo género;
ambas pues tienen la fuerza de ser definitivas con relacion al préjimo,
pero una tiene por objeto el honor o el dinero o la seguridad o algo que
incluya todo esto (si tuviéramos un solo nombre para designarlo), y tie-
ne por movil el placer que procede de la ganancia, mientras que la otra
se refiere a todo cuanto interesa al ser humano virtuoso (EN 1130a-
1130b).



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 125

En la Retorica se introduce una distincion que, aunque proxima a ésta,
implica una diferencia importante:

Lo que se debe hacer y no hacer se define, en efecto, en relacion a la
comunidad o en relacion a uno de sus miembros. Y, por eso, respecto de
los delitos y los actos justos, son dos los modos como cabe cometer in-
justicia o bien hacer acciones justas, segun (se refiera), efectivamente, a
uno solo y determinado sujeto o a la comunidad. Porque el que comete
adulterio y el que hiere hace injusticia a un sujeto determinado, mien-
tras que el que no cumple sus deberes militares se la hace a la comuni-
dad (Retorica 1373b 19).

Si en la Etica Nicomdquea la justicia particular se caracteriza por ser
un subconjunto de la justicia universal que se refiere a un tipo peculiar
de actividades, en la Retorica la diferencia se define a partir de si la
relacion es con un individuo o con la comunidad en conjunto. Esta di-
sonancia indica que el criterio de distincion entre justicia universal y
justicia particular debe ser examinado con mas detalle. Lo que queda
claro, por el momento, es que no se trata de dos especies distintas de
justicia, sino que la justicia particular, en cualquier caso, presupone la
justicia universal. En una primera aproximacion, podemos asumir que
la distincidén implica dos maneras de aplicar el concepto de justicia: El
primero en un sentido amplio o general y el segundo, en un sentido
especial o restringido.

Posteriormente, Aristoteles distingue, a su vez, dos tipos de justicia
particular: La justicia distributiva (nemétikon dikaion), y aquella que
desde Tomas de Aquino se denomina justicia conmutativa (diorthotikon
o, también, epanorthétikon). La primera, como su nombre lo indica,
tiene que ver con la distribucion de los bienes sociales, incluidos la dis-
tribucion de los cargos publicos y los honores. Dentro de la justicia
conmutativa, también llamada por otros correctiva, diferencia entre
aquella que implica actos voluntarios por parte de todos los participan-
tes y aquella que implica un acto involuntario por una de las partes, esto
es, aquella que implica un dafio, asi como la presencia de un juez. Una
manera de comprender esta ultima diferencia es relacionandola con la
actual distincion entre derecho civil y derecho penal.

La estrategia reconstructiva que se seguira en este trabajo serd abor-
dar, en primer lugar, todo lo referente a la justicia universal, para des-
pués abordar el tema de la justicia particular y sus divisiones. Esta



126 ENRIQUE SERRANO

estrategia se basa en que, como hemos dicho, la justicia particular es
un subconjunto de la justicia universal. Ello implica, por otra parte, que,
a pesar de que se tomara como guia el libro V de la EN, no se seguira
el orden que encontramos en €l.

4

Justicia universal

Justicia
@ Justicia distributiva
Relativa a

Justicia particular los tratos
L voluntarios

Justicia conmutativa
’ Relativa a

los tratos
involuntarios

1. Justicia universal o justicia en un sentido general

En relacion con el tema de la justicia universal, ante todo es menes-
ter advertir que Aristoteles reflexiona desde un contexto social en don-
de no existe un amplio desarrollo del proceso de diferenciacion funcio-
nal de la sociedad, como sucede en la modernidad. Por ello, cuando él
habla de las leyes (nomoi) se refiere a todas las normas que regulan las
relaciones sociales, es decir, no s6lo habla del sistema juridico, sino
también de las costumbres en general. Precisamente, utiliza la nocion
de justicia universal porque “las leyes hablan de todas las cosas y tra-
tan de realizar lo que conviene a todos (...)” (EN 1129b 14). Sin em-
bargo, en la Grecia clasica ya se establece una diferenciacion entre las
costumbres en general y aquellas leyes escritas que conforman lo que



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 127

Aristoteles llama la justicia politica. Esta diferenciacion corresponde a
la distincion entre oikos y polis. En el mito de Prometeo y Epimeteo,
que narra Platén en el Protagoras, se plantea que si bien los hombres
son espontdneamente sociales, s6lo se convierten en seres politicos
cuando tienen la capacidad de reunirse para definir conscientemente
aquellas leyes que definen sus fines e identidad comun, es decir, cuan-
do adquieren el sentido de la justicia y del pudor (el sentido moral en
general). De acuerdo con Aristoteles, los seres humanos son por natu-
raleza animales politicos potencialmente. Esta potencialidad politica se
actualiza cuando constituyen, mediante la actividad conjunta, la polis.
La justicia universal, por tanto, se refiere fundamentalmente al conjun-
to de leyes que representan los muros espirituales de la polis y en las
que se condensa el bien comun.

Aristoteles parte del supuesto de que la legalidad implica la justicia,
pues las leyes introducen un orden (kosmos) que hace posible no sélo
la convivencia, sino también la aspiracion de alcanzar una vida buena.
Aunque el conjunto de normas imperantes en una sociedad concreta no
cumplan plenamente con las exigencias de la justicia, su mera eficacia
ya implica un mayor grado de justicia en comparacién con aquellas
sociedades en donde no existe un legalidad definida o donde ésta no se
respeta. Para Aristoteles el concepto de legalidad presupone no sélo una
regularidad en las conductas, sino también una referencia a la justicia.
Porque la ley (en su sentido normativo) contiene el mandato de vivir
conforme a la virtud y la prohibicion de comportarse de manera vicio-
sa. Como dird mas tarde San Agustin la diferencia entre las leyes y las
ordenes dadas por un ladrén (o por un tirano) es que en las primeras
existe una demanda de justicia, de la que emana su autoridad.

En tanto las leyes representan el principal medio para formar a los
individuos como miembros de la sociedad en general y como ciudada-
nos en particular, todos deben obedecerlas. De acuerdo con Aristoteles
el mejor gobierno es el gobierno de las leyes; pues, la inica otra alter-
nativa a este ultimo seria el gobierno de un ser infinitamente sabio, capaz
de controlar plenamente sus pasiones, lo que, como el propio Platon
reconocio, no es una alternativa real o viable en el mundo humano.

(...) no es mas justo gobernar que ser gobernado, y al hacerlo por turno
es justo. Esto es ya una ley, pues el orden es una ley. Por consiguiente,
es preferible que mande la ley antes que uno cualquiera de los ciudada-



128 ENRIQUE SERRANO

nos, y por esa misma razon, aiin si es mejor que gobiernen varios, éstos
deben ser establecidos como guardianes y servidores de las leyes. Pues
es necesario que existan algunos magistrados, pero no es justo, se dice,
que tenga el poder uno solo, al menos cuando todos son iguales (...) Asi
pues, el que defiende el gobierno de la ley, parece defender el gobierno
de la divinidad y de la inteligencia; en cambio, el que defiende el gobierno
de un hombre afade también un elemento animal; pues tal es el impulso
afectivo, y la pasion pervierte a los gobernantes y a los hombres mejo-
res. La ley es, por tanto, razon sin deseo. (Politica 1287a)

Desde esta perspectiva Aristoteles concuerda con la tradicion demo-
cratica presente en la cultura de la Grecia clasica. Recordemos aquella
consigna andnima en la que se afirma: Si quieres hacer de tu hijo un
buen ser humano, hazlo miembro de una ciudad (polis) de buenas le-
yes. O bien, el Discurso funebre de Pericles, en donde se sostiene que
la dignidad del ser humano se encuentra en obedecer a la ley, y no al
arbitrio de un superior (“...prestamos obediencia a quienes se suceden
en el gobierno y a las leyes, y principalmente a las que estan estableci-
das para ayudar a los que sufren injusticias y a las que, aun sin estar
escritas, acarrean a quien las infringe una vergiienza por todos recono-
cida”).?

Pero la identificacion entre justicia y legalidad encierra un gran pro-
blema, porque la experiencia indica que, aunque es preferible la presen-
cia de la legalidad a su ausencia, no todas las leyes y normas se adecuan
a la justicia. Como dirdn los representantes del positivismo juridico
moderno, una ley injusta (o una norma social) no deja de ser ley (o
norma). Tanto por su propio estudio de las diversas constituciones, como
por el conocimiento de la tesis de los sofistas respecto a que la
normatividad (romos) es un artificio que no puede identificarse con el
orden natural (physis), Aristoteles es consciente que la formula que
establece la igualdad entre justicia y legalidad requiere de una justifi-
cacion. Cabe advertir el limite que €l mismo introduce cuando estable-
ce el nexo entre justicia y legalidad: “(...) todo lo legal es, en cierto
modo, justo (...)”. Predicar la justicia de la legalidad es un presupuesto
que requiere de la labor de fundamentacion filosofica.

Aristoteles advierte una conexion entre legalidad y justicia en el ni-
vel conceptual, esto es, que la nocion de legalidad implica de manera

3 Tucidides, Historia de la guerra del Peloponeso, Madrid, Gredos, 2000, libro II, p. 341.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 129

implicita una referencia a la justicia. Por ejemplo, ningun legislador
puede afirmar, sin caer en una contradiccion, que la ley que establece
es injusta, pues ello seria afirmar que los ciudadanos deben someterse,
no a la ley, sino a su arbitrio. Dicho de otra manera, se negaria el sen-
tido normativo del orden civil y de la legalidad que lo conforma. Pero
entre el vinculo conceptual que une legalidad con justicia y el nivel
empirico existe un abismo (no toda ley vigente es justa). Ello exige
establecer un criterio racional que permita juzgar criticamente la vali-
dez (el caracter justo) de las distintas leyes y normas empiricas. En este
punto se introduce la conocida distincion entre justicia natural y justi-
cia legal. “La justicia politica, puede ser natural y legal; natural, la que
tiene en todas partes la misma fuerza y no esta sujeta al parecer huma-
no; legal, la que considera las acciones indiferentes, pero que cesan de
serlo una vez establecida (...)” (EN 1134b 20). Incluso en la Retorica
se apela al pasaje de la tragedia Antigona de Sofocles en el que se afir-
ma: “No pensaba que tus proclamas tuvieran el poder como para que
un mortal pudiera transgredir las leyes no escritas e inquebrantables de
los dioses. Estas no son de hoy, ni de ayer, sino de siempre y nadie sabe
de donde surgieron” (45-456). Més adelante Aristoteles agrega:

(Ley) particular es la que ha sido definida por cada pueblo en relacion
consigo mismo, y €sta es unas veces no escrita y otras veces escrita.
Comun, en cambio, es la (ley) conforme a la naturaleza, porque existe
ciertamente algo —que todos adivinan— comunmente (considerado como)
justo o injusto por naturaleza, aunque no exista comunidad ni haya acuer-
do entre los hombres, tal como por ejemplo, lo muestra la Antigona de
Soéfocles, cuando dice que es de justicia, aunque esté prohibido, enterrar
a Polinices, porque ello es justo por naturaleza (Retorica 1373b 3).4

Esto ha dado pie a que un gran nimero de intérpretes asimile la po-
sicion de Aristoteles a las posturas del tradicional iusnaturalismo, en un
lugar cercano a Platon. Es cierto que Aristoteles asume, al igual que
Platon, la existencia de un orden natural (kosmos) que tiene como pro-
piedad central la justicia (el equilibrio que mantiene ese orden). Sin

4 Aristoteles cita otros textos: “Y como dice Empédocles acerca de no matar lo que tiene vida,
dado que ello no es para unos justo y para otros injusto, sino que es la ley para todos y se extien-
de largamente por el amplio éter y la inconmensurable tierra. Y como también lo dice
Alcidamante en su Meseniaco: libres dejo Dios a todos, a nadie hizo esclavo la naturaleza”.



130 ENRIQUE SERRANO

embargo, en contraste con Platon, Aristoteles afirma que la ciencia
politica y la ética no son ciencias (episteme —ver: EN libro 1, cap. 3), lo
cual implica que del conocimiento tedrico del orden natural no se pue-
de deducir las leyes que deben regir en la polis®. Por otra parte, una vez
que rechaza la tesis de aquellos sofistas que quieren reducir toda justi-
cia a una convencion o artificio social, Aristoteles admite que la propia
justicia natural entre los seres humanos es variable, “quiza entre los
dioses no lo sea de ninguna manera”, “entre los seres humanos hay una
Jjusticia natural y sin embargo, toda justicia es variable, aunque hay una
Jjusticia natural y otra no natural. Ahora, de las cosas que pueden ser de
otra manera, esté claro cual es natural y cudl no es natural, sino legal o
convencional, aunque ambas sean igualmente mutables” (EN 1134b 30).

Recordemos que para Aristéoteles el mundo humano, situado en la
region sublunar, aunque forma parte de un universo perfecto, se carac-
teriza en si mismo por una supuesta imperfeccion ontologica, que se
manifiesta en su contingencia. Detrds de esta peculiar cosmovision se
encuentra un problema fundamental que recorre toda la filosofia
aristotélica, el cual también ocupa un lugar central en los tltimos dia-
logos platonicos, a saber: La tension entre la busqueda de la unidad del
Ser y el reconocimiento de la pluralidad empirica. Ademas, en el caso
de Aristoteles dicha cuestion se encuentra entrelazada con un interés
practico. Su objetivo no sélo es definir una polis ideal, sino, desarrollar
el arte de la politica, para lo cual se requiere reconocer la pluralidad
propia del mundo humano.

No so6lo, en efecto, se debe considerar el mejor régimen, sino también el
posible, e igualmente el que es mas facil y el mas accesible a todas las
ciudades. Actualmente, en cambio, unos buscan sélo el mas elevado y
que requiere muchos recursos, y otros, que hablan con preferencia de una
forma comun, suprimen los regimenes existentes y alaban el de Laconia
o alglin otro. Pero es necesario introducir una organizacion politica tal
que los ciudadanos, partiendo de los regimenes existentes, sean facilmente
persuadidos y puedan adoptarla en la idea de que no es tarea menos re-
formar un régimen que organizarlo desde el principio, como tampoco es
menos desaprender que aprender desde el principio. Por eso, ademas de
lo dicho, el politico debe ser capaz de ayudar a los regimenes existentes

3 Esto implica, ademads, desactivar la critica central del positivismo al iusnaturalismo tradi-
cional respecto a la confusion entre ser y deber ser.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 131

(...) Pero esto es imposible si se desconoce cuantas formas de régimen
hay (Politica 1288b-1289 a).

Ello nos indica que vale la pena examinar con més detenimiento la
complejidad que encierra la teoria aristotélica de la justicia, poniendo
entre paréntesis la posterior distincidon entre positivismo juridico e
tusnaturalismo. Hemos dicho que Aristoteles reconoce ya una diferen-
ciacion entre las costumbres y las leyes que conforman la justicia poli-
tica (el germen de lo que hoy entendemos por Derecho). En un princi-
pio afirma que las costumbres y en general las leyes no escritas son
superiores, porque ellas trascienden las intenciones y decisiones de los
individuos particulares, en la medida que emanan espontineamente de
la dindmica social. La vigencia de estas leyes no escritas presupone un
amplio grado de aceptacion, lo que representa una cierta garantia de su
justicia, aunque, como veremos mas adelante, no una certeza de ello®.
En cambio, la vigencia de las leyes estatuidas por el poder politico de-
pende, en primer lugar, de la capacidad coercitiva de este tltimo. La
vigencia de la legalidad politica, en tanto elemento artificial, no presu-
pone ninguna garantia de justicia.

Frente a este hecho, Aristoteles sostiene que debe existir una corres-
pondencia o adecuacion entre la leyes estatuidas por el poder politico y
las costumbres, pues solo de esa manera puede darse una armonia en-
tre la sociedad y su orden civil, entre oikos y polis. En una sociedad
democratica se requiere instituir leyes democraticas, asi como en una
sociedad aristocratica deben establecerse leyes aristocraticas. Esta afir-
macioén encierra la tesis, ampliamente reconocida a lo largo de la histo-
ria del pensamiento politico y juridico, respecto a que la eficacia de la
legalidad politica se encuentra mas en la aceptacion de los ciudadanos,
que en la coaccion y que dicho consenso se alcanza cuando existe una
cierta correspondencia entre las costumbres y la leyes juridicas. Pero
aunque esta correspondencia entre costumbres y legalidad politica tie-
ne una importancia técnica fundamental no resuelve el problema de la
justicia. En tanto las costumbres son contingentes y, por tanto, varia-
bles en los distintos contextos sociales, podemos encontrar costumbres

6 “Ademas, las leyes fundadas en las costumbres tienen mayor autoridad y conciernen a asuntos
mas importantes que las escritas, de modo que aun si un hombre es un gobernante mas seguro
que las leyes escritas, no lo es mas que las consuetudinarias.” EN 1287b 11.



132 ENRIQUE SERRANO

injustas que propicien una normatividad politica igualmente injusta. En
una comunidad de fanaticos religiosos, por ejemplo, puede darse un
amplio consenso en torno a normas dominadas por esa vision del mun-
do intolerante. Es decir, el simple consenso empirico no ofrece una
certeza de la validez racional de las reglas.

Si en un principio se afirmo la superioridad de las costumbres, ahora
desde la perspectiva de la contingencia social, resulta que las leyes po-
liticas pueden adquirir una mayor jerarquia en la medida que son esta-
tuidas en condiciones de libertad. La polis aparece como el espacio
social que potencialmente puede convertirse en el ambito por excelen-
cia de la justicia, en tanto se respete la libertad de sus miembros. Di-
cho de otra manera, aunque las leyes que configuran la justicia politica
son las que pueden ser mas facilmente injustas, por ser un artificio que
depende de la voluntad humana; también, bajo condiciones de igual li-
bertad, pueden convertirse en el paradigma de la justicia.

(...) no permitimos que nos mande un hombre, sino la razon, porque el
hombre manda en interés propio y se convierte en tirano, El magistrado,
al contrario, es el guardian de la justicia, y si de la justicia, también de la
igualdad. Y puesto que se considera que no tiene mas, si en verdad es
justo (pues no se atribuye a si mismo mas de lo que es absolutamente
bueno, a no ser que sea proporcional a su mérito; por eso se esfuerza para
otros y ésta es la razén por la que se dice que la justicia es un bien para
el préjimo, como dijimos antes), de ahi que deba darsele una recompen-
sa, y ésta es el honor y la dignidad; y los que consideran esta recompen-
sa insuficiente, se hacen tiranos. (EN 1133-1334)

Hay que subrayar que la diferencia entre el tirano y el magistrado es
que éste ultimo deber ser un guardian de la legalidad, creada por todos
los ciudadanos. “Pues esta justicia (la politica E.S.) era de acuerdo con
la ley, y existe entre aquellos que tienen la ley de un modo natural, es
decir, aquellos que son iguales en el mando y en la obediencia” (EN
1134b14). La ley justa emana de una manera espontanea entre aquellos
que son iguales; igualdad (isonomia) que consiste en su participacion
en la definicion del contenido de la legalidad. El atributo basico del
ciudadano es la pertenencia activa al orden social y su actividad funda-
mental es ser, directa o indirectamente, legislador. El legislador direc-
to puede ser el magistrado; cuando esto sucede el resto de los ciudada-
nos se convierte en legisladores indirectos cuando aprueba esas leyes,



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 133

en condiciones de libertad. La nocion normativa de la polis como un
espacio creado libremente por los seres humanos, que hace posible la
persistencia o continuidad de esa libertad nos permite determinar un
principio universal de justicia universal, se trata del conocido principio
Volenti non fit iniura. “Es evidente, pues, que el ser tratado injustamente
no es voluntario” (EN 1136b 14). La evidencia que atribuye Aristoteles
a este principio se encuentra relacionada con dos tesis: a.- Las acciones
para que puedan ser calificadas, de manera estricta, como justas o in-
justas, tienen que ser realizadas de manera voluntaria. b.- Nadie puede
actuar injustamente consigo mismo.

Respecto a la primera tesis es necesario aclarar que Aristoteles reco-
noce que un acto involuntario puede ser causa de un dafio. Pero, al no
poder ser imputado al sujeto, este no puede ser calificado de injusto.
“Cuando los hombres cometen estos dafios y equivocaciones obran in-
justamente y son injusticias, pero no por ello los autores son injustos o
malos, porque el dafio no tiene por causa la maldad; pero cuando ac-
tian con intencion, son injustos y malos” (EN 1135b 24). Ante esto
Aristoteles afirma que estas acciones o hechos son injustos de manera
accidental; ello quiere decir que en si mismos no tienen un caracter
moral; lo que se puede juzgar moralmente es la reaccion de los indivi-
duos frente a esas acciones o hechos. Una persona puede cometer una
injusticia involuntariamente, pero no por ello es injusto. Sé6lo es injus-
to si, una vez que toma conciencia de ese hecho, no busca repararlo. Lo
mismo sucede con personas que nacen con algiin impedimento fisico;
pues, si bien esta situacion encierra una injusticia, €sta no puede ser
atribuida a nadie. Lo injusto en sentido estricto seria que los miembros
de la sociedad, conociendo esta situacion de injusticia accidental, no
tomaran medidas para superarla. Por otra parte, esta tesis encierra una
dificultad que no puede solucionarse de manera abstracta, ya que en los
distintos casos particulares puede ser muy dificil establecer el caracter
voluntario o involuntario de la accidén. Sin embargo, ello no invalida la
tesis, sino que indica la necesidad de apelar a nuestra capacidad de jui-
cio (phronésis) en su aplicacion empirica.

En relacion con la segunda tesis, se admite que alguien puede dafarse
a si mismo, pero ello no se da de manera voluntaria. Tal es el caso del
incontinente: “Sin embargo, el incontinente, no hace lo que desea, pues
la incontinencia consiste en obrar contrariamente a lo que se cree que



134 ENRIQUE SERRANO

es lo mejor bajo la influencia del apetito (...)” (EN 1223b 7). Aristoteles
también menciona el caso de quien al repartir o intercambiar un bien
se da o recibe voluntariamente menos de lo que merece, como sucedio
con Glauco, el cual dio a Diomedes “armas de oro por las de bronce,
precio de cien bueyes por los de nueve” ({/liada V1 236). En la medida
que dar mas esta en manos de Glauco no se puede afirmar que ello es
injusto; por el contrario, “esto es lo que parece que hacen los hombres
modestos, porque el hombre bueno tiende a atribuirse menos”. Puede
ser que Glauco no sea modesto o bueno, sino que, dando mas bienes de
un tipo, espera recibir mas de otro, por ejemplo, honor o prestigio. Otra
situacion posible es aquella en la que un ser humano elige, debido a su
falta de informacioén, lo que parece ser un bien, pero que en realidad
resulta ser un mal para €l. En esta situacion el individuo se dafia a si
mismo, pero no se puede decir que ese dano es voluntario en sentido
estricto. Por tanto, como se mencioné en relacion con la primera tesis,
se puede reconocer que hay una injusticia, pero esta no puede ser im-
putada al agente.

Una vez determinado el principio de justicia universal, podemos ahora
volver a la relacion que existe entre justicia y legalidad, para dar una
explicacion mas precisa de ella. La justicia es una cualidad que se pre-
dica, en primer lugar, de las leyes. Cuando se afirma que un individuo
es justo significa que su conducta se ajusta de manera voluntaria a la
legalidad; pero ello presupone la justicia de esa legalidad. Empiricamen-
te sabemos que no toda ley vigente en una sociedad es justa, por lo que
se requiere introducir el principio de justicia universal para juzgar a las
diversas leyes empiricas. Empecemos por la distincion entre leyes es-
critas y las leyes no escritas. Las leyes escritas, que representan la fa-
ceta visible y variable de la justicia politica (el germen de lo que deno-
minamos derecho positivo), al tener un caracter artificial son las que con
mayor frecuencia pueden ser injustas, ya que su vigencia no depende
de un consenso social, sino de la capacidad coactiva del poder politico.
Si embargo, la eficacia de estas leyes descansa basicamente en su ade-
cuacion a las normas no escritas variables, esto es, a las costumbres

7 “Sin duda, uno puede ser dafiado y sufrir injusticias voluntariamente, pero nadie es objeto
de un trato injusto voluntariamente, porque nadie lo quiere, ni el incontinente, sino que obra contra
su voluntad. En efecto, nadie quiere lo que no cree bueno, y el incontinente hace lo que sabe que
no debe hacerse” (EN 1136b 5).



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 135

imperantes en el contexto social. Estas normas no escritas son, en un
principio, superiores a las leyes escritas porque su vigencia es indepen-
diente de la coaccion.

Pero las costumbres también pueden ser injustas pues el consenso que
presuponen, en tanto surgidas espontaneamente de la dinamica social,
no implica necesariamente una aceptacion voluntaria en sentido estric-
to. Es decir, el consenso en torno a ellas no implica una condicion de
igual libertad de todos los participantes; por el contrario, generalmente
en la sociabilidad espontanea de la que emergen las costumbres predo-
minan las relaciones asimétricas de dominio. Desde esta perspectiva, la
polis, en la medida que cumple con la condiciéon normativa de garanti-
zar la libertad de los ciudadanos, representan el ambito social que per-
mite establecer leyes apoyadas en un consenso libre, esto es, leyes jus-
tas. Para Aristoteles tanto las leyes escritas, como las no escritas, son
justas cuando se fundamentan en un consenso, surgido en condiciones
de igual libertad. Pero es la polis el ambito en el que pueden darse con
una facilidad relativamente mayor dichas condiciones. Dicho en térmi-
nos aristotélicos, la polis representa el fin supremo (la causa final) de
la vida social, ya que en ella se encuentra en juego crear leyes justas
que permitan, no sélo la supervivencia, sino también la vida buena. El
ser humano es un animal politico porque la ley justa que debe regir su
conducta no se da de manera espontanea, sino que tiene que ser creada
a través de su actividad consciente, voluntaria.

1.1. La equidad

La definicion de la equidad (epieikeia, lat. aequitas) se da a través
de una aparente paradoja, la cual puede describirse de la siguiente ma-
nera: Por una parte puede decirse que lo equitativo y lo justo son lo
mismo (lo equitativo es justo); pero, por otra parte, también es posible
afirmar que lo equitativo es mejor que lo justo, lo cual implica que lo
equitativo y lo justo no son lo mismo. La paradoja se disuelve en cuan-
to se advierte que lo equitativo es mejor que cierta especie de justicia
(de la justicia legal vigente), pero no es mejor que la justicia como gé-
nero. “Lo que ocasiona la dificultad es que lo equitativo, si bien es jus-
to, no lo es de acuerdo con la ley, sino como una correccion de la jus-
ticia legal. La causa de ello es que toda ley es universal y que hay casos



136 ENRIQUE SERRANO

en los que no es posible tratar las cosas rectamente de un modo univer-
sal” (EN 1137b 8).

El recurso de utilizar esta paradoja y su solucion resulta genial pues
ello permite determinar con precision la relacion entre justicia y legali-
dad. Como hemos dicho ya, la justicia se predica, en primer lugar, de
la legalidad; sin embargo, ello no implica que las leyes, escritas (justi-
cia politica) o no escritas (costumbres), vigentes en una sociedad parti-
cular sean siempre justas. Por el contrario, entre las leyes creadas por
los seres humanos en los diferentes contextos sociales y la nocion nor-
mativa de la legalidad, esto es, aquella que se identifica con la justicia,
siempre existira un grado variable de disonancia. La justicia exige que
la ley tenga un caracter universal, es decir, que sea valida para todos
los casos de un tipo de accion y para todos los miembros de un grupo,
por eso, la justicia estd ligada a una modalidad de igualdad (igualdad
frente a la ley). Sin embargo, en las distintas formulaciones empiricas
de las leyes es imposible tener en cuenta o prever todas las variaciones
posibles de los diversos tipos de accion®. Tampoco es posible determi-
nar la direccion de las transformaciones del orden social. Por tanto, en
la administracion o aplicacion de la legalidad siempre es menester to-
mar en cuenta la diversidad de variables no previstas, para poder esta-
blecer una mediacion entre la ley general y los casos particulares.

Aplicar de manera automatica la ley general a la multiplicidad de
casos particulares, sin tomar en cuenta la pluralidad propia del ser hu-
mano, conduce a la injusticia (summun ius summa iniura). La equidad
es un elemento de la nocidon genérica de la justicia que exige la correc-
cion o, quiza sea mejor decir, perfeccionamiento de la legalidad, gra-
cias a su apertura a la pluralidad. “Y tal es la naturaleza de lo equitati-
vo: Una correccion de la ley en la medida que su universalidad la deja
incompleta. Esta es también la causa de que no todo se regule por la
ley, porque sobre algunas cosas es imposible establecer una ley, de modo
que es necesario un decreto” (EN 1137b 26). El decreto representa una

8 En la Retorica, Aristoteles advierte que las omisiones de la ley general pueden ocurrir unas
veces sin voluntad y otras por voluntad de los legisladores. Lo primero sucede porque los legis-
ladores, como todos los seres humanos, no pueden abarcar todos los elementos de los diversos
casos posibles. Lo segundo porque en otros casos no seria facil o, incluso, resultaria imposible
describir todas las posibilidades. Asi que el juez o cualquiera que quiera aplicar la ley requiere
utilizar su criterio, lo que no quiere decir que juzgue arbitrariamente, pues la ley establece un
marco general en el que debe justificarse su decision.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 137

norma derivada de la ley general o, por lo menos, que no entra en con-
tradiccion con ella, capaz de adaptarse al caso concreto. Aristoteles diria
que todo juez debe ser una persona equitativa que, sin dejar de tener la
ley de su lado, pueda “apartarse de la estricta justicia y sus peores rigo-
res”, para emitir decretos o sentencias que respondan a la complejidad
del hecho que debe juzgar. “También (es propio de) la equidad ser in-
dulgente con las cosas humanas. Y mirar no a la ley, sino al legislador;
no a la letra, sino a la inteligencia del legislador; no al hecho, sino a la
intencion; no a la parte, sino al todo; no a cdmo es ahora uno, sino a
como era siempre o la mayoria de las veces” (Retorica 1374b 11).

La correccion y/o perfeccionamiento de la legalidad no puede ser
resultado de un conocimiento cientifico (episteme), aunque éste puede
llegar a jugar un papel importante en dicho proceso, sino de la sabidu-
ria (phronésis) que se obtiene en la practica, la cual exige una sensibi-
lidad para lo particular.

El llamado juicio, en virtud del cual decimos de alguien que tiene buen
juicio y que es comprensivo, es el discernimiento recto de lo equitativo.
Sefial de ello es que llamamos comprensivo, sobre todo, a lo equitativo,
y equitativo a tener comprension sobre algunas cosas, y juicio compren-
sivo al que discierne rectamente lo equitativo, y rectamente es estar de
acuerdo con la verdad (...) Ahora bien, todas las cosas practicas son in-
dividuales y extremas, y, asi, no s6lo ha de conocerlas el prudente, sino
que el entendimiento y el juicio versan también sobre las cosas practi-
cas, que son extremas. (EN Libro VI, 1143a 19)

Asumir la equidad como complemento indispensable de la legalidad
no presupone aceptar la arbitrariedad del sujeto que juzga, ni las excep-
ciones que niegan la validez de la ley. El tema de la equidad hace pa-
tente que la administracion de la justicia no puede considerarse un pro-
ceso técnico, una mera subordinacion de casos particulares a leyes
generales, sino que es necesario una interpretacion. De ahi que en los
procesos judiciales sea necesario la figura del juez, como un tercera
persona, que pueda cumplir de una manera mas adecuada con las exi-
gencias de la objetividad. Pero, en la medida que el discernimiento y
consideracion de los jueces tampoco puede ser infalible, sus sentencias
deben, a su vez, estar sometidas a un proceso de revision o correccion.
Para ello es menester que la argumentacion, en la que se sustenta la
sentencia, tenga un caracter publico, ya que, como exige el principio de



138 ENRIQUE SERRANO

la justicia universal, la sentencia debe ser susceptible de generar un
consenso general.

Aunque cumplir con la exigencia de acceder a la solucion correcta
en todos los casos dificiles sea pedir demasiado, la busqueda de esa
solucion correcta es un ideal que no puede dejar de perseguirse, si se
quiere que la administracion de la legalidad sea considerada una acti-
vidad social sometida al valor de la justicia. La supuesta solucion for-
malista, esto es, el hacer a un lado la equidad, aduciendo el caracter
falible del discernimiento humano, representa el primer paso para con-
vertir la legalidad, supremo principio de la convivencia civilizada, en
mero legalismo. Este Gltimo se caracteriza por convertir a la ley en un
instrumento de dominacion, al desligarla del principio de justicia uni-
versal.

La equidad no es exclusiva de la actividad judicial; es también un
elemento central de la practica politica. Ningun legislador particular, ni
cualquier tipo de poder constituyente puede pretender establecer un sis-
tema legal perfecto, por lo que el mejor derecho es aquél que permite
la correccion de la legalidad mediante la actividad de los ciudadanos®.
De hecho se puede considerar que la equidad es uno de los elementos
que define el sentido de la actividad politica. La relacion indisoluble
entre politica y equidad se hace patente, por ejemplo, cuando Aristoteles
examina el problema de la inestabilidad de los regimenes politicos. Gran
parte de las transformaciones del orden politico de las sociedades son
efecto de las discordias internas propiciadas por la desigualdad (“En
todas partes, pues, la sublevacion tiene por causa la desigualdad . EN
1301b 11) Aristoteles advierte que esta desigualdad no se presenta como
tal en la polis, pues ello seria contradecir la exigencia de igualdad pro-
pia de este ambito social. Lo que sucede es que existen diversos senti-
dos de la igualdad. Aristoteles distingue dos de ellos: “Pero la igualdad
es de dos clases: La igualdad numérica e igualdad segiin el mérito.
Entiendo por numérica lo que es idéntico o igual en cantidad o igual en
cantidad o tamafo, y segun el mérito lo que es igual en proporcion.”
(EN 1301b 12). De esta manera, normalmente los grupos en pugna de-
fienden distintas concepciones de la igualdad.

° Esta tesis sera retomada posteriormente por la tradicion republicana romana. Los miembros
de esta tradicion se jactan de que Roma posee las mejores leyes conocidas, porque estas han sido
un producto de muchas generaciones.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 139

En primer lugar, se debe establecer el principio de que muchos son los
regimenes existentes y si bien todos estan de acuerdo en la justicia y la
igualdad proporcional, no las alcanzan, como ya se ha dicho anteriormen-
te. La democracia surgid de creer que los que son iguales en un aspecto
cualquiera son iguales (pues, en efecto, siendo todos igualmente libres,
consideran que todos son absolutamente iguales). Y la oligarquia de su-
poner que los que son desiguales en bienes en un solo punto son desigua-
les en todo (...) Asi pues, todos tienen cierta justicia, pero desde el pun-
to de vista absoluto estan en el error. Y por esta razon, cuando unos u
otros no participan del poder segtin la concepcion que cada uno tiene, se
sublevan. (EN 1301a 26)

Para Aristoteles el conflicto politico no es, generalmente, el resulta-
do de una lucha entre el bien y el mal, sino el efecto de un conflicto entre
diversas concepciones del bien (en este caso de la igualdad) emanadas
de la pluralidad humana. Por lo que la solucion equitativa no es tratar
de excluir a alguno de los grupos en pugna, sino que cada uno reconoz-
ca el derecho que tiene el otro de participar en el poder politico. Con
ello no se suprime el conflicto, pero se le somete a una normatividad
compartida por todos; lo cual hace posible evitar las transformaciones
violentas del régimen politico (metabolai). La equidad de la practica
politica se encuentra en subordinar el conflicto de las partes en pugna
al principio de la legalidad (consensus iuris). Dicho principio no impli-
ca que los contendientes estén de acuerdo en el contenido de todas las
leyes particulares; por el contrario, a través del conflicto politico se busca
corregir la legalidad vigente, pero respetando los canales institucionales
establecidos para ese fin. Por lo tanto, la equidad no debe ser un atributo
exclusivo de los jueces, también debe ser una condicion necesaria de la
ciudadania. La autonomia del ciudadano y el deber de obedecer a la leyes
se tornan compatibles si el ciudadano tiene la posibilidad de participar en
el proceso de correccion de la legalidad, propio de la equidad.

2. Justicia particular

Aristoteles afirma que la justicia particular es una parte o una espe-
cie de la justicia universal que se aplica a la distribucion de honores,
dinero o cualquier otro bien externo compartido por los miembros de
la comunidad, asi como a los tratos que los individuos establecen en sus



140 ENRIQUE SERRANO

relaciones. Lo primero que hay que responder es por qué Aristoteles, a
diferencia de los fil6sofos que lo precedieron, ofrece un desarrollo es-
pecial de esta modalidad de justicia. Me parece que la respuesta a ésta
interrogante se encuentra en el término pleonexia (“querer tener mas”)
que define el impulso que conduce a la transgresion de éste tipo de jus-
ticia. Segun la antropologia implicita en la Historia de la guerra del
Peloponeso, narrada por Tucidides, la pleonexia es una peculiaridad del
comportamiento de los individuos, que se manifiesta también en la
politica expansionista de los sistemas politicos. Asi, mientras la justi-
cia universal presupone la igualdad, la pleonexia representa el factor
fundamental en la aparicion de las desigualdades que impiden la reali-
zacion y consolidacion del orden justo. Recordemos que, para Aristoteles
la desigualdad es la principal fuente de los conflictos sociales. Por tan-
to, si el objetivo de la justicia particular es el control de la pleonexia,
propia del comportamiento humano, la realizacion de dicha justicia es
una condicion de posibilidad para mantener la vigencia de las normas
que regulan las relaciones sociales.

2.1. La justicia distributiva
La justicia distributiva presupone los siguientes elementos:

a) Una cantidad determinada de los bienes que deben ser repartidos.

b) La instancia encargada de realizar la distribucion.

c¢) Por lo menos dos personas entre las que se requiere distribuir los
bienes.

d) El criterio con el que debe realizarse la distribucion.

e) El mérito (axia) en el que cada uno sustenta su aspiracion en el pro-
ceso distributivo.

De acuerdo con Aristételes la forma mas simple de justicia distribu-
tiva es aquella que se basa en lo que ¢l llama igualdad aritmética, la cual
consiste en que cada uno de los participantes recibe la misma can-
tidad de los bienes que deben distribuirse. Sin embargo, utilizar la igual-
dad aritmética como Unico criterio distributivo en todos los casos lle-
varia a producir una gran cantidad de injusticia, pues los miembros de
la sociedad contribuyen de manera desigual al proceso de reproduccion



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 141

general de los bienes. “De ahi que se susciten disputas y acusaciones,
cuando aquellos que son iguales no tienen o reciben partes iguales y
cuando los que no son iguales tienen y reciben partes iguales”. (EN
1131a 21) Por eso es necesario introducir un criterio de distribucion
basado en lo que ¢l denomina igualdad proporcional o igualdad de acuer-
do a la analogia (similitud).

En términos abstractos es facil definir la igualdad proporcional, la cual
presupone una relacion de por lo menos cuatro términos: dos personas
y dos cantidades de bienes. Si el mérito en relacion al criterio distribu-
tivo de dos personas es igual, serdn tratadas de manera justa cuando la
cantidad de bienes que reciben es igual. Si el mérito de esas personas
es desigual, serdn tratadas de manera justa cuando la diferencia de bie-
nes que reciben es proporcional a la desigualdad de sus méritos (si, por
ejemplo, el mérito de un individuo es el doble del mérito de otro, el
primero debe recibir el doble de bienes que el segundo). Siguiendo la
terminologia de las matematicas de su tiempo, Aristoteles habla de una
proporcion geométrica. Si A y B representan el mérito de las personas,
mientras que x y z representan la cantidad de bienes que respectivamente
recibe cada uno, dicha proporcion geométrica se expresa de la siguien-
te manera:

A+x)+(B+z)=A=+B
o bien:
A+-B=x+z

Lo justo, entonces, es la proporcion, y lo injusto lo que va contra la pro-
porcion. Un término es mayor y otro menor, como ocurre también en la
practica; pues el que comete la injusticia tiene una porcion excesiva de
bien y el que la padece, demasiado pequefia. Tratandose de lo malo ocu-
rre al revés, pues el mal menor, comparado con el mayor, se considera
un bien, ya que el mal menor se prefiere al mayor, y lo preferible es un
bien, y cuanto mas preferible, mayor.

El gran problema reside en que cuando abandonamos el nivel abs-
tracto, la determinacion concreta de esa proporcion geométrica resulta
muy dificil; porque establecer tanto el criterio general que define la
distribucion justa, como el mérito individual en relacion con ese crite-



142 ENRIQUE SERRANO

rio es muy complicado. En una sociedad de guerreros, como la que se
describe en los poemas homéricos, el criterio distributivo supremo sera
la contribucion al éxito de las empresas bélicas; en una sociedad comer-
cial el primer criterio sera el éxito econémico. Lo propio de las socie-
dades modernas es que parece imposible establecer una jerarquia entre
la pluralidad de criterios distributivos. Por otra parte, aunque pudiera
establecerse un criterio o jerarquia de criterios, la determinacion del méri-
to de cada individuo puede llegar a ser una cuestion muy disputada.

Cuando pensamos en bienes divisibles y cuantificables, asi como en
rendimientos individuales, la cuestion es relativamente mas facil (aqui
entroncamos con el tema del dinero que es un elemento de la otra parte
de la justicia particular) que el caso del honor o el reconocimiento so-
cial. Pero la mayor dificultad que advierte Aristoteles se da en relacion
con la distribucion de cargos en relacion con el ejercicio del poder po-
litico. Se trata de la cuestion de quién debe gobernar, esto es, la defini-
cion de régimen que rige el orden civil. En tanto el bien politico (lo
conveniente para la comunidad) es la justicia y ésta implica una cierta
igualdad, debe existir una igualdad entre los ciudadanos. En la medida
que los gobiernos justos, son gobiernos sometidos a la legalidad, los
ciudadanos deben ser iguales frente a la ley. Pero una vez establecido
este principio general es necesario determinar la manera de configurar
la relacion asimétrica entre gobernantes y gobernados, asi como el con-
tenido concreto de la legalidad. Aqui desaparecen los acuerdos: “Los
democratas, en efecto, afirman que es justo lo que opina la mayoria, y
los oligarcas lo que opinan los de mayor fortuna, pues afirman que se
debe juzgar de acuerdo a la cuantia de la fortuna”. Ante ello Aristoteles
sostiene:

Pero ambos pareceres implican desigualdad e injusticia. Si lo que deci-
diere el menor numero ha de prevalecer, se llegara a la tirania, pues, de
acuerdo con el principio oligarquico de justicia, es justo que gobierne uno
solo, si tiene mas que todos los otros ricos. Mas si ha de prevalecer lo
que decidiera la mayoria numérica, éstos cometerian injusticia si confis-
caran los bienes de los acaudalados que son los menos, segun se ha di-
cho antes. (EN 1318a 19-30)

En oposicion a la tesis de que la mayoria simple debe decidir tanto
quién debe gobernar, como el contenido de las leyes, Aristoteles afir-



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 143

ma que la justicia politica no debe entrar en contradiccion con el crite-
rio de justicia distributiva propio de otras actividades sociales. En este
caso, se trata de que la justicia politica respete el criterio econémico de
proteger la riqueza y propiedad de aquellos que la han adquirido de una
manera justa. Aqui se encuentra en germen la idea de que las leyes es-
critas de la justicia politica deben respetar ciertos limites, no todo se
encuentra a disposicion del arbitrio del soberano. Las leyes escritas
deben tomar en cuenta la validez de las normas emanadas de manera
espontanea de la dinamica social en sus distintos ambitos. Sin embar-
g0, en contra del criterio oligarquico advierte que el fin supremo de la
polis (del orden civil) no es la proteccion de la riqueza y la propiedad,
sino la vida buena. Quiza esta tesis requiere ser expresada con mayor
precision, ya que en las sociedades modernas en numerosas ocasiones
se confunde el bienestar con el mero desarrollo econémico. Aunque éste
ultimo es un elemento importante de la vida buena, no es el unico. Tam-
bién debe considerarse la seguridad, la libertad, la definicion de la iden-
tidad colectiva e individual, el sentimiento de pertenencia a una comu-
nidad, etcétera. De hecho, se puede decir que para lograr un desarrollo
econdmico estable se precisa cumplir con una serie de condiciones, las
cuales tienen que ver con la finalidad especifica de la actividad politi-
ca. La posesion de riquezas no es un elemento suficiente para saber si
un individuo puede ser un buen gobernante.

De acuerdo con Aristoteles la practica politica implica su propio cri-
terio de justicia distributiva, el cual, tiene una prioridad sobre otros cri-
terios, pues en la politica se encuentra en juego la creacion de las con-
diciones basicas para alcanzar una convivencia civilizada. Este criterio
es la virtud ciudadana, que denota la predisposicion de los individuos a
subordinar (aunque no suprimir) su interés particular al interés colecti-
vo. En el mencionado mito de Prometeo y Epimeteo ya se advierte que
la justicia y el pudor (el sentido moral) no debe, como otras virtudes,
repartirse so6lo a un grupo social, sino que debe ser un atributo de todos
los ciudadanos. Por eso Aristoteles propone que la decision politica debe
estar en una mayoria calificada, entendida como un mayoria en la que
participan individuos de los diversos grupos sociales; en donde el nivel
de renta es tomado como un criterio cualitativo.

Unos y otros (demdcratas y oligarcas) dicen, en efecto, que lo que opine
la mayoria de los ciudadanos, eso deber ser soberano. Que sea esto asi,



144 ENRIQUE SERRANO

pero no enteramente, sino que casualmente son dos las partes que cons-
tituyen la polis, los ricos y los pobres, lo que decidan unos y otros o la
mayoria, eso debe prevalecer, y si deciden cosas contrarias, lo que deci-
dan los més numerosos y aquellos cuya renta es mayor. Por ejemplo, si
los ricos son diez y los pobres veinte, y se enfrentan en la opinion seis
ricos y quince pobres, y los cuatro ricos restantes se unen a los pobres, y
los cinco pobres restantes a los ricos; cualquiera de los grupos cuya ren-
ta es mayor, después de sumadas las rentas individuales de ambos gru-
pos, ese debe ser soberano. Pero si resultan iguales, hay que considerar
esta dificultad analoga a la que se presenta ahora cuando la asamblea o
el tribunal se dividen en dos partes iguales; hay que recurrir al sorteo o
hacer alguna otra cosa semejante (Politica 1318b 4).1°

Si bien la idea del voto calificado (el mayor peso del voto de los ri-
cos) que propone Aristoteles ha sido cuestionado por el universalismo
consecuente de las democracias modernas, lo importante de su propuesta
no es este punto, sino la tesis de que los criterios en los que debe sus-
tentarse la justicia distributiva, asi como la manera de establecer los
méritos individuales, requiere establecerse por un consenso en el que
participen en igual condicion de libertad los diferentes grupos que com-
ponen la sociedad. Con ello se afirma de manera implicita que la Gnica
manera de obtener una solucion al problema de la justicia distributiva
es resolver el tema de la justicia universal. Al no existir la posibilidad
de definir en abstracto un criterio universal de justicia distributiva, lo
que se requiere es crear las condiciones politicas para que todos los ciu-
dadanos participen en la definicion de ese criterio, asi como en su co-
rreccion permanente. Dicho de otra manera, el reconocimiento de la
igualdad juridica, como base de la participacion ciudadana, es una con-
dicion necesaria, aunque no suficiente, para acceder a una justicia
distributiva. Esta tesis fundamental, que puede resultar contraintuitiva,
se ha comprobado una y otra vez a lo largo de la historia de las luchas po-
liticas y especialmente en la historia de las revoluciones y sus fracasos.

En nuestro contexto politico se puede afirmar que la constitucion de
un Estado de derecho representa una meta indispensable para acceder

10°En la traduccion de Gredos se agrega a este pasaje la siguiente nota aclaratoria: “Aristoteles
supone la circunstancia en que la fortuna de los ricos es doble que la de los pobres y por tanto un
rico debe tener dos votos y el pobre uno. En el caso particular que presenta, un grupo suma en
total 17 votos, provenientes de 12 (6X2) + 5; y el otro 23 que provienen de 8 (4X2) + 15. Es, por
tanto, este segundo grupo el que debe prevalecer a pesar del nimero mayor de pobres.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 145

a una mejor distribucion de los bienes sociales. Pretender solucionar el
problema de la justicia distributiva, sin acceder a un contexto de justi-
cia universal ha sido la estrategia retorica de aquellos demagogos que
buscan instrumentalizar la fuerza social que desata la pobreza social para
su beneficio personal.

2.2. Justicia Conmutativa

El segundo tipo de justicia particular es la conmutativa, la cual se
refiere a las relaciones interpersonales, ya sean voluntarias o invo-
luntarias. En el primer caso tenemos el sistema de intercambios entre
los individuos, en el segundo las transgresiones de las normas que ri-
gen dichos intercambios. A diferencia de la justicia distributiva, en la
conmutativa ya no se atiende al mérito de los individuos, por lo cual se
retoma el principio superior de la igualdad entre los seres humanos.
Aristoteles habla de una proporcion aritmética con el objetivo de ex-
presar que los intercambios deben someterse a la norma de la igualdad
y que el dafio que una de las partes infringe a la otra es quebrantar esa
norma, por lo que la igualdad debe ser restaurada. La funcién de la jus-
ticia conmutativa es crear los obstaculos que impiden la pleonexia.

El intercambio presupone un sistema social en donde los individuos
cumplen diferentes funciones (“una asociacion por cambio no tiene lu-
gar entre dos médicos, sino entre un médico y un agricultor, y en gene-
ral entre personas diferentes y no iguales” EN 1133a 19). El problema
reside en que es necesario hacer conmensurables productos cualita-
tivamente distintos. La tesis aristotélica consiste en afirmar que, si to-
das los bienes son expresion de la necesidad humana es ella también el
elemento que permite establecer una relacion de igualdad entre ellos.
De ahi se concluye que la moneda, la cual iguala las cosas para ser
intercambiadas, se introduce mediante una convencion para expresar esa
necesidad comun.

Es menester, por tanto, que todo se mida por una sola cosa, como se dijo
antes. En realidad, esta cosa es la necesidad que todo lo mantiene unido;
porque si los seres humanos no necesitaran nada o no lo necesitaran por
igual, no habria cambio o no tal cambio. Pero la moneda ha venido a ser
como una especie de sustituto de la necesidad en virtud de una conven-



146 ENRIQUE SERRANO

cion, y por eso se llama asi, porque no es por naturaleza sino por ley, y
esta en nuestras manos cambiarla o inutilizarla (...) Por ello, todas las
cosas deben tener un precio, porque, asi siempre habra cambio y con €l
asociacion de hombres. Asi, pues, la moneda, como una medida, iguala
las cosas haciéndolas conmensurables. No habria asociacion, si no hu-
biese cambio; ni cambio, si no hubiera igualdad; ni igualdad, si no hu-
biera conmensurabilidad. (EN 1133a 26 y 1133b 14)!!

Sin duda es una gran contribucion de Aristoteles haber iniciado el
analisis del intercambio y la moneda; sin embargo, €l parece no perci-
bir que en su argumentacion existe una contradiccion. La idea central
es muy simple: Existird justicia en el intercambio cuando el precio (el
valor expresado en moneda) de los bienes intercambiados sea el mis-
mo. Pero si la necesidad representa el criterio para establecer el precio,
ello no generard necesariamente justicia. Si alguien tiene una gran ne-
cesidad, aunque escasos bienes, tendria que recibir una gran cantidad
de bienes a cambio de pocos; con ello recibiria mas de lo que original-
mente tenia. Es decir, no habria un intercambio igualitario de bienes,
sino un subsidio de los que mas tienen a los mas necesitados. Ello pue-
de parecer una propuesta atractiva, pues conduce a una sociedad mas
igualitaria; pero seria muy dificil que ese intercambio se diera de ma-
nera voluntaria por parte de aquellos que mas tienen. Ademas, al no tener
en cuenta el mérito de cada individuo en la actividad economica, se
cometeria una injusticia a los que producen mas.

Aunque es la necesidad lo que impulsa el intercambio, parece que
debe existir otro criterio para establecer la igualdad de los bienes
intercambiados. Esto fue lo que percibieron Adam Smith, Ricardo y
Marx, entre otros, cuando afirmaron que el trabajo es la medida del valor
de las mercancias. Como diria Marx, el tiempo de trabajo socialmente
necesario es aquello que hace conmensurable a las mercancias. Sobre
esto vale la pena recordar lo que el propio Marx dice de Aristoteles:

Ante todo, Aristoteles dice claramente que la forma-dinero de la mer-
cancia no hace mas que desarrollar la forma simple del valor, o lo que

11 “Por eso para los cambios convinieron entre sf en dar y recibir algo tal que, siendo en si mis-
mo util, fuera de un uso muy facilmente manejable para la vida, como el hierro, la plata y cualquier
otra cosa semejante (...) Una vez inventada ya la moneda por la necesidad del cambio, surgi6 la
otra forma de la crematistica: El comercio de compra y venta.” (Politica 1257a 8 y 1257b 9).



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 147

es lo mismo, la expresion del valor de una mercancia en otra cualquiera
He aqui sus palabras: “5 camas = 1 casa no se distingue de 5 camas =
tanto o cuanto dinero. Aristoteles advierte, ademas, que la relacion de
valor en que esta expresion de valor se contiene es, a su vez, una rela-
cion condicionada, pues la casa se equipara cualitativamente a las camas,
y si no mediase alguna igualdad sustancial, estos objetos corporalmente
distintos no podrian relacionarse entre si como magnitudes conmensu-
rables (...) Mas al llegar aqui se detiene y renuncia a seguir analizando
la forma del valor.

El propio Aristoteles nos dice, pues, en que tropieza al llevar adelante
su analisis: Tropieza en la carencia de un concepto de valor (...) Aristo-
teles no podia descrifar por si mismo, analizando la forma del valor, el
hecho de que en la forma de los valores de las mercancias todos los tra-
bajos se expresan como trabajo humano igual, y, por tanto, como equi-
valentes, porque la sociedad griega estaba basada en el trabajo de los
esclavos y tenia, por tanto, como base natural la desigualdad entre
los hombres y sus fuerzas de trabajo.!?

No sé si esta explicacion sociologica es suficiente para dar cuenta de
la falta de un desarrollo més amplio en la teoria aristotélica del criterio
adecuado para medir el valor en el proceso de intercambio. Lo que no
tiene en cuenta Marx es que, quiza, cabria la posibilidad de una lectura
neoclésica de Aristoteles en la que no se apelaria a una teoria del valor
trabajo, sino que se interpretaria la necesidad de los individuos como
el factor que determina una demanda, en contraste con la oferta de bie-
nes producidos. Sin embargo, esta polémica careceria de elementos
suficientes para acceder a una conclusion definitiva sobre la postura de
Aristoteles. Lo cierto es que este autor se mantiene en la tesis inicial
respecto a que la justicia conmutativa exige un intercambio de valores
equivalentes, sin que se establezca con claridad el criterio para estable-
cer dicha equivalencia. Lo que se puede agregar es que para Aristoteles
la justicia conmutativa presupone a la justicia universal, ya que en el
intercambio de mercancias se requiere de la aceptacion voluntaria de
los individuos que participan en él.

El segundo caso de justicia conmutativa es aquella que puede califi-
carse en sentido estricto como justicia correctiva. Ella presupone un acto
involuntario en el intercambio o en las relaciones sociales en general,

12 Marx, EL Capital, Bogota, FCE, 1976, pp. 25 y 26.



148 ENRIQUE SERRANO

lo cual, de acuerdo al principio de justicia universal, denota la presen-
cia de una injusticia. Se trata de los casos en donde alguien sufre un dafio
(el efecto de un acto involuntario),'® y, en gran parte de los casos, al-
guien obtiene una ganancia mediante las transgresion de las normas con-
sentidas por los participantes. La violencia inherente a la transgresion
puede ser explicita, como en el caso del robo a mano armada, o impli-
cita, como en el caso de la estafa. Ante estas situaciones se trata de res-
tablecer la igualdad.

En efecto, la justicia distributiva de los bienes comunes es siempre con-
forme a la proporcion establecida arriba (...) En cambio, en las relacio-
nes entre los individuos lo justo es, sin duda, una igualdad y lo injusto
una desigualdad, pero no segun aquella proporcion, sino segin la arit-
mética. No importa, en efecto, que un hombre bueno haya despojado a
uno malo o al revés, o que un hombre bueno o malo haya cometido un
adulterio. La ley solo mira a la naturaleza del dafio y trata ambas partes
como iguales, al que comete la injusticia y al que la sufre, al que perju-
dica y al perjudicado. (EN 1131b 26-1131a)

Para reparar el dafio se apela a un juez, es decir a una tercera perso-
na, cuya funcion consiste en representar el término medio virtuoso, desde
donde es posible restaurar la igualdad. Aristoteles compara la tarea del
juez con aquél que se enfrenta a una linea dividida en segmentos des-
iguales y quita el trozo que excede de la mitad del segmento mayor, para
afiadirselo al segmento menor y, de esta manera, hace posible una divi-
sion igual. Precisamente la proporcion aritmética de la que se habla en
este contexto consiste en la mitad de la suma de las dos magnitudes (a
+ b + 2). Aristoteles advierte que no en todos los delitos se pueden ha-
blar en sentido estricto de una ganancia o una perdida, como sucede en
las relaciones de intercambio. Por lo que no siempre esta claro en qué
consiste la restauracion de la igualdad. Pensemos en el caso de un ase-
sinato.

En relacion con esta dificultad se discute el término de reciprocidad
(antipeponthos), la que era considerada por los pitagdricos como sino-
nimo de justicia y que llevd a Radamantis, hermano de Minos rey de
Creta, a sostener: Si el hombre sufriera lo que hizo, habria recta justi-

13 De nuevo nos topamos con la idea central: “Es evidente, pues, que el ser tratado injusta-
mente no es voluntario”.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 149

cia. Desde este punto de vista, la reciprocidad representa el principio
que subyace a la conocida lex falionis. La manera en que Aristoteles
aborda y discute esta nocion genera muchas confusiones. En primer lugar
rechaza la vision talionica de la justicia correctiva, pero no lo hace
mediante argumentos que apelen a la posibilidad de regeneracion del
delincuente, propios del humanismo moderno, ni por razones pragma-
ticas sobre la posibilidad de cometer un error en la administracion de
la justicia. Ante todo se apela a un ejemplo: Si un magistrado golpea a
alguien, no por ello debe ser golpeado a su vez. Pero si un particular
golpea a un funcionario no sélo debe ser golpeado, sino que debe, ade-
mas castigarsele. Pero esto contradice la exigencia de que los individuos
sean tratados como iguales ante la ley en el momento de reparar un dafio.
Parece que Aristoteles pretende introducir en la justicia correctiva una
igualdad proporcional basada en una concepcion jerarquica de la socie-
dad. Lo que le daria la razén a Marx respecto a que los prejuicios liga-
dos a su contexto social impiden que la teoria aristotélica de la justicia
saque las consecuencias adecuadas de sus principios.

Sin duda Aristoteles tiene razon al oponerse a la identificacion
pitagorica de justicia y reciprocidad, ya que en la justicia distributiva,
como hemos visto, se requiere tomar en cuenta una igualdad proporcio-
nal que tome en cuenta el mérito de los individuos. Sin embargo, la
reciprocidad es un elemento fundamental tanto de la justicia universal,
como de la justicia conmutativa. En el intercambio de bienes la reciproci-
dad no consiste en que cada uno reciba, en términos cualitativos, lo misma
que da, pues ello implicaria el absurdo de negar la necesidad del intercam-
bio. La reciprocidad en esta situacion consiste primero, en términos de jus-
ticia universal, que las partes se reconozcan como personas, es decir, como
agentes que asumen de manera voluntaria el acto del intercambio y, segun-
do, que exista una igualdad cuantitativa en el valor de los bienes que
intercambian. La importancia de la moneda, de la que habla Aristoteles,
apoya este sentido cuantitativo de la reciprocidad.

En relacion con la justicia conmutativa, en su faceta de justicia
correctiva (justicia penal se diria en la actualidad), cabe advertir que
admitir el principio general de la reciprocidad e, incluso, la /ex talionis,
no implica necesariamente aceptar que el transgresor de la norma o el
delincuente tenga que sufrir el mismo dafio que cometi6. De hecho, en
el proceso que lleva desde el principio general hasta los casos particu-
lares se pueden introducir todos los argumentos que permiten matizar



150 ENRIQUE SERRANO

o atenuar la idea de una reciprocidad estricta (la posibilidad del error
al castigar —el cual es fatal cuando se piensa en la pena capital— la po-
sible culpa o influencia de la situacion social en el hecho delictivo, la
idea humanista de separar justicia y venganza, etcétera). Sin embargo,
mantener el principio general de la reciprocidad en la justicia correctiva
nos permite mantener la nocion de la aceptacion voluntaria como ele-
mento para definir las normas de justicia, asi como la dignidad huma-
na, al asumir la responsabilidad de los individuos'®.

2.3. Breve Recapitulacion

A. La justicia universal representa la suma de la virtudes en las rela-
ciones sociales, podemos decir que es la faceta social de la virtud. La
justicia universal implica que las relaciones sociales estan sometidas a
la autoridad y regularidad de las leyes. En un nivel abstracto, es posi-
ble identificar justicia universal y legalidad. Sin embargo, aunque la
legalidad es una condicion necesaria de la justicia, no es una condicion
suficiente, pues las leyes positivas pueden ser injustas. De ahi que se
requiera un principio que permita juzgar criticamente la validez (nor-
mativa) de las leyes particulares. Este principio es: Volenti non fit iniura.
Las leyes justas son aquellas que son susceptibles de ser aceptadas vo-
luntariamente por todos los que se encuentran sometidos a ellas.

En la medida que en ningun contexto social se puede tener una cer-
teza sobre la validez de las normas vigentes en €l, se requiere que la
justicia legal sea complementada con la equidad, entendida como la
continua correccion de la legalidad de acuerdo con las exigencias de la
experiencia. Por tanto, la justicia universal, vinculada a la legalidad,
requiere asegurar la libertad de todos para garantizar el consenso vo-
luntario en el que se sustenta la validez de la legalidad. Todo ciudada-
no debe ser legislador ya sea directa o indirectamente. Universalidad en
este sentido significa inclusion y, como tal, representa un requisito para
la defensa de la particularidad. La falsa oposicion entre universalidad y
particularidad es una consecuencia de identificar, como le sucede en la
concepcidn jerarquica aristotélica de la sociedad, la universalidad con
una particularidad (por ejemplo, identificar la universalidad ligada al

14 Esta es la tesis que defienden tanto Kant como Hegel en sus filosofias del derecho.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 151

concepto de humanidad, con los miembros del grupo al que se pertene-
ce 0, de manera mas restringida, con aquellos miembros varones libres
que encabezan un grupo familiar.)

B. La justicia particular es una virtud (ética) entre otras (una parte
del todo) que tiene como funcion basica contener la codicia (pleonexia)
que se manifiesta en el comportamiento de los individuos. Mientras la
justicia universal tiene como fin primordial determinar el bien en tér-
minos colectivos, la justicia particular se centra en la determinacion del
bien en las relaciones entre individuos particulares.

1. La justicia distributiva se sustenta en una proporcionalidad
geométrica, la cual presupone definir un criterio de distribucion, asi
como el mérito de cada individuo en relacion con ese criterio (tratar igual
a los que son iguales y de manera desigual a los desiguales). Aunque
no es posible definir en abstracto un solo criterio de distribucion, lo que
se puede establecer es que, en la medida que la justicia distributiva es
parte de la justicia universal, los criterios distributivos en las socieda-
des deben sustentarse en un consenso de todos los participantes.

2. La justicia conmutativa implica tanto el intercambio voluntario,
faceta para la cual podemos reservar el término de justicia conmutativa
en sentido estricto, como la situacion en la que existe un dafio que re-
quiere ser reparado, faceta a la que podemos llamar justicia correctiva.
Una manera de aproximarse a esta diferenciacion es tomando en cuen-
ta la actual distincion entre derecho civil y derecho penal.

2.1. La justicia conmutativa en sentido estricto se sustenta en una
proporcionalidad aritmética. Si la division social del trabajo conduce a
la necesidad del intercambio de bienes, se requiere que este intercam-
bio se realice de manera voluntaria (no perder de vista que esta es tam-
bién una parte de la justicia universal) y que en este proceso el valor de
los bienes intercambiados sea igual, para que cada uno conserve el va-
lor de los bienes que le corresponden.

2.2. La justicia conmutativa en su faceta de justicia correctiva tiene
como objetivo restaurar la igualdad cuando ésta se ha roto debido a acto
violento, ya sea abierto u oculto. Aunque Aristoteles afirma que la jus-
ticia correctiva debe sustentarse también en una proporcion aritmética,
en su polémica en torno al término de reciprocidad asume la necesidad
de una proporcionalidad geométrica para establecer la pena al infrac-
tor. Ello parece implicar una concepcion jerarquica del orden social,
inaceptable desde el punto de vista de las sociedades modernas.



152 ENRIQUE SERRANO

3. Actualidad de la teoria de la justicia aristotélica

La tradiciéon del contractualismo es deudora de la concepcion
aristotélica de la justicia. Describir el origen del orden civil de la so-
ciedad a través de un hipotético contrato es una manera de representar
el principio fundamental de la justicia universal, a saber: Volenti non
fit iniura. Las teorias del contrato social no pretenden ofrecer una ex-
plicacion de la génesis del orden civil; su objetivo es normativo, se tra-
ta de establecer las condiciones que hacen posible la constitucion de una
organizacion del poder politico que responda a las exigencias de justi-
cia. Es evidente que ningtn orden civil surge de un acto voluntario de
sus miembros y que la inmensa mayoria de los individuos define su
pertenencia a dicho orden mediante un proceso de socializacion espon-
taneo. Sin embargo, utilizar la figura del contrato social tiene como
objetivo hacer patente que el tnico orden civil legitimo es aquél que no
solo garantiza la seguridad, sino también la libertad. Incluso, en la teo-
ria de Hobbes, al apelar al contrato social, se afirma de manera impli-
cita que ¢l unico Estado Absolutista legitimo es aquél que sustenta su
poder en el consentimiento de los ciudadanos. Para ello es indispensa-
ble que esa modalidad de organizacion estatal se comprometa a garan-
tizar la libertad de un espacio privado, del cual pueda emanar la acep-
tacion voluntaria de ese poder centralizado. La critica del liberalismo a
esta posicion consiste en afirmar que un Estado con un poder centrali-
zado y, por tanto, sin controles, no podra ofrecer un sustento real a esa
garantia.

Otra manera de enfocar este problema, que puede tornar verosimil
la tesis contractualista, consiste en considerar el concepto de ciudada-
nia, definido por la pertenencia activa o voluntaria. Todos los seres
humanos somos arrojados a un mundo, en ese sentido somos seres so-
ciales por naturaleza o, para ser mas precisos, nuestra sociabilidad es
espontanea. Sin embargo, no somos seres civiles de manera inmediata;
nos constituimos como ciudadanos cuando somos capaces de asumir la
responsabilidad de nuestros actos frente a los otros y para ello es indis-
pensable, a su vez, que cada uno posea una garantia social de su liber-
tad (s6lo a un ser libre se le pueden imputar sus acciones). La exigen-
cia de obediencia a la legalidad, basica para la existencia de un orden
civil, no implica que el ciudadano acepte de manera acritica el conteni-



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 153

do de todas las leyes vigentes. Por el contrario, para que la obediencia
a la legalidad sea compatible con la libertad propia del ciudadano, éste
debe poder cuestionar esas leyes a través de los medios que el propio
orden civil le ofrece. El sentido normativo de la préctica politica se
encuentra precisamente en el principio de la equidad, tal y como lo
define Aristoteles, esto es, como la correccion de la justicia legal. Aun-
que el ciudadano no sea el autor directo de la ley, se puede afirmar que
participa en el proceso legislativo (actividad bésica del ciudadano) si
posee el derecho a disentir, asi como la posibilidad de transformar las
leyes positivas.

La metafora del contrato social, como recurso tedrico para expresar
graficamente el principio de justicia universal, dejo de utilizarse a par-
tir del éxito que obtuvieron las explicaciones historicas en las ciencias
sociales'®. A pesar de que la explicacion genética no se contrapone a la
perspectiva normativa del modelo contractualista, ya que se sitlian en
diferentes niveles, el proyecto tedrico que adquiri6 prioridad fue tratar
de localizar un supuesto orden histoérico que permitiera la mediacion
entre el ser y el deber ser. Ello desemboca en las diversas filosofias de
la historia que proliferaron a partir del siglo xvir. Sin embargo, los acon-
tecimientos del siglo xx cuestionan de manera radical la creencia en la
existencia de un vinculo necesario entre desarrollo técnico y formacion
moral; creencia en la que se habia sustentado la nocion de progreso
utilizada por las filosofias de la historia. Ello propici6 el renacimiento
de la perspectiva contractualista como estrategia para definir un ideal
normativo que pueda guiar las acciones.

En Teoria de la Justicia (1971), John Rawls utiliza de nuevo una
variante del modelo contractualista como recurso para determinar los
principios de justicia que debe cumplir la estructura basica de una so-
ciedad, es decir, aquellas instituciones que distribuyen los derechos, asi
como los deberes fundamentales y determinan la division de las venta-
jas provenientes de la cooperacion social. Aunque Rawls percibe la
herencia de Aristoteles presente en la tradicion contractualista, en su
propuesta s6lo toma en cuenta una faceta de la teoria aristotélica, a sa-
ber: la justicia particular en su aspecto de justicia distributiva.

15 El éxito de la perspectiva historica y con ella de las explicaciones genéticas se debi6 en
gran parte a Ilustracion escocesa, especialmente de la teoria de Adam Smith.



154 ENRIQUE SERRANO

El sentido mas especifico que Aristoteles da a la justicia y del cual se
derivan las formulaciones mas familiares, es el de abstenerse de la
pleonexia, esto es, obtener para uno mismo cierta ventaja apoderandose
de lo que pertenece a otro, sus propiedades, sus remuneraciones, su
empleo o cosas semejantes; o negandole a una persona lo que le es debi-
do, el cumplimiento de una promesa, el pago de una deuda, el mostrarle
el debido respeto, etc. Es evidente que esta definicion pretende aplicarse
a acciones y se piensa que las personas son justas en la medida en que
tienen, como uno de los elementos permanentes de su caracter, el deseo
constante y efectivo de actuar justamente. (1979 pp. 23-24)

Cabe senalar que el propio Rawls advierte que esta definicion no es
suficiente, pues, presupone “una explicacion de lo que propiamente le
pertenece a una persona y de lo que es debido”, lo cual depende de
derechos que, a su vez, se derivan de instituciones sociales y de las le-
gitimas expectativas ligadas a ellas. Es decir, lo que falta es, precisa-
mente, la nocion de justicia universal. Pero Rawls no examina la rela-
cion entre la justicia universal y la justicia particular en su caracter de
justicia distributiva. Parece que no percibe la complejidad del concep-
to aristotélico de justicia, lo que tiene importantes efectos en su propia
teoria. Rawls ya no parte de una descripcion del supuesto estado de
naturaleza, sino de una hipotética posicion originaria, en donde indivi-
duos racionales y con un sentido de justicia eligen, bajo ciertas restric-
ciones (entre ellas el famoso velo de ignorancia, que les impide perci-
bir su posicion particular), los principios de justicia a los que debe
adecuarse la estructura basica de la sociedad. Segiin Rawls la eleccion
recaeria en los siguientes dos principios, elegidos entre un serie de al-
ternativas determinadas:

Primero: Cada persona ha de tener un derecho igual al esquema mas
extenso de libertades basicas que sea compatible con un esquema seme-
jante de libertades para los demas.

Segundo: Las desigualdades sociales y econémicas habran de ser con-
formadas de modo tal que a la vez que: a) se espere razonablemente que
sean ventajosas para todos, b) se vinculen a empleos y cargos asequibles
para todos.

Ante todo cabe destacar que el primer principio se encuentra ligado
a la nocidn de justicia universal aristotélica, por lo que, antes de ser un



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 155

objeto de eleccion, representa una condicion necesaria que debe impe-
rar ya en la denominada posicién originaria. Esta tltima figura es una
manera de expresar la tesis de que los participantes en el proceso de
eleccion deben ser autonomos, para hacer posible una deliberacion ra-
cional. El propio Rawls afirma: “La posicion originaria puede ser con-
siderada como una interpretacion procesal de la concepcion kantiana de
la autonomia y del imperativo categdrico dentro del sistema de una teoria
empirica.” (1979 p. 241) ;Qué implica esta observacion? Que la liber-
tad no es un bien mas, que pueda ser objeto de un proceso distributivo,
sino un requisito indispensable de cualquier eleccion social que pretenda
cumplir con las exigencias de la racionalidad. Lo que pueden elegir los
participantes en la posicion originaria es el sistema de normas juridicas
en los que se objetiva o materializa la libertad que ya poseen. Si Rawls
hubiera tenido en cuenta esto tendria un elemento fundamental para
defenderse ante sus numerosos criticos.

En el texto que acabamos de citar se puede apreciar que la intencion
de Rawls al presentar el primer principio como un objeto de eleccion,
a partir de la situacion originaria, es eludir el tradicional discurso del
derecho natural. Como ¢l mismo advierte su propodsito es acceder a una
teoria empirica. Sin embargo, Rawls no parece darse cuenta que reco-
nocer a la libertad como una condicion trascendental del discurso so-
bre los derechos no implica asumir los presupuestos metafisicos del
iusnaturalismo clasico. Para hacer compatible una teoria empirica con
el modelo contractualista es menester diferenciar entre el nivel empiri-
co de la génesis de los derechos y la argumentacioén en términos de
validez racional. En el nivel empirico se trata de analizar la aparicion
historica de los derechos como un efecto de las luchas sociales y de la
consolidacion de las instituciones sociales. En cambio, cuando se ape-
la al modelo del contrato se trata de establecer el criterio para juzgar la
validez racional de los derechos positivos!®. Por tanto es compatible
afirmar que los derechos que garantizan la libertad son un producto
historico y, al mismo tiempo, sostener que la libertad es una condicion

16 En cierta manera reconoce esto Rawls cuando, una vez establecidos los resultados de su
modelo de contrato, apela al criterio de un equilibrio reflexivo. La situacion contractual se en-
cuentra disefiada para definir un procedimiento equitativo y, al lograr este objetivo, se trata de
utilizar ese procedimiento para juzgar criticamente las concepciones de la justicia imperantes en
un contexto social. Ello seria una forma de describir los dos niveles de los que hemos hablado en
este trabajo.



156 ENRIQUE SERRANO

trascendental para que se pueda predicar que el sistema juridico tiene
una pretension de validez racional.

Toda norma juridica es el producto de las decisiones que se toman
al interior de un sistema social y su orden civil. Pero la norma juridica
solo posee una validez racional (diferenciada de su vigencia social)
cuando se estatuye en condiciones de libertad y no lesiona el ejercicio
de esa libertad. En este sentido, la posicion originaria representa, en un
elevado nivel de abstraccion, una situacion social en donde los indivi-
duos ya se ha reconocido como personas, esto es, como sujetos libres y
que, como tales, son susceptibles de tener derechos. Desde este punto
de vista, la restriccion del llamado velo de ignorancia representa una
peculiar manera de expresar la exigencia de imparcialidad propia de un
didlogo entre sujetos libres y racionales. Imparcialidad que tampoco
puede ser vista como un atributo que posean los individuos de antema-
no. La imparcialidad es una meta a la que se busca acceder a través de
una confrontacion racional entre diversos puntos de vista.

Como hemos visto, para Aristoteles la justicia universal representa
una igualdad de libertad entre los ciudadanos, nacida del reconocimiento
reciproco como personas (sujetos de derechos y deberes). Esta justicia
universal tiene prioridad sobre la justicia particular, ya sea distributiva
o conmutativa. Esta tesis aristotélica se encuentra, en cierto modo, en
la teoria de Rawls cuando éste sostiene la existencia de un orden
lexicografico entre los principios de justicia, es decir, un orden que es-
tablece la prioridad del primer principio. Precisamente, de ese orden
lexicografico extrae dos reglas de prioridad: a) La prioridad de la liber-
tad implica que la libertad s6lo puede llegar a ser restringida por mor
de la misma libertad. b) la prioridad de la justicia sobre la eficiencia y
el bienestar, lo cual significa que el segundo principio de la justicia debe
situarse por encima de los imperativos de la eficiencia y maximizacion
de los beneficios. La primera regla coincide con la tesis de Aristoteles,
creo que confirmada por la historia de los conflictos sociales, respecto
a que solo se puede acceder a una justicia distributiva si se cumple an-
tes con las exigencias de la justicia universal. El caso contrario, esto es,
considerar que se puede arribar a una justicia distributiva sin una justi-
cia universal (legal — Estado de derecho), implica que alguna instancia
social (Estado, partido, vanguardia o lider) puede determinar los crite-
rios de distribucion justa mas alla del consenso social y de la participa-
cion de ciudadanos autonomos. Esta ha sido la ilusién que ha sido uti-



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 157

lizada como coartada de legitimacion (no racional) por diversos siste-
mas de dominacion, desde el totalitarismo moderno, hasta el tradicio-
nal populismo.

Si bien el conocimiento de la teoria de Aristdteles hace posible loca-
lizar ciertos aspectos débiles de la estrategia argumentativa de Rawls,
también permite resaltar los puntos fuertes o contribuciones de esta
propuesta. Como hemos visto, para Aristoteles la justicia distributiva
(el control de la pleonexia) es una parte de la justicia particular que, a
su vez, forma parte de la justicia universal. El plantear las variedades
de justicia en términos de subconjuntos propicid que cierta tradicion
aristotélica, especialmente gran parte de las teorias del contrato social,
asumiera que cumplir con las exigencias de justicia universal (legali-
dad) era suficiente para acceder a una justicia distributiva. Esta tesis la
podemos ver ejemplificada en las teorias de Locke y Kant, la cual ha
sido retomada por una variedad de liberalismo reciente. La idea es que
si se respeta el derecho a la propiedad y la libertad contractual en las
relaciones de intercambio se crean las condiciones para la realizacion
de la justicia distributiva.

En cambio, al enunciar sus dos principios de manera diferenciada en
un orden lexicografico, Rawls advierte que, si bien la justicia universal
(el reconocimiento igualitario de la libertad, en la que se fundamenta
la legalidad) es una condicion necesaria para acceder a una justicia
distributiva, no es una condicion suficiente. Con ello se recupera la in-
tuicion implicita en las criticas de Hegel y Marx al liberalismo clasico.
De acuerdo con el segundo principio de la justicia el Estado no se debe
limitar a garantizar el orden legal, sino también asumir un papel activo
en el proceso de distribucion para superar, sin lesionar la libertad, las
desigualdades no justificadas, entre ellas, aquellas que tiene su origen
en las formas de dominacion. Por eso, la ingenieria institucional que se
esboza en la Teoria de la justicia no s6lo se apela al principio de pesos
y contrapesos para mantener un control del poder politico, sino que tam-
bién se habla de la necesidad de instituciones que garanticen la forma-
cion de un sistema econdémico justo.

Rawls no entra en el debate sobre el disefio concreto de las politicas
redistributivas; incluso ni siquiera toma partido en la tradicional oposi-
cion entre economias capitalistas y socialistas. Sin embargo, afirma que
un Estado gobernado por una constitucion politica justa, trataria de
apoyar el segundo principio mediante una legislacion apropiada, asi



158 ENRIQUE SERRANO

como por un sistema institucional conformado por cuatro ramas. La rama
de asignacion trataria de mantener un sistema competitivo, evitando la
formacion de monopolios y oligopolios. La rama estabilizadora busca-
ria aproximarse lo mas posible al ideal del pleno empleo. La rama de
transferencia tendria como funcion el garantizar una renta social mini-
ma (“Como el mercado no es apropiado para responder a las demandas
de la necesidad, éstas deben resolverse mediante otra disposicion.” 1979
p. 259). Finalmente la rama de distribucion tendria como tarea conser-
var una justicia aproximada de las porciones distributivas mediante la
tributacion y los reajustes necesarios a los derechos de propiedad.

Es evidente que con esta propuesta muy general no se trata de oftre-
cer una receta concreta para enfrentar el problema de la justicia
distributiva, pero si se establece una ruta para pensar alternativas, mas
alla de los dilemas tradicionales!’. El segundo principio de la justicia
que propone Rawls puede ser visto como un complemento o, quiza,
como una correccion de la proporcion geométrica que utiliza Aristoteles
para definir la idea de justicia distributiva. De hecho, la lectura de Rawls
podria sugerir una interpretacion de la concepcidn aristotélica, en la cual
la decision de establecer la distincion entre justicia universal y justicia
particular es el resultado de advertir que el principio legal de la justicia
universal (lo que se ha llamado el aspecto formal de la justicia) no es
suficiente, sino que implica un campo mas amplio. La tesis se podria
formular de la siguiente manera: Asumir los imperativos de la justicia
universal (legalidad) implica un compromiso con la justicia distributiva,
el cual trasciende el imperativo de garantizar el orden legal vigente. Es
decir, la exigencia de equidad no se limitaria a la correccion del conte-
nido concreto de las normas juridicas, sino que, ademas, incluiria el
imperativo de crear las condiciones sociales que permitan una distribu-
cion equitativa de la libertad.

En primer lugar, supongo que la estructura basica esta regulada por una
constitucion justa que asegura las libertades de una ciudadania igual (...)
Creo, también, que hay una justa igualdad de oportunidades (no s6lo una
igualdad formal). Esto significa que, ademas de mantener los tipos habi-

17 Lo que encontramos en la obra de Rawls es una justificacion del llamado Estado de bien-
estar. Cabe sefialar que habla mal de la humanidad el hecho de que, mientras el Estado de dere-
cho fue fundamentado antes de constituirse y consolidarse, el Estado de bienestar sdlo encuentra
una justificacion teodrica cuando experimenta una profunda crisis.



LA TEORIA ARISTOTELICA DE LA JUSTICIA 159

tuales de capital social general, el gobierno intenta asegurar iguales opor-
tunidades de ensefianza y cultura, a personas similarmente capacitadas
y motivadas, o bien subvencionando escuelas privadas o bien establecien-
do un sistema de escuela publicas. También, aplica y subraya la igual-
dad de oportunidades en las actividades econdmicas y en la libre elec-
cion de ocupacion. Esto se logra supervisando la conducta de las empresas
y las asociaciones privadas e impidiendo el establecimiento de restric-
ciones monopolicas y barreras a las posiciones mas codiciables. Final-
mente, el gobierno garantiza un minimo social, bien por asignaciones
familiares y subsidios especiales, por enfermedad y desempleo, o, mas
sistematicamente, por medios tales como un complemento graduado al
ingreso, llamado el impuesto negativo sobre la renta. (1979 pp. 257-258)

Con estas breves observaciones no se pretende sustentar de manera
adecuada una posicion concreta en el debate contemporaneo sobre la
justicia, ni agotar las posibles vias para actualizar la teoria aristotélica.
Otra via, por ejemplo, seria reconstruir la herencia aristotélica en la tra-
dicion republicana, para analizar las criticas que dicha tradicion puede
hacer a la comprension cotidiana de la practicas y teorias politicas ( a
la manera de la propuesta de Hannah Arendt). El objetivo era, simple-
mente, mostrar como la teoria aristotélica de la justicia, a pesar de la
distancia historica que nos separa de ella, nos puede sugerir perspecti-
vas para abordar la problematica de la constitucion de un orden civil
justo.

Bibliografia

Aristoteles, Etica Nicomaquea, (EN) Etica Eudemia, Madrid, Gredos,
1988.

Politica, Madrid, Gredos, 1988.

Retorica, Madrid, Gredos, 2000.

Obras, Madrid, Aguilar, 1967.

Buchheim, Thomas, Aristoteles, Freiburg i. B., Herder, 1999.

Diiring, Ingemar, Aristoteles, México, UNAM, 1990.

Garcia Maynez, Eduardo, Doctrina aristotélica de la justicia, México,
UNAM, 1973.



160 ENRIQUE SERRANO

Heller, Agnes, Aristoteles y el mundo antiguo, Barcelona, Peninsula.
1983.
Hoffe, Otfried, Aristoteles, Munchen, C. H. Beck, 1999.
Hoffe, Otfried (comp.) Die Nikomachische Ethik, Berlin, Akademie
Verlag, 1995.
, Politik, Berlin, Akacemie Verlag, 2001.
Maclntyre, Alasdair, Justicia y racionalidad, Barcelona, EIUNSA, 1994.
Rawls, John, Teoria de la Justicia, México, FCE, 1979.
Ross, W. D., Aristoteles, Buenos Aires, Ed. Sudamericana, 1957.
Ryan, Eugene, La nocion del Bien en Aristoteles, México, UNAM, 1969.
Tucidides, Historia de la guerra del Peloponeso, Madrid, Gredos, 2000.
Wolf, Ursula, Aristoteles, “Nikomachische Ethik”, Darmstadt, W. B.,G.,
2002.



