LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL
DERECHO Y DE LA FILOSOFIA
POLITICA DE NOBERTO BOBBIO EN

AMERICA LATINA Y EN ESPANA*
(SEGUNDA PARTE)

Alberto Filippi**

V1. En lo que respecta ala presencia de Bobbio en Chile®, éste arri-
ba a Santiago algunos meses antes de un hecho politico fundamental y
decisivo paralatransicion politico-institucional chilena haciala demo-
cratizacion del régimen militar: el plebiscito del 5 de octubre de 1988,
que el general Pinochet habia querido, y preparado minuciosamente,
convencido de obtener la victoria del “si” . En cambio —jironia, cada

* Traduccion del original italiano por Maria Paz Arrigoni Gonzélez y Nicolas Guzman (am-
bos de la Facultad de Derecho de la Universidad de Buenos Aires), con la advertencia de que
este texto ha sido actualizado y ampliado por el autor en enero de 2002.

** Director del Departamento de Ciencias Juridicasy Politicas de la Universitadegli studi di
Camerino.

46 Seglin € testimonio de lareciente reconstruccion de Italo Moretti, este vigje habia preocu-
pado mucho a Bobhio dado que temia “que de los ambientes democraticos italianos de la Uni-
versidad y de la cultura pudieran surgir criticas a este vigje suyo en €l Chile de Pinochet. Lo veo
muy preocupado —observa Moretti—y me esfuerzo en tranquilizarlo exponiéndole, en cuanto yo
pueda conocerlo, € cuadro de un pais reducido al silencio y necesitado de palabras prestigiosas
eiluminadas como las suyas. Desembarcados en Santiago, Francesco Caruso, nuestro ‘ diplomé-
tico’ encargado de negocios y promotor de la excepcional iniciativa, intentard demostrarle cuan
importante es su presencia. En el AulaMagnade la Universidad Catélica, con la previsién de no
nombrar en momento alguno a Chile, Norberto Bobbio sostiene que democracia 'y pluralismo,
valores inescindibles, ‘han vencido en la historia . ‘La democracia es la Gnica forma de organi-
zacion civil de la sociedad. Hoy quien no se declare democrético esta fuera de la historia'. [...]
‘¢No considera que’, le pregunto a Bobbio entrevistandolo para el noticiero de la RAI —del cual
en esa época Moretti era corresponsal en América Latina—, ‘atrece afios del golpe de Estado la
ausencia de un entendimiento entre las oposiciones esté retardando €l renacimiento de la demo-
craciaen Chile? . ‘ Ciertamente’, me responde. ‘ En el pasaje del fascismo alademocracialabase
sélida de la democracia italiana fue constituida por €l acuerdo para el Comité de Liberacién
Nacional, que iba desde el Partido Liberal al Partido Comunista. Aquel acuerdo fue realizado el
8 de septiembre de 1943, al momento del armisticio, y duré por todo € tiempo de lalucha partisana
de laresistencia. De €ello nacié la Constitucion republicana . El profesor retorna a Torino cons-
ciente de haber encendido en el &nimo de los estudiantes €l interés por valores que la generacién
de ellos no ha podido conocer”. |. Moretti, In Sudamerica, Milano, 2000, pp. 104-105.

ISONOMIA No. 19 / Octubre 2003



126 ALBERTOFILIPPI

tanto, de la prevision en la historial— prevalecio la opinién de todos
aquéllos que, desde la gran protesta nacional de noviembre de 1984, se
batian por imponer un cambio politico sustancia que se habria revela-
do irreversible, o sea, por emprender la entonces denominada “ via
institucional por la democracia” , sostenida por |os partidos reunidos en
un reagrupamiento que, con una amplia plataforma unitaria, el 25 de
agosto de 1985 habiadado vidaa Acuerdo Nacional paralatransicion
ala Democracia. Lo cierto es que, en octubre de 1988, el 54,6% de los
siete millones de votantes chilenos vencieron el referéndum impuesto
por el dictador, abriendo asi laviaalademocracia. El triunfo del “ no”

trajo consigo la desestructuracion del sistemadictatorial, tanto més por
cuanto la coalicion de los partidos vencedores —que adopté rapida 'y
apropiadamente el nombre de “ Coalicion de los partidos para la De-
mocracia” — habia realizado la campafia plebiscitaria sosteniendo la te-
sis de que la victoria popular indicaria también la necesidad de refor-
mar inmediatamente la Constitucion para hacer institucionalmente
posible la democracia futura®’. Se trataba de momentos histéricos que
representaban para €l laboratorio politico chileno un momento de ex-
traordinaria verificacion tedricay préctica, y también de adaptacion del
pensamiento filosofico-politico de Bobbio a las elaboraciones necesa-
rias para enfrentar la transicion en Chile®,

De hecho, €l tema, fundamental e impostergable, de la introduccion
de la democracia en el sistema politico chileno dominé las dos confe-
rencias que Bobbio dio —una en la Universidad Catélica de Santiago y
laotraen laUniversidad de Valparaiso— frente a un atento y entusiasta
publico que comenzabaaver € fin del tanel de ladictaduramilitar que,
por lo menos, formalmente terminaria (estdébamos en el afio 1986) tres

47 Paraunavision, al menos sucinta, de los hechos que hacen de trasfondo al vigje de Bobbio,
y paramejor comprender el sentido con el cua éste fue comprendido por los demdcratas chile-
nos, Cf. las observaciones de G. Bonalumi, “Cile: passato e presente”’; J. A. Viera-Gallo, “Tesi
sullatransizione” y P. Aylwin Azécar, “Il primo governo democratico” en Palitica Internazionale,
IPALMO, Roma, nn. 4-5, julio-octubre de 1997, nimero especial dedicado a“Latransizionein
Cile".

48 No se olvide que en €l caso de los chilenos, aungue esto vale también para muchos argen-
tinos y otros latinoamericanos exiliados en Italia durante |os afios de las dictaduras, muchos de
ellos tuvieron asi modo de conocer de cerca el pensamiento politico italiano y europeo en las
universidades italianas, en los centros de estudio (como e 1SSOCO, la Fondazione Basso, la
Fondazione Feltrinelli, el IPALMO, la Fondazione Einaudi, etc.). También sobre estos aspectos
de la cultura de los latinoamericanos en |os afios del exilio italiano y europeo faltan investiga-
ciones especificas y profundas.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 127

anos més tarde. Con unatan simple como perentoriaintencion politica,
los estudiantes dela Universidad de V al paraiso habian preparado un gran
cartel detelablanca con estafrase escrita: Bienvenido Profesor Bobbio:
los que luchan por la democracia y la libertad lo saludan®.

Dos afios después de la victoria en el plebiscito contra la dictadura,
aparece en Santiago una compilacion, concebiday comprometida poli-
ticamente, de estudios de Bobbio (con prélogo de Carlos Tognoli) con
el titulo La democracia socialista. En €l afio 1990, la Sociedad Chilena
de Filosofia Juridicay Social —que lo habia yanombrado socio honora-
rio— publico, con € titulo de Homenaje a Norberto Bobbio (a cargo de
Aldo Topasio Ferretti), latraduccion de los ensayos que la Universidad
de Torino habia publicado en el afio 1989 en ocasion de su octogésimo
aniversario.

En aguellos afios, lainfluencia de Bobbio en Chile se extiende tanto
alos ambientes politicos (y también de las ciencias politicas) de inspi-
racion liberal (Oscar Godoy) como a los del socialismo democrético
(José Joaquin Brunner y Angel Flisfisch). Se trataba para los chilenos,
como para tantos otros filésofos y politicos latinoamericanos, de arri-
bar, sacando provecho alas ensefianzas de Bobbio, a una sintesis tedri-
co-practica, conceptual e institucional, entre libertad e igualdad, o para
decirlo con los términos exactos de Piero Gobetti: “ a una tajante
defensa de un sistema democratico liberal |leno de contenidos
igualitarios’ *°.

4 El afio siguiente aparecié el ensayo de Aldo Valle, “ Elementos de la teoria de la ciencia
juridica en Bobbio” en la Revista de Ciencias Sociales, n. 30, 1987, pp. 323-354. Indicaciones
més generales que permiten enmarcar la presencia de Bobbio, y para colocar mejor su pensa-
miento filosofico-juridico, en la cultura chilena, remito aM. Mansodn, “Lafilosofia del Derecho
en Chile’, y M. Redle, “Sentido da Filosofia do Direito no Mercosul”, ambos en M. A. Ciuro
Caldani, La filosofia del derecho..., op. cit.

%0 Estoy citando en la traduccién al espafiol de A. Squella Narducci, op. cit., pp. 29-30. Por
otro lado estos conceptos de Gobetti, desarrollados por Bobbio, habian sido una constante en las
elaboraciones del joven revolucionario turinés que reencontramos formuladas en los mas diver-
sos contextos, por gjemplo, “1l liberalismo e le masse” (1923), “Problemi di liberta” (1923),
“Revisione liberale’ (1923), “Laliberta” (1924), “Liberalismo socidista’ (1924), “Rivoluzione
liberale” (1925), todos ahora en P. Gobetti, Scritti Palitici (a cargo de Paolo Spriano), Torino,
1960 (en las pp. 477, 498, 513, 761, 839 y 900). Cf. también M. Revelli, “ Gobetti, liberal-comu-
nista’ en | dilemmi del liberalsocialismo (a cargo de M. Bovero, V. Muray F. Sbarberi), Roma,
1994; y M. Gervasoni, L'intellettuale come eroe. Piero Gobetti e le culture del Novecento,
Firenze, 2000 (en modo particular los cap. I1 y 111). Paraunavision global del gobettismo, sobre
su herenciay su actualidad en Italia, Cf. F. Sharberi, L' utopia della liberta uguale. 1l liberalis-
mo da Rosselli a Bobbio, Torino, 1999, y en Américael ya citado ensayo de A. Filippi, “ Gobetti
el'andis storico-politica dell’ America Iberica...”.



128 ALBERTOFILIPPI

Esta cita dd jurista chileno Agustin Squella Narducci nos indica el
retorno en el pensamiento politico sudamericano de las ideas de Gobetti
—pero mas alin del gobettismo como “ constante de una politica com-
prometida” , para usar las palabras de Bobbio— luego de que Mariétegui
y Treves|o hicieran conocer en los afios Veintey Cuarenta®. Ahora, €l
vigjo mensaje revolucionario de Gobetti reaparece a través de la inter-
pretacion y mediacion de Bobbio, € fildsofo politico europeo que més
que cualquier otro ha estudiado |as diversas variaciones y combinacio-
nes entre liberalismo y socialismo, hasta concebir las formas teorico-
politicas de una posible coexistencia actual entre ambos.

Concluyamos esta seccién dedicada a Sudamérica haciendo referen-
ciaaColombia. En € estudio de ladifusion del pensamiento de Bobbio
en lengua espariola, es significativa su presencia en la cultura juridica
colombiana, sobre todo a través del trabajo de Eduardo Rozo Acufia,
que en 1987 publico (en la editoria Temis de Bogotd), en un volumen
anico intitulado Teoria general del derecho, dos estudios precedente-
mente publicados por € editor Giappichelli sobre la norma juridicay
el ordenamiento juridico®. Algunos afios después, el mismo volumen
aparecio en Espafa editado por la editorial Debate de Madrid, en la
coleccion dirigida por Gregorio Peces-Barba.

VI1I. Si pasamos ahora a la presencia de Bobbio en México, debe
reconocerse gque es la peculiaridad misma de la historia politico-
institucional y cultural de ese pais que resulta ser decisiva para com-
prender la extraordinaria difusion de sus obras en aquel paisy, através
de éste, en € resto de la cultura de lengua espafiola en ambos mundos.

51 No se olvide que después de Mari&tegui, es precisamente Treves (en 1946) quien repropone
ala atencién de los latinoamericanos el pensamiento de Gobetti, concebido como un proyecto
politico en grado de realizar unasintesis entre libertad y socialismo, publicando en larevista Babel
(n. 33), editada en Santiago de Chile, el articulo ampliamente debatido, “Piero Gobetti y larevo-
lucion liberal”. Yaen 1942 Treves habia dado en Buenos Aires (el 13 de noviembre) una confe-
rencia sobre Liberalismo y socialismo.

52 “|_a presentacion de la obra —me recuerda Rozo Acuiia evocando el vigje de Bobbio a
Bogotéa se llevd a cabo en la sede del Instituto Italiano de Cultura, con una conferencia magis-
tral titulada“Lacrisisde lademocraciay lacrisis delamodernidad”, ala que concurrié una enor-
me afluencia de publico, de estudiantes y profesores. fue todo un éxito que todavia se recuerda
con profunda emocién. Durante ese vigje del verano de 1987, Bobbio, ademas, dict6 dos confe-
rencias en la Facultad de Derecho de la Universidad del Externado de Colombia, adonde en esa
época yo era profesor de derecho publico, tituladas ‘ La definicién minima de democracia y ‘El
problema de la guerray las vias de lapaz'”. Carta de E. Rozo Acufiaa A. Filippi de Urbino a
Roma, del 16 dejulio de 1997.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 129

Meéxico, ademés, fue el primer pais del continente americano en ser
conocido personalmente en ocasion (en septiembre de 1963) del Xl
Congreso internacional de Filosofia. “En México fui recibido en el ae-
ropuerto —escribe Bobbio evocando aquel inolvidable vigje a América
Latina—, junto con mi mujer, por dosinsignesfilosofos del derecho, Luis
Recaséns Sichesy Eduardo Garcia Mé&ynez. Mi guia e intérprete en los
dias que transcurri en Ciudad de México fue e entonces muy joven Ale-
jandro Rossi, que ya habiatraducido parael Centro de Estudios Filoso-
ficos mi articulo “Derecho y l6gica’, originariamente aparecido en la
Rivista Internazionale di Filosofia del Diritto, acomienzos del afio 1962.
Rossi, afios mas tarde, en 1967, tradujo para la revista del Instituto de
Investigaciones Filosoficas, Dianoia, mi intervencion introductoria en
el Congreso hegeliano de Pragade 1966: ‘Hegel y € iusnaturaismo’ "2,
Se debe agregar que afios antes Bobbio habia ya resefiado |os trabajos
de Garcia Maynez en el numero 5/6, de 1954, de la Rivista
Internazionale di Filosofia del Diritto, con € titulo “Lalogicagiuridica
di E. GarciaMaynez” (resefiaque fue luego traducidaa espafiol por Luis
Recaséns Siches y publicada en México en la revista Dianoia).

Pero demos un paso atrés. A partir de los afios ' 40, México, desde
un punto de vista politico, aparecia como una realidad ampliamente
transformada por el proceso de modernizacion, cuyas raices estaban en
larevolucion liberal-democrética de inicios del siglo y de la congruen-
te ingtitucionalidad, asi como se configurd en la Constitucion de 1917
(ala época una de las mas avanzadas del mundo, que permanecera asi
hastala Constitucion italianade 1948 y alemana de 1949). La situacion
mexicana en genera estaba todavia positivamente influenciada por la
politicadel presidente Lézaro Cardenas —que recién habia concluido su
mandato en el afio 1940—, y por lasreformas educativasy culturales (im-
pulsadas por € ministro José Vasconcelos) que, partiendo del rescate
de la propia tradicion, habian favorecido la formacion de una nueva

53 N. Bobbio, Prefacio a Norberto Bobbio: el filésofo y la politica (antologia de los escritos
acargo, y con un estudio preliminar, de J. Fernandez Santillan), México, 1996, p. 9. Lainter-
vencion de Bobbio en aquel Congreso fue “ Sobre el renacimiento del iusnaturalismo”, apareci-
do en AA.VV., Symposium sobre derecho natural y axiologia, XII Congreso Internaciona de
Filosofia, México, UNAM, 1963). Sobre |a extraordinaria importancia para la cultura filosofica
latinoamericana de mediados del siglo pasado de la personaidad de Garcia Maynez reenvio a
reciente trabajo de G. Hurtado, “ Eduardo Garcia Maynez y lafilosofia cientificaen México” en
ISONOMIA. Revista de Teoria y Filosofia del Derecho, n. 15, octubre de 2001, pp. 133-164 y
n. 16, abril de 2002, pp. 71-88.



130 ALBERTOFILIPPI

mentalidad acerca de laidentidad y la colocacion de México en el am-
bito de la historia occidental —como iniciaban a testimoniar ya enton-
ces las obras de los jévenes Octavio Paz y Leopoldo Zea**—.

En aquellos afios tan ricos de innovaciones politicas y culturales pro-
gresistas, |legaban a México oleadas de inmigrantes espafiol es exiliados
(fil6sofos, juristas, historiadores, literatos, etc.), cuya contribucion de
excepcional valor vino a enriquecer la ya renovada vida universitaria
(en modo particular, en la Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co), asi como se habia configurado y emergido através de algunos j6-
venesy formidables protagonistas de la culturamexicana: Antonio Caso
y Samuel Ramos en e campo de la filosofia, Eduardo Garcia Maynez
en el del derecho, Daniel Cosio Villegasy Silvio Zavalaen € delain-
vestigacion histérica®. Ya en el afio 1940 la Facultad de Filosofia —
guiada por Garcia Maynez- habia dado vida a una serie de iniciativas
editoriales como €l Boletin Bibliogréficoy larevistaFilosofiay Letras,
que un afio después se transformara en Dianoia, Anuario de Filosofia,
lacua se transformara en una de las més importantes revistas fil osofi-
cas de las Américas y en la que colaboraron, entre otros, los trans-
terrados espariol es Juan David Garcia Bacca, José Gaos, Eduardo Nicol,
Ramon Xirau, Luis Recasens Sichesy Wenceslao Roces™. Otra funda-
mental iniciativa surgida en €l afio 1938 para acoger alos intelectuales
antifranquistas en exilio, asumida en el afio 1938 bajo & impulso del
presidente Cérdenas y de Alfonso Reyes, fue la fundacion de La Casa
de Espania, posteriormente transformada en El Colegio de México, que
se transformé en un instituto de estudios avanzados sin parangon en
América Latina’.

5 Recuérdese que €l estudio de Leopoldo Zea, En torno a una filosofia americana, es del
afio 1945y, Conciencia y posibilidad del mexicano, del afio 1952. Sobre la importancia de las
influencias de Zea'y de Paz en € pensamiento filosofico americano del siglo pasado, Cf. J. E.
Garcia, Hispanic/Latino Identity. A Philosophical Perspective, Malden, Massachusettes, 1999.

55 A. H. De Ledn-Portilla, “Presencia espafiola en la UNAM: Rasgos generales’, en El pen-
samiento espafiol contemporaneo y la idea de América. El pensamiento en €l exilio, a cargo de
J. L. Abellany A. MonclUs, Barcelona, 1989, L. Zea “Revolucion mexicanay transtierro espa-
fiol”, en El exilio espafiol y la Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1990; L.
Zea, “José Gaos y la filosofia mexicana’, en Cuadernos americanos, N°28, 1969.

% E. C. Frogt, “Los filésofos en la UNAM”, en El pensamiento espafiol, op. cit.; J. Gaos,
“Los transterrados esparfioles en la filosofia de México” en Filosofia mexicana de nuestros dias,
México, 1954.

57 C. Lida, J. A. Matesanz y B. Moran, “Las instituciones mexicanasy los intelectuales espa-
fioles refugiados. la Casa de Espafia y los Colegios del exilio” en El pensamiento espafiol, op.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 131

Muchos de estos protagonistas de la cultura hispanoamericana cola-
boraron también con la ya citada editorial Fondo de Cultura Econémi-
ca, lacual publicard en 1948, como he dicho antes, €l primer libro tra-
ducido por Bobbio: El existencialismo. Ensayo de interpretacién. Por
otro lado, en 1941 habia aparecido en el Fondo de Cultura la traduc-
cién de La Storia come pensiero e come azione (Bari 1938) de Benedetto
Croce, con €l titulo, politicamente mas explicito —se estaba al inicio de
la guerra mundial contra el nazi-fascismo— de La Historia como haza-
fia de la libertad, que retomaba €l titulo de la edicién de New Y ork, de
1941 (acargo de Sylvia Sprigge), History as the story of liberty.

Cabe también observar —y € dato es por demés significativo— que,
después de laeditorial Einaudi, el Fondo de Cultura Econdmica es hasta
hoy la casa editora que ha publicado la mayor cantidad de obras de
Bobbio. En efecto, luego del texto sobre el existencialismo, aparecie-
ron los siguientes titulos: Sociedad y Estado en la filosofia politica
moderna: & modelo iusnaturalistay e modelo hegeliano-marxiano (jun-
to a M. Bovero); Sociedad y Estado en la filosofia politica moderna
(1986), La teoria de las formas de gobierno en la historia del pensa-
miento politico (1987), Thomas Hobbes; Estado, gobierno y sociedad
(1989): Para una teoria general de la politica; El futuro de la demo-
cracia (1994); Liberalismo y democracia (1989); Perfil ideoldgico del
siglo XX en Italia (1995); Ni con Marx ni contra Marx (1999). Afios
antes, habia sido publicada por Grijalbo (México, Barcelona, Buenos
Aires, 1985) la compilacion de cuatro estudios de N. Bobbio y M.
Bovero intitulado Origen y fundamentos del poder politico, dedicados
al andlisis del iusnaturalismo y alarelacion entre poder, politicay de-
recho.

Es necesario subrayar que —gracias a ese gran puente entre el resto
de Europay la cultura en lengua espafiola que fue la actividad editorial
del Fondo— ademés de las obras de Bobbio han sido traducidas en el
transcurso de estos sesenta afios (limitandome a las disciplinas histori-
casy de filosofia de la historia) obras de George Macaulay Trevelyan,
Jacob Burckhardt, Robin Collingwood, Wilhem Dilthey, Isaiah Berlin,
Gaetano Salvemini, Marc Bloch, Federico Chabod, Lucien Febvre, Henri

cit.; S. Novo, La vida en México durante el periodo presidencial de Lazaro Cardenas, México,
1972; J. J. Reyes, “Escuelas, maestrosy pedagogos’ en El exilio espafiol en México (1939-1982),
México, 1982.



132 ALBERTOFILIPPI

Pirenne, Georges Lefevre, Pierre Chaunu, Johan Huizinga, Fernand
Braudel, Ruggiero Romano, Marcello Carmagnani, etc.%.

VI1II. Otro aspecto -que en esta resefia no puede ser omitido- de la
presencia de Bobbio en la culturay la politica latinoamericana, y en
modo particular en México, esta ligado a la Société Européenne de
Culture de Venecia, de la cual Bobbio fue uno de los fundadores (y de
lacual esademés el actual Président d’ honneur). En efecto, através—o
en concomitancia— con €l trabgjo conceptua y practico de la Société,
Bobbio desarroll6 en los afios '50 una serie de andlisis e intervencio-
nes sobre el importante y crucialisimo tema de la relacion entre * poli-
tica” y “cultura”, que tuvieron notable influencia en el permanente
debate que, también en la Ciudad de México, en Buenos Airesy en
Caracas, se habia desarrollado sobre |a vexata quaestio del engagement
(o del désengagement) de los intelectuales. Y es justamente por esta
razon que larelacion intelectual con e filésofo Umberto Campagnolo
resulté decisiva para Bobbio, tal como éste |o reconoci¢ afios después:
“Mis estudios reunidos en Politica e cultura en 1955, quizés no habrian
nacido, es mi deber reconocerlo, s no me lo hubiese permitido mi asi-
dua participacion en lavida de la Sociedad Europea de Cultura, que ha
establecido el didogo entre sus principios constitutivos, y a cuyo pro-
motor y organizador, el amigo Umberto Campagnolo, deseo expresar
mi gratitud por el egemplo del rigor intelectual y lafirmezaen lasideas
fundamentales que me ha ofrecido constantemente en estos afios” .

%8 J. Garciadiego, “La Historiografia europea y las disciplinas histéricas en México”, en
AA.VV., Europa in Messico: per una collaborazione tra le scienze sociali, Torino, 1997.

59 N. Bobbio, Palitica e cultura, Torino, 1955, Prefacio, p. 10. Laimportancia de la obra fi-
| osofico-juridica de Campagnolo fue confirmada el afio pasado con la publicacion de su tesis de
doctorado dirigida por Hans Kelsen (en el afio 1937, en Ginebra), de quien Campagnolo hasido
considerado €l mayor discipulo italiano en el sentido estricto del término, o sea, de haber tenido
a Kelsen como “Doktorvater”. Latesis de U. Campagnolo sobre Diritto Internazionale e Sato
Sovrano, junto al juicio inédito de K el sen, fueron finalmente publicados bajo ladireccion de Mario
Losano (Giuffre, Milano, 1999), alos cuales este Ultimo agregd su estudio sobre “ Presenzeitaliane
in Kelsen”, uno de Bobbio (“Nazioni e diritto: Umberto Campagnolo allievo e critico di Kelsen™)
y otros textos que documentan en modo significativo larelacion intelectual entre Campagnolo y
Kelsen (y Bobbio). Las varias e importantes participaciones de Bobbio en las reuniones de la
Société aparecieron en larevistala Société Comprendre (afio 1952, p. 37; 1953, p. 33; 1954, pp.
70-71, 75, 90, 93,95; 1955, pp. 276-278; 1957, pp. 272, 277, 293, 295; 1958, p. 307; 1959, pp.
378-380, 382; 1970, pp. 350-54; 1963, pp. 102-104; 1977-78, pp. 3-5, 261-270. Ligados al tema
defondo pueden también citarse: “Filosofia politica o politicadella filosofia? Rispostaa Umberto
Campagnolo”, en Rivista di filosofia, 1960, pp. 473-476; “Ricordo di un’antica amicizia’ en



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 133

Gran resonancia habian tenido en Ameéricalbéricalos temas tratados
en € segundo capitulo de Paliticay Cultura (“ Politicaculturale e palitica
della cultura’), dedicado a andlisis de las ideas que inspiraban la So-
ciedad Europeade Cultura, con las cuales Campagnol o intentaba dar una
“respuesta a dos posiciones extremas, que representaban el derecho y
el revés de una misma moneda: |a cultura politizada, ‘ que obedece a
directivas, programas e imposiciones emanadas de los politicos' y la
cultura apolitica, ‘indiferente haciala sociedad en la cual vivey de los
problemas gque en la sociedad se discuten’. A esta antitesis, yo contra-
ponia —recordaba Bobbio— ‘una politica de la cultura, que significa
politicarealizada por el hombre de cultura en cuanto tal, no coinciden-
te necesariamente con la politica que é desarrolla como hombre social
[...] Sediferenciadelas dos posiciones extremas sin tener una posicion
intermediay conciliante. Es, como se decia, una posicion diversa que
refuta a ambas contemporaneamente, porque se halla en laraiz misma
del problema de larelacion entre culturay politica. De hecho, este pro-
blema —concluia Bobbio— antes de ser el problema de si e hombre de
cultura debe o no hacer politica, es el problema de qué actividad politi-
ca debe desarrollar a fin de que sean realizadas las condiciones més
favorables para el desarrollo de la cultura de la cua es custodio y de-
positario’ "%,

Refiriéndonos especificamente a la cultura en las Américas, en €l
nimero doble 10/11 (de mayo de 1954) de la revista de la Sociedad
Europea de Cultura, Comprendre, se publicé una parte antol égica de-
dicada a Le Nouveau Continent, en la cual apareci6 el articulo de
Leopoldo Zea, “La culture européenne et les deux Ameriques’, y en €
mismo nimero de la revista salié también la intervencion critica de
Bobbio sobre “Croce et la politique de la culture”. Tres afios despues,
Leopoldo Zea sera uno de los primeros (y de los pocos) en Américaen
valorar, con aguda y premonitoria precision, laimportancia de larela
cién entre politicay cultura, y también de la relacion entre Europa 'y
América. En su estudio sobre América en la Historia —que se ha con-
vertido en un clasico de la filosofia politica de la historia americana,

Umberto Campagnolo ela Societa Europea di Cultura, Este (PD) 1986; “Larisposta’ (de Bobbio)
en La Société Européenne de Culture e I’ Enciclopedia Italiana, Istituto della Enciclopedia Ita-
liana, Roma, 1989.

0 N. Bobhio, Autobiografia, op. cit., pp.99-100.



134 ALBERTOFILIPPI

Zea, en €l capitulo 1V dedicado ala comprension de las nuevas formas
de “Universalizacion dela cultura occidental” y, por lo tanto, ala*“ nue-
va interpretacién de la historia occidental” , reconocia en modo expli-
cito cdmo “un gran gjemplo de este esfuerzo iniciado por los hombres
de cultura europea |o representa la Société Européenne de Culture, con
sede en Venecia, en la que se han unido los esfuerzos de intelectuales
de la Europa Occidental, la Oriental, la América Sajonay la América
Latina, para una mayor comprension de los problemas de la cultura
occidental en su relacién con otras culturas, pueblos o naciones’ .

Como es sabido, en el clima de contraste sectario y viscera de la
“guerra fria” y de las ideologias opuestas, Bobbio asumié con gran
corgje la funcion de un intelectual capaz de correr €l riesgo de pro-
ponerse como “mediador”. Mediador cuya tarea resultaba ser aquélla,
esencial, de construir un puente sobre ese abismo que dividiaalosin-
telectuales de formacion liberal de aquellos comunistas (y “socialco-
munistas’) y de restablecer entre las partes en abierto conflicto al me-
nos una sustancial confianza en e méodo del didogo.

A este respecto, no se olvide que del “método del didlogo” Bobbio
se reconoce, en términos filoséficos, deudor de quien €l siempre ha
considerado como “el més joven de mis maestros’: Guido Calogero,
quien habia publicado en 1940 (junto con Aldo Capitini) el manifiesto
del movimiento politico “Il liberal socialismo”, teorizando la necesidad
histéricadel “didogo” entre estas dos grandes tendencias del pensamien-
to filosofico europeo®?. Los escritos de Bobbio comprendidos en Politica

61 L. Zea, América en la historia, México, 1957, p. 109. En €l afio 1953, sobre propuesta de
Zea, Octavio Paz entr6 a formar parte de la Societa Europea di Cultura. Cf. “Octavio Paz y la
Sociedad Europea de Cultura’ en Cuadernos Americanos, n° 70, 1998. En € Gltimo ndmero (1999)
de larevista Comprendre. Revue de politique de la culture, con €l titulo de L’ Europa, la cultu-
ra, la pace (dedicado a Campagnolo, a cincuenta afios de unaidea: laS.E.C.), Zea (actuamente
vice-presidente de la Sociedad), en su “Mensaje” publicado en el mismo ndmero, evocaél inicio
de sus relaciones con Campagnolo y Bobbio, y las primeras elaboraciones de la Sociedad tam-
bién en referencia ala cultura (y la politica) latinoamericana de hoy. Anteriormente (en & n° 69
de Cuadernos Americanos, 1998, en €l articulo “América Latina, sobre la fragmentacion y la
globalizacién™), M. Campagnolo-Bouvier reconstruyd las relaciones con la América Ibérica,
recordando que entre los primeros |atinoamericanos miembros de la Sociedad se encontraban
Gabriela Mistral, Pablo Neruda, Miguel Angel Asturias, Francisco Miré Quesaday Jodo Cruz
Costa.

62 G. Calogero, Difesa del liberalsocialismo e altri saggi, a cargo de M. Shiavone-D.
Cofrancesco, Milano, 1972; e ld., Leregole della democrazia e le ragioni del socialismo, Roma,
2001 (que es la reedicion de tres ensayos de los afios *40 y '50). N. Bobbio, “L’attivita di un



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 135

e Cultura —que fueron muy estimulantes también para los latinoameri-
canos y para la cultura espafiola del exilio— eran €l fruto de fuertesy
agotadoras discusiones, desarrolladas entre 1951 y 1955, durante las
cuales Bobbio se media caso por caso con prestigiosos representantes
de la cultura de izquierda y comunista sobre temas fundamentales de
ética, de politica cultural y sobre los derechos de libertad en general.
Las razones del didlogo con los comunistas son precisadas por Bobbio
en laconclusion del ensayo Democrazia e dittatura, que dioinicio ala
conocida polémica con € filésofo marxista Galvano della Volpe: “De
esta discusion se espera la elaboracion de una teoria, que hasta € dia
de hoy no existe, sobre la insercion de la experiencia comunista en el
desarrollo de la civilizacion liberal (de la cual —comentaba Bobbio— el
comunismo es ciertamente hijo, aunque todavia sin pleno derecho he-
reditario)” .

Sobre la centralidad de esta filosofia calogeriana del didogo en la
actuacion de Bobbio, vale citar su propio testimonio. Cuando le fue
presentada la monumental bibliografia (a cargo de Carlo Violi) de sus
més de dos mil titulos de sus escritos, a examinarla @ mismo constatd
coémo “e argumento que més he tratado ha sido el tema de las relacio-
nes entre politica 'y cultura o del variado comportamiento de los inte-
lectuales frente al poder. Esta primacia deriva, en parte, de mi asidua
participacion en la vida de la Société Européenne de Culture, fundada

intelletuale di sinistra’ en AA.VV., | comunisti a Torino 1919-1972. Lezione e testimonianze,
Prélogo de G. C. Pajetta, Roma, 1974, p. 230. Conceptos similares encontramos en la inspira-
cion de fondo que guiaba la accién de la Societé Européenne de Culture. En la resolucion final
dela segunda Asamblea General (Venecia, del 9 a 12 dejunio de 1952) se afirmaba: “ L’ Assem-
blée invite d'une maniere pressante a développer I’action de la Société, a mantenir la practi-
que du dialogue, garantie de liberté et de paix; a unir les homme de culture pour la défense de
|"autonomie de la culture” (cit. en Société Européenne de Culture. Satuts et documents officiels
approuvés apres le 28 mai 1950, Venise, 1998). Para una vision critica méas amplia de este as-
pecto especifico y fundamental en el pensamiento de Bobbio, Cf. M. Bovero, “Los intelectuales,
lapoliticay la democracia” en Utopias, Revista de la Facultad de Filosofia y Letras (UNAM),
n. 6, marzo-abril de 1990, y del mismo Bobbio, Il dubbio e la scelta. Intellettuali e potere nella
societa contemporanea, Roma, 1993 (especialmente la Introduccién).

83 N. Bobbio, “Democrazia e dittatura’ (1954) en Politica e Cultura, op. cit., p.159. Cf. tam-
bién, C. Vidli, Introduzione y N. Bobbio, Né con Marx, ne contro Marx, (a cargo de C. Viali,
Roma 1997, pp. XVI-XVIII. El texto de “Democrazia e dittatura’ seratraducido al espafiol con
d titulo “Estado y Poder” en AA.VV., Gramsci y el eurocomunismo, Barcelona, 1978. Larépli-
cade DellaVolpe aBobbio, “Comunismo e democraziamoderna’ (Nuovi Argomenti, n. 7, 1954),
fue también traducida en G. Della Volpe, Rousseau y Marx y otros ensayos, Barcelona, 1969.



136 ALBERTOFILIPPI

por Umberto Campagnolo, que puso estatutariamente ala orden del dia
el problema de la politica de la cultura, y en parte también al hecho
—concluia Bobbio— de que las circunstancias me llevaron a encontrar-
me actuando sobre una linea fronteriza incierta, mal trazaday, por
lo tanto, no siempre bien visible, entre el compromiso total y el no
compromiso, entre el servicio y la evasion, entre la obedienciay la
desercion” 4,

Algunos afios después, el debate sobre la relacion entre politica y
cultura fue planteado también en Sudameérica en la méas importante re-
vistatedrica del socialismo democrético, dirigida por uno de los funda-
dores —junto a Romulo Betancourt— del partido venezolano Accién De-
mocrética, Luis Beltran Prieto Figueroa, intitulada Politica. El debate
en larevistade Caracas se abri6 con el articulo de Zea“Democraciasy
dictaduras en Iberoamérica’, en e n.2 (de 1959), y prosiguio con €l
articulo del director L. B. Prieto F.: "El liderazgo colectivo y lo parti-
dos politicos’ (n. 4, 1959), y con € de Pedro Diaz Seijas: “El intelec-
tual y la politica” (n.11, 1960). La posicion de Zea habia sido eviden-
ciada por é algunos meses antes en el discurso que dio en el Teatro
Lirico de Ciudad de México (el 27 de noviembre de 1955), en ocasion
de la primera asamblea regional en el Distrito Federal del Partido Re-
volucionario Institucional. Releyendo aquel discurso, aparecen
comprensibles las analogias (y también las diferencias) entre los dos
contextos historicos de los cuales partian las reflexiones de Zeay de
Bobbio: de un lado, la experienciay la herencia de la revolucién mexi-
canay del cardenismo, en el caso de Zea, y, del otro lado, laresistencia
italiana concebida através de su militanciaen e movimiento antifascista
Giustizia e Libertay luego en €l Partito d’ Azione, en € caso de Bobbio.

El intelectual de ahora, como €l de hace cien afios 0 €l que hizo larevo-
lucién de Independencia, ha estado y esté con la revolucién mexicana,

64 C. Violi (acargo de) Bibliografia degli scritti di Norberto Bobbio 1934-1993, Bari, 1995,
p. XXX. Paraunavision del conjunto de las relaciones entre la SEC y América Latina, también
en la perspectiva de las teméticas bobbianas, me remito ala Presentacion de Zeay al estudio de
M. Campagnolo-Bouvier (actua Secretario General de la Sociedad Europeade Cultura), “LaSEC
entre Europay América L atina: tomade concienciay colaboracion”, en P. Galeana (a cargo de),
Latinoamérica en la conciencia europea. Europa en la conciencia latinoamericana, México
1999, que publica las Actas de la primera reunion que la Sociedad realizé en América (en Ciu-
dad de México, enero de 1998).



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 137

como expresion que la misma ha sido de las aspiraciones de un pueblo
como el nuestro, que tantas fuerzas y sangre ha dado para alcanzar un
minimo de seguridad social, de libertad politicay cultura y de respeto
internacional. Por ello —explicaba Zea— € intelectual mexicano, en ge-
neral, se ha negado a &filiarse a partidos reaccionarios. En cambio, una
buena parte de nuestros intel ectuales se han &filiado a partidos denomi-
nados de extrema izquierda, que luchan en un plano mundial por reali-
zar las aspiraciones de todos los pueblos en situaciones semejantes a
nuestro”. Por o cual, observaba Zea, si éstos adoptan una vision inter-
nacional de lucha politica, es “porque no encuentran un partido que en
el plano nacional pugne, no tanto por lajusticiay libertad universal, sino
por lade nuestro pueblo concreto”. En efecto, razonaba Zea, “€l intelec-
tual tiene como funcion la de conocer, aclarar, tomar conciencia. Fun-
cion gque se realiza através de la critica que trata de no aceptar nada que
no resista su inquisicién y el acomodo que permita su comprension.
Renunciar a esto —concluia Zea— es renunciar a la responsabilidad que
implica ser intelectual [...]" 5.

Al afio siguiente, en el n. 12 (agosto-diciembre de 1960) de Palitica
aparece €l estudio de Campagnolo “El intelectual y la sociedad”, en €
cual se comentaban algunos de los temas centrales derivados del didlo-
go con Bobbio. “ Al hombre de cultura —concluia Campagnolo en su
participacion en larevista venezol ana— incumbe una responsabilidad que
lo compromete politicamente, no en cuanto deba subordinarse € y su
obra a la politica, sino en cuanto sobre la politica (que tiende a ser
totalitaria y estatica, aun cuando se la llame revolucionaria) deje ger-
citarse la accion ilimitadamente progresista del espiritu creador” .

8 L. Zea, “La participacion del intelectual en la politica” (1955), ahora en Cuadernos
Americanos, n. 75, 1999. En el mismo nimero, Zea evoca €l ambiente politico y cultural en €
cual habian madurado aquellas posiciones sobre “cultura’ y “politica’ que & manifesté en modo
particular durante la presidencia de Adolfo L épez Mateos (“ Palabras de Leopoldo Zea’, pp. 232-
236).

8 Sobre la conflictiva relacién entre politicay cultura en Venezuelay més en general en la
América Latina de aquellos afios dominados por €l impacto de la Revolucién cubanay la politi-
ca anti-castrista del Kennedysmo, véanse |as intervenciones de J. Sanoja Hernandez, “El cuarto
mundo de M. Picon Salas’ en Tabla Redonda, n. 3, julio-agosto de 1959, J. Nufio Montes, “Los
intelectuales y la politica’ en Cruz del Sur, n. 36, mayo de 1958, y A. Filippi, “Notas sobre las
relaciones entre cultura latinoamericanay cultura europea’, en AA. VV., El rostro de América
Latina, Caracas, Ediciones de la Biblioteca de la Universidad Central de Venezuela, 1970. Para



138 ALBERTOFILIPPI

En realidad, €l debate que retomabay desarrollaba la complejarela-
cion entre politica 'y cultura, continud a lo largo de los afios '60 y se
prolongo aln més all4, hasta las polémicas sobre la revision critica del
vinculo que se habia establecido, en modo conflictivo desde la época
delalll? Internacional, entre comunismo y socialismo en América La-
tina; revision critica que habia sido introducida con gran fuerza por
Teodoro Petkoff, después de la brevisima experienciade la“ primavera
dePragd’ y delainvasion, en agosto de 1968, de lastropas soviéticasy
del Pacto de Varsovia, a cual sigui6 la defenestracion de Alexander
Dubcek.

“ldentificar a la URSS con el socialismo constituye un peligroso
expediente” , advertia Petkoff citando y profundizando las posiciones
tomadas por Palmiro Togliatti en el “Memorial de Yalta’. Sobre la
notable importancia de latoma de posicion de Petkoff —que precedi6 el
gran debate sobre la caida del régimen comunista—, remito a prélogo
de Manuel Caballero ala segunda edicion (Caracas, 1990) del estudio
Checoslovaquia, € socialismo como problema, y también a la nueva
introduccion del mismo Petkoff, en la que se reconstruye el nacimiento
del Movimiento al Socialismo (MAS) y se reflexiona sobre un tema
central que podemos considerar de evidente inspiracién (también)
bobbiana: “la democracia en €l socialismo” y larelacion “justicia” y
“libertad”. “ Entendemos &l proceso politico del cambio social —afirmaba
Petkoff en abierta polémica con la izquierda latinoamericana tradicio-
nal, de inspiracion soviética— como un proceso en € cual libertad y jus-
ticia han de potenciarse mutuamente, sin que ninguno de los términos
del par deba ser sacrificado en el altar del otro, porque, como tantas
veces |0 he escrito, entonces cada uno de ellos se hace precario e in-
completo, afectando todo el conjunto. No hay cambio social sin justi-
cia; no hay cambio social sin libertad” ©’.

unavision global de la polémica, me remito alos estudios reunidos por A. Chacon, Laizquierda
cultural venezolana, 1958-1968. Ensayo y antologia, Caracas, 1970. Sobre las ulteriores con-
tribuciones —incluyendo las mias- a andlisis del binomio cultura/politica, y sobre la peculiari-
dad de larelacion entre los “ modelos tedricos’ (e ideolégicos) europeos y las interpretaciones
de la historia americana, remito a las observaciones de fondo realizadas por J. Arico, “Para una
visién critica de la historia latinoamericana’, en Cuadernos Americanos, n. 17, 1989.

57 Los ensayos de critica al sistema soviético de T. Petkoff fueron: Checoslovaquia. El so-
cialismo como problema, Caracas, 1969; Proceso a la Izquierda y el articulo “Democracia y
Socialismo”, en Democracia en Venezuela, Caracas, 1979. La cita aqui reproducida de Petkoff
esta tomada de la segunda edicion del ensayo sobre Checoslovaguia, Caracas, 1990, p. 45.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 139

I X. Sintesis culminante de ladifusion del pensamiento de Bobbio en
Meéxico (pero mas en general, y hasta el dia de hoy, en lengua espario-
|a) esla antologia de sus escritos cumplida por quien debe ser conside-
rado el mayor discipulo |atinoamericano de Bobbio (y de Michelangelo
Bovero), graduado en la Facultad de Ciencias Politicas de la Universi-
dad de Torino (en el afio 1983) con unatesis sobre e andlisis del pen-
samiento politico de Rousseau y de Hobbes: José Fernandez Santillan®.
Esta vastisima antol ogia—precedida por un sustancioso y documentado
estudio preliminar del autor mexicano y por un prélogo de Bobbio en
el cual éste recorre con afectuosa precision las etapas de sus vinculos
con México— es considerada por e mismo Bobbio un “ modelo” de como
se puede realizar una sintesis de su pensamiento (tan es asi que, con €l
compilado realizado por Santillan, sus escritos son “ oportunamente dis-
puestos en un orden no cronolégico, sino sistematico”). Sintesis que
explicay refleja de manera rigurosa las razones de la relevancia del
pensamiento filosofico y politico de Bobbio en |os espacios iberoame-
ricanos de la cultura contemporanea®.

De los mdltiples estudios de Bobbio incluidos en esta antologia, ex-
plica Santillan que

se podriadecir lo mismo que é [Bobbio] dijo de unarecopilacion de sus
escritos que habian aparecido en la Enciclopedia Einaudi: ‘ Tomados sin-
gularmente, constituyen fragmentos de una teoria general de la politica
que todavia no se ha escrito’ 7. Ciertamente, pueden dar laimpresién de
constituir un verdadero y proprio laberinto. Recurrir alaidea del déda

68 E titulo preciso del estudio de Ferndndez Santillan es Hobbes y Rousseau. Entre la auto-
cracia y la democracia (Presentacion de Norberto Bobbio), México 1988.

69 N. Bobbio, Norberto Bobbio: €l filésofo y la politica, antologia de |os escritos con un es-
tudio preliminar de J. Fernandez Santillan, México, 1986. Fernandez Santillan sintetiza las li-
neas fundamentales de la “laberintica’” obra de Bobbio en nueve grandes capitulos: “ Filosofia
politica” ; “ La leccion de los clasicos” ; “ Politica y ética” ; “ Derecho y Justicia” ; “ Democra-
cia’; “ Relaciones internacionales’ ; “ Cambio Politico: reforma y revolucién”; “ Politica y
Cultura” y “Los ideales y la Historia” . En esta sintesis reencontramos, por un lado, € pensa-
miento de Bobbio, pero, por € otro—y esto eslo que merece subrayarse— podemos a mismo tiempo
observar €l tipo de lecturay de uso (filoséfico, pero también poalitico) que de ese pensamiento
viene realizado, con razonada consciencia critica, por un representante de la Gltima generacion
de fil6sofos paliticos |atinoamericanos.

70 J. Fernandez Santillan, Estudio preliminar a Norberto Bobbio: € filsofo y la politica, op.
cit., p. 52. Lacitade Bobbio es extraida de Sato, governo, societa. Per una teoria generale della
politica, Torino 1985, p. VIII.



140 ALBERTOFILIPPI

lo, sin embargo, tiene sus riesgos, porque puede hacer pensar en lo oculto
y tortuoso; nada mas al€jado de lo que son los escritos de Bobbio: s a-
guna cosa tienen es €l ser claros y directos. Lo que sucede, y que afin
de cuentas hace pertinente lafigura del laberinto, es que lamismareali-
dad en sus abundantes ramificaciones se muestra asi, y hay que encarar-
la, para su andlisis, de esa manera. En cada uno de ellos Bobbio ha dado
luz sobre un aspecto especifico de la realidad; haincursionado y en al-
gunos casos descubierto, para seguir con la metafora, pasillos, recama-
ras o recovecos. El instrumento que ha utilizado es lainteligencia, que,
més que un hilo como el de Ariadna, es unalampara, la del conocimien-
toy laperseverancia, no parasalir de larealidad, sino para penetrar pro-
fundamente en ella, conocerlay cambiarla. Tomar su emplo —conclu-
ye Santillan— significa seguir esa luz que, llegada la ocasion, puede
descubrir e iluminar otros espacios del |aberinto y €l proprio dédalo en
su conjunto. En eso estan empefiados personas y grupos comprometidos
con la filosofia politica; en eso estan trabagjando también los miembros
de la Escuela de Turin”.

En realidad, después de esta invocacion programética por parte de
Santillan, la monumental Teoria Generale della Politica de Bobbio ha
aparecido compilada, con extraordinario rigor e insuperable conocimien-
to de la obra de su maestro, por Michelangelo Bovero y publicada por
la editorial Einaudi en 1999. La obra, en la que culminan medio siglo
de andlisis tedricos y de filosofia politica del pensador italiano, esta
articulada en doce capitul os que son los siguientes: I. Lafilosofia poli-
tica; 1. Laleccion de los clasicos; 111. Politicay moral; 1V. Politicay
derecho; V. Vaorespoliticos; V1. Ideologias; VII. Democracia: losfun-
damentos; VIII. Demaocracia: lastécnicas; | X. Derechos del hombre; X.
Paz y guerra; X1. El cambio politico; XII. Filosofia de la historia. La
“Introduccion Genera” es de Bovero. El editor Trotta de Madrid pu-
blicara en €l curso de este afio la Teoria General en la traduccién al
espaniol de Antonio de Cabo y Gerardo Pisarello.

En términos politicos —afirmaba Santillan en su estudio preliminar—
“la modernidad [...] y la recuperacion del [luminismo de parte de
Bobbio” o hallevado aidentificarse con los

principios ideales del liberalsocialismo, doctrina que, a primera vista,
puede ser contradictoria porgque sus componentes han sido tomados como



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 141

opuestos en cuanto portadores de concepciones distintas: el primero es
individualista, e segundo colectivista; uno defiende la libertad de mer-
cado, otro la cooperacion; uno los derechos individuales, otro los dere-
chos sociales. No hay duda de que en su estado puro €l liberalismo y €
socialismo son incompatibles. Asi y todo, desde posiciones no ortodoxas
-y agui lareferencia de Santillén a Bobbio es pertinente— hubo un acer-
camiento tratando de encontrar puntos de coincidenciay complementa-
cion, incluso de continuidad porque, se dice, el socialismo es la desem-
bocadura natural de un liberalismo abierto a todos y no solo a los que
mas tienen [...]. Nada mejor que configurar la competencia con la co-
operacion, los derechos individual es con |os derechos sociales. Todavia
el liberalsocialismo es un alma en busca de un cuerpo en el cual encar-
nar” ",

Por otra parte, es necesario hacer referencia a trabajo de una alum-
na de la*“segunda Escuela de Turin” , la mexicana Corina Yturbe, que
desarroll6 una cuidadosa investigacion sobre uno de los temas que, tal
como hemos visto, resulta crucial y original en el pensamiento de
Bobbio, o sea, € de larelacion entre liberalismo, socialismo y demo-
cracia, investigacion concluida con una tesis de doctorado (en filoso-
fia, en la Facultad de Filosofiay Letras de la UNAM, en 1996), sobre
Pensar la democracia: Norberto Bobbio. El trabajo de Corina Yturbe
es desarrollado en cinco capitulos, el Ultimo de los cuales retoma 'y
analiza los conceptos bobbianos preferidos en el mundo hispénico, co-
locandolos en el &mbito mas general del pensamiento politico europeo
y angloamericano: “ Liberalismo, socialismo, democracia” (subdividi-
do en cuatro paragrafos. “ Liberalismo y democracia” , “ Democracia y
socialismo”, “ Sobre los derechos fundamentales” y “ Sobre el
liberalsocialismo”).

L os aspectos tedrico-politicos que hacen posibles —y necesarias- las
instituciones del liberalsocialismo, en la concepcion de Bobbio, estén
sintetizados por Y turbe en estos términos:

El liberalsocialismo de Bobbio debera entenderse como un desarrollo de

los derechos liberales a los derechos sociales, proceso histéricamente
necesario e inevitable a partir de la expansion de la base social de la

1], Fernandez Santillan, Estudio preliminar, op. cit.



142 ALBERTOFILIPPI

democracia. Si de la unién entre liberalismo y democracia se hicieron
compatibles las libertades individuales con la libertad politica, a través
de la extensién del sufragio universal, €l reto de la combinacion de la
democracia con € socialismo sera el de asegurar € completo gercicio
de los derechos de libertad a través de la extension de los derechos so-
ciaes. En este sentido —concluye lajoven estudiosa mexicana—, si lade-
mocraciaes € perfeccionamiento del liberalismo, entendido en su senti-
do minimo de lucha por los derechos sociales, seriael perfeccionamiento
de la democracia’.

Para concluir esta parte dedicada a México, debe subrayarse € he-
cho que en los afios "90 continud, con singular intensidad, el didogo
entre Bobbio y e mayor fil6sofo latinoamericano a @ contemporaneo:
Leopoldo Zea (nacido el 30 junio de 1912 en Ciudad de México)’. La
ocasion, en este caso, fue la Asamblea de la Sociedad Europea de Cul-
tura, llevada a cabo en Padova del 19 al 21 de abril de 1991, con moti-
vo de la celebracion del cuadragésimo aniversario de la Sociedad, so-
bre el tema: Raison d’Etat et raison de |’homme a la fin du XX siécle.
Los derechos humanos en las sociedades post-industriales y en aqué-
llas todavia subdesarrolladas, la solidaridad como integracion éticaala
globalizacion, laindivisibilidad delapaz mundial, lanecesidad del di&
logo (para superar “la precérité de léquilibre entre le deux raisons,
comme viennent de la prouver la crisi et les hostilités de la guerre du
Golfe persique’ ), fueron algunos de los temas sobre los cuales reflexio-
naron, discutiéndolos, Bobbioy Zea.

Zea, en su estudio Integracion y desintegracion mundial y la politi-
ca de la cultura, reconoce que Bobbio ha sido uno de los primeros en
Europa en afrontar en modo sustancialmente nuevo la cuestion de la
“identidad” (de los pueblos y de las culturas) como un problema que
hasta ayer “ parecia propio solo de Latinoaméricay del Tercer Mundo,
mientras ahora se han vuelto problemas del Primer Mundo, que ya no

2 Didlogo que después de los afios '50 habia sido retomado inmediatamente después de la
muerte de Campagnolo en 1976 (cuando Bobbio se transformé en el nuevo director de
Comprendre), einvitd a Zea (junto al filésofo argentino Arturo Andrés Roig) a participar en un
debate sobre el valor y € significado de |a historia de Occidente. En un nimero posterior de la
revista, dedicado a temade la Violence et dialogue, Zeaintervino de nuevo con un ensayo sobre
“Laraison comme violence et comme dialogue”.

3 Société Européenne de Culture. Satuts et documents officiels, Venecia, 1998, pp. 92-93.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIiA DEL DERECHO'Y LA FILOSOFIA... 143

se siente seguro de su identidad. Bobbio habla también de la identidad
perdida de laizquierda, que lo es también de la derecha. ‘ Al enfrentar
estos problemas —habia dicho Bobbio— se podria estimar que la tradi-
cional diferenciacion entre izquierda y derecha ha sido borrada’.
Bobbio —prosigue Zea— habla también de tres grandes problemas que
se deben enfrentar: ‘El problema de la guerra 'y la paz en la era nu-
clear; la progresiva destruccion del medio ambiente y la reduccion de
las reservas indispensables para la vida y €l enorme incremento del
numero de la poblacion, 1o cual parece confirmar la tesis de que nues-
tro planeta resultara invivible' . Estos interrogativos formulados por
Bobbio, cruciaes parael futuro de lahumanidad, son también —comenta
Zea— otros tantos desafios para una politica de liberalismo social, la
Unica politica en grado de evitar que se llegue a una catéstrofe ‘ como
la que presagiaba Bobbio al suponer que se puede llegar a una verda-
dera lucha por la supervivencia de la cual tendréa que salir victorioso
el mas fuerte; o sea, € que disponga de una arma mas mortifera’” 74,
X. Pasemos ahora ala seccion espafiola. Elias Diaz ha escrito que su
conocimiento de algunos escritos de Bobbio se remontaba a finales de
los afios ' 50, cuando hacia sus estudios de especializacion en la Uni-
versidad de Bologna y habia comenzado a leer |os ensayos que seran
luego reunidos en €l célebre volumen Politica e Cultura. Sin embargo,
serén los trabaj os de ciencia juridica aquell os que tendran mayor influen-
cia(la Teoria della scienza giuridica, los Studi de Teoria generale del
Diritto, la Teoria della norma giuridica y la Teoria dell’ ordinamento

7 L. Zea, “Integracion y desintegracion mundial y la politica de la cultura” en L. Zea, Fin
del siglo XX ¢centuria perdida?, México, 1996, p. 41. “Son éstos, planteados por Bobbio —ex-
plica Zea- los desafios de nuestros dias, 0 sea, la creacién de un nuevo orden ecol égico, social y
politico, afin de que el hombre en sus multiples expresiones pueda participar en él, establecien-
do relaciones horizontales de solidaridad y no mas verticales de dependencia[...] Estamos de
frente a un desafio paralainteligencia del mundo, un desafio paralaculturay paralos hombres
que lo hacen. Un desafio, en suma —concluye Zea- para la politica de la cultura, a fin de que
prevalezcalarazén del hombre sobre larazén de Estado. Para el prevalecer, contraunarazén de
la exclusion, de una razoén al servicio de todos los hombres. De hombres que sepan ver en los
otros a su similar, justamente por aquello que tienen de diferente, asi como lo son ellos paralos
demés. S6lo partiendo de este reciproco respeto se pueden emprender acciones comunes en be-
neficio de la humanidad como un todo” (L. Zea, op. cit., p. 42). Sobre lafilosofia de Zea, tam-
bién en relacion con el pensamiento politico de Bobbio, véase A. Filippi, “Leopoldo Zeay la
filosofia (politica) de la historia americana’ (intervencién en €l 1X Congreso de la Federacion
Internacional de Estudios de Américalatinay el Caribe, FIEALC, Universidad de Tel Aviv, 12-
15 de abril de 1999).



144 ALBERTOFILIPPI

giuridico), en cuanto e conjunto de estas obras de “ filosofia analitica
de Bobbio [...] fueron para mi —explica Diaz— un excelente, riguroso
contrapunto del idealismo todavia prevalente en la iusfilosofia acadé-
mica bolofiesa, y no digamos frente al prepotente y dominante tradi-
cional iusnaturalismo hispanico de la época” .

Elias Diaz conocio personalmente a Bobbio en Milano, en el afio
1967. No fue por casualidad que selo presentara” con muy cordial efu-
sion y afecto, Renato Treves, €l gran amigo y maestro recientemente
fallecido [Diaz evocaba estos hechos en el afio 1992], siempre tan cer-
cano y tan preocupado por las cosas y las gentes que provenian de
Espafia: de la Espafia que é habia aprendido a conocer y amar en
Latinoamérica, él mismo exiliado alli del fascismo italiano” 6. El tes-
timonio de Elias Diaz es, por o tanto, fundamental para reconstruir la
presencia de Bobbio en |a cultura espafiola de |os afios del franquismo
y, sobre todo, de los sucesivos a la muerte del Caudillo.

A mediados de los afios sesenta, Diaz habia traducido y publicado
(con €l titulo de Critica del Derecho natural) algunos escritos de Hans
Kelsen y de Bobbio, haciendo ademas conocer, através de leccionesy
seminarios, los estudios sobre |l positivismo giuridico y Giusnaturalismo
e positivismo giuridico. Afios después, en 1982, Diaz sugirio asu dis-
cipulo Alfonso Ruiz-Miguel desarrollar la tesis de doctorado sobre
Bobbio, “ convirtiéndose asi en el primer bobbidlogo de este pais [Es-
pafia], asi como yo mismo —agrega— me habia valido en amplia medida
de la filosofia de Bobbio para construir mi libro Sociologiay Filosofia
de Derecho (1971)” 7’. El sistemético rigor de lainvestigacion de Ruiz-
Miguel y lallcida interpretacion que éste realiza del pensamiento y de
la personalidad intelectual de Bobbio, se pueden valorar haciendo refe-
renciaaunacartaque este Ultimo le escribié (en € afio 1983), en lacual
reconocia, con la habitual franqueza, méas de un mérito al agudo cola-
borador de su amigo Diaz:

> E. Diaz, “Norberto Bobbio: bases redlistas para el socialismo democrético” en AA.VV.,
Lafiguray el pensamiento de Norberto Bobbio, acargo de Angel Llamas Cascon, Madrid, 1994,
p. 213.

6 Sobre |as relaciones de Treves con sus viejos amigos esparioles de |os afios del exilio lati-
noamericano y de lalucha antifranquista, son indispensables (ademés de lo indicado supra en la
nota 1 y en la nota 10) sus recuerdos recogidos en “Liberta e socialismo nell’ emigrazione
intellettualeitalianae spagnola’, Introduzione aR. Traves, Liberta, politica e verita, Milano, 1962.

7 E. Diaz, op. cit. p.226.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 145

No espere de mi observaciones criticas, porque ahora usted me conoce
mucho mejor de lo que yo me conozco a mi mismo. Si acaso, la Unica
perplgidad que su investigacion suscita en mi depende del intento que
ha hecho de encontrar en mis escritos un mayor orden del que probable-
mente haya existido, una mayor continuidad y una mayor unidad de las
gue yo, no digo que no he conseguido sino que ni siquiera la he perse-
guido, a haber estado condicionado demasiadas veces por € ambiente,
por las influencias recibidas y por las vicisitudes personales e historicas
que he vivido™.

El volumen de Ruiz-Miguel esta articulado en cuatro secciones, en
las cuales recorre |os grandes aspectos de la obra de Bobbio refiriéndo-
se ala Metodologia del conocimiento juridico, ala Teoria general del
Derechoy alaTeoria dela Justicia. El trabajo prosigue con € andlisis
delarelacion entre libertad e igualdad y de “ la justicia como igualdad
y como legalidad” , para concluir afrontando un tema decididamente
emblemético en Bobbio y que, en la interpretacion de Ruiz-Miguel, se
puede resumir tedricamente en latransicion “ del liberal-socialismo al
socialismo liberal” . Sobre este punto sera necesario retornar.

Para Diaz —como para otros estimadores espafioles y latinoamerica-
nos de Bobbio— fue de excepcional importancia la reflexion bobbiana
sobre la “ relacion medio-fin entre democracia y socialismo” . Al res-
pecto, y més en general con relacion ala filosofia politica de Bobbio,
Diaz reconoce encontrarse en deuda con las elaboraci ones tedrico-po-
liticas del fildsofo turinés™. Ello explica que € andlisis de los proble-
mas de la democracia en una sociedad en transicion —como lo erala
espafola posterior a la muerte de Franco— estan relacionados con la
ensefianza de Bobbio: particularmente fecunda, incluso respecto a las
innovaciones juridico-institucionales que se tuvieron que concebir en
los ésperos e interesantes debates fil 0sofico-politicos que acamparon la
redaccion de la constitucién espafiola de 1978.

Y aproposito del encuentro de Bobbio con la complejareaidad es-
pafiola de aguellos afios tan decisivos para la transicion democrética,
vale la pena citar su recuerdo:

8 A. Ruiz Miguel, Filosofia y Derecho en Norberto Bobbio, Centro de Estudios Constitu-
cionales, Madrid 1983, p. 19.
® E. Diaz, op. cit. Ibid.



146 ALBERTOFILIPPI

[...] mis peregrinaciones en el mundo de la cultura ibérica tuvieron ini-
cio en una conferencia, memorable, dada €l 25 de octubre de 1978 en
Madrid, en un aulade las Cortes, por invitacion del entonces presidente
del grupo parlamentario del PSOE, Gregorio Peces-Barba Martinez, en
los dias en que se encontraba en curso la aprobacion de la nueva Cons-
tituci én esparfiola. Hablé —recuerda Bobbio— de un argumento que enton-
ces teniaen € corazén y que era también actual en el pais que me hos-
pedaba: democracia y socialismo. Al amigo Gregorio que luego sera
presidente de las Cortes y que ahora es Rector de la Universidad Carlos
Il de Madrid —afirmaba Bobbio en su Autobiografia— dirijo mi agrade-
cimiento, por los nuevos horizontes que me abrié junto con Elias Diaz y
Alfonso Ruiz-Miguel, ambos de la Universidad Auténomade Madrid, y
por el célido afecto con que nos acogieron a Valeriay ami en los mu-
chos vigjes que desde aquél vigje, € primero, se sucedieron”.

El mismo Peces-Barba, en laIntroduccién alaedicion en espafiol del
ensayo lgualdad y libertad de Bobbio, sintetizaba en qué modo y atra-
vés de qué autores se habia producido esa creciente y determinante di-
fusion de la obra de Bobbio “ en la cultura de lengua espariola” .

Lo cierto es—explicaba Peces Barba— que Bobbio es conocido desde hace
muchos afios de manera precursora por Elias Diaz y un poco mas tarde
por mi mismo, por Alfonso Ruiz-Miguel, Francisco Laporta, Liborio
Hierro, Virgilio Zapatero, Manuel Atienza, Eusebio Fernandez, Luis
Prieto y Javier de Lucas, todo un grupo de profesores de Filosofia del
derecho que, vinculados de una forma u otra, como discipulos directos
o indirectos, con lacomun paternidad de Joaquin Ruiz-Giménez, a Elias
Diaz y a mi mismo, hemos recibido, en alguna medida importante, su
influencia desde hace afios. Otros profesores més jovenes como JesUs
Gonzédlez Amuchastegui, Rafael de Asis, Maria José Farifias, Angel Lla
mas, Javier Ansuategui, Ernesto Vidal, Marina Gascén, Jerénimo
Betegdn, Juan Carlos Baydn, etc., y otros, buenos colegas y amigos no
directamente vinculados con nuestra escuela como Pérez L ufio, Lépez
Calera, Garcia San Miguel, Ara Delgado Pinto, etc., han conocido y

80 N. Bobhio, Autobiografia, op. cit., pp. 249-250.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 147

contribuido también a difundir el pensamiento de Bobbio en nuestras
universidades y medios culturales®™.

XI. En 1990 habia aparecido lavastay eruditainvestigacion de Ma-
ria Angeles Barrére Unzueta, dedicada al estudio de La escuela de
Bobbio: Reglasy normasen la filosofia juridica italiana de inspiracion
analitica, obra en la cua se analiza el conjunto de la presencia (y de
las influencias en Europay en América Latina) del pensamiento de
Bobbio entre los afios '50 y €l inicio de los’ 70, cuando degja la ense-
fanza de la Filosofia del Derecho por la de la Filosofia Politica. En la
segunda mitad de los afos setenta, el pensamiento de Bobbio (y
consiguientemente de “ la escuela de Turin”) sera cultivado preva-
lecientemente bajo |os aspectos més ligados alafilosofia politica®?. Son
los afios —recordaba la estudiosa vasca— durante los cuales “ Bobbio ger-
ce en esta década como cabeza de la escuela por su defensa de una serie
de valores filosofico-politicos tipicos en ella (y radicados en €l socia-
lismo liberal) cuando son puestos en cuestion por un sector mas radi-
cal delaizquierda italiana”®.

81 G. Peces-Barba, Introduccién a N. Bobbio, Igualdad y Libertad, Barcelona, 1993.

82 M. A. Barrere Unzueta, La escuela de Bobbio. Reglas y normas en la filosofia juridica
italiana de inspiracion analitica (Prélogo de Enrico Pattaro), Madrid, 1990. Me parece perti-
nente, a proposito de la“ escuela de Bobbio” , reproducir € testimonio de Luigi Ferrgjoli (en su
laudatio en ocasion de lalaurea ad honorem de Bobbio conferida por laUniveristadi Camerino),
que recientemente ha evocado que “la filosofia analiticaitaliana del derecho naci6 y crecié en-
tonces en torno a Bobbio en los afios cincuentay sesenta, y se hizo conocer en Italiay en Europa
esencia mente como la escuela de Bobhio. Nos reuniamos todos | os afios quince o veinte perso-
nas en el Ingtituto de filosofia del derecho de Torino, en aquéllos que llamabamos ‘1os semina-
rios de San Giuseppe', porque se desarrollaban en el diafestivo del 19 de marzo”, L. Ferrgjoli,
“Ragione, diritto e democrazianel pensiero di Norberto Bobbio”, en Diritto e Democrazia nella
filosofia di Norberto Bobbio, op. cit. Del mismo modo, de la“escuela de Bobbio” como “escue-
la de Turin” se hablaba también en muchas partes, como es el caso de Venezuela, donde en oca-
sion del Tercer Congreso Nacional de Filosofia (del 12 a 15 de noviembre de 1991) se debati6
una ponenciade J. M. Delgado-Ocando titulada “ Escepticismo y democracia: escision entre éti-
cay politica. Algunas reflexiones sobre la escuela de Turin”, en la que se analizaban las inter-
pretaciones bobbianas de la crisis de la democracia, de los poderes ‘invisibles', de la crisis del
Estado de derecho, etc. Ahoraen Actas del Tercer Congreso Nacional de Filosofia, Caracas, 1993,
pp. 83-93. Para ubicar mejor la corriente analitica de la filosofia del derecho, me remito a L.
Ferrgjoli, La cultura giuridica nell’ Italia del Novecento, Roma-Bari, 1999.

8 M. A. Barrére Unzueta, La escuela de Bobbio, op. cit. p. 70. En lo que respecta a esta
evolucion de la personalidad politica de Bobbio en Espafia, |a autora se remite a articulo de A.
Ruiz-Miguel, “Bobbio y el debate de laizquierdaitaliana’ (op. cit., pp. 7-42), en el cual se ana-
liza“la evolucioén politico-intelectual de Bobbio através del andlisis de unaideade fondo quele



148 ALBERTOFILIPPI

Uno de los ultimos encuentros académicos de |os mayores protago-
nistas de aguella que luego fue denominada la*“ escuela de Bobbio” se
realiz6 —recuerda Barrére Unzueta— en la Universidad de Camerino (en-
treel 9y el 14 dejunio de 1971), organizado por Alessandro Barattay
Luigi Ferrgjoli, en el que participaron ademés de Bobbio, Amedeo
Giovanni Conte, Giorgio Lazzaro, Enrico Pattaro, Uberto Scarpelli y
Giovanni Tarello. Al afio siguiente de la reunién camerinesa,

la escuela recibe un duro golpe: Bobbio abandona la cétedra de Filoso-
fia del Derecho [...] aunque seguira publicando numerosos escritos de
teoria del derecho, participa en € debate de los primeros afios setenta
sobre el llamado uso alternativo del derecho, contribuye decisivamente
en un proyecto promovido por laescuelaanaliticaitaliana como es el fo-
mento de |la sociologia juridica empirica.

El hecho de que Bobbio pasase de la ensefianza de Filosofia del De-
recho a la de Filosofia Politica (y que cambiase también su “ tutelaje
disciplinar” en los confrontes de los discipulos) no implico en absolu-
to —segun Barrére Unzueta— que aesta“ variacion de disciplind’ corres-
pondiese unaidéntica variacion en los principios fil osoficos bobbianos.
“ Es més —agrega la autora— Bobbio traslada a la filosofia politica los
mismos presupuestos neoempiristas de los que se habia servido en la
filosofia juridica”®.

es atribuida—aquélladel didlogo concreto entre intelectualesliberalesy socialistas-, que asu vez
dard origen a diversas polémicas que seguiran las diversas fases’. En los afios Setenta —segln
Ruiz-Miguel— nos encontramos de frente a un Bobbio transformado en socialista-liberal, adife-
rencia de aquél liberal-socialista de los afios Cincuenta (op. cit., n. 46, p. 88).

8 M. A. Barrere Urzueta (op. cit., p. 96) citaa Danilo Zolo, quien habia estudiado las conse-
cuencias de esta mutacion disciplinar de Bobbio en su Complessita e democrazia, Torino, 1987
(en modo particular el cap. 1X, “L’empirismo di N. Bobbio ei rapporti fra filosofia politica e
scienza politica’). Para mayores datos sobre |a carrera académica de Bobbio, Cf. L. Bonanate,
“Norberto Bobbio professore” y M. Bovero, “I corsi di Filosofiadellapoliticadi Norberto Bobbio”
en A Norberto Bobbio, la Facolta di Scienze politiche, Universita degli studi di Torino, 1986.
Bovero anota que Bobbio dio siete cursos de lecciones en la cétedra de Filosofia de la politica.
De estos cursos solo €l primero (afio académico 1972/73), dedicado a la gran dicotomia Socie-
dad-Estado en la filosofia politica moderna, y €l cuarto (a.a. 1975/76), en €l cua retomabay
ampliaba el andlisis realizado en €l tercero (a.a. 1974/1975) sobre la teoria de las formas de
gobierno en la edad clésica hasta Bodin y Montesguieu, y en la edad contemporanea hasta Max
Weber y Gaetano Mosca, concluyeron, cada uno de ellos, con la publicacion de un volumen de
distribucién. Por €l contrario, permanecieron inéditos el segundo curso (1973/74) dedicado al



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 149

En e Estudio preliminar a la traduccién espafiola de Elogio della
mitezza e altri scritti morali, Rafael Asis Roig pone en relieve —con sutil
perspicacia— algunos aspectos del pensamiento de Bobbio que han te-
nido notable relevanciaen lafilosofiajuridicay politica espafiolade los
anos Ochentay Noventa, subrayando como en el fundamento mismo de
ese pensamiento se podia observar la centralidad

del aspecto metodol6gico de su obra, que podriamos denominar como
‘metodologia del emprendedor’. Mas all4 de la calificacion de Bobbio
como filésofo moderado o mejor templado, que é mismo reclamaba, la
filosofia de Bobbio —explicaba Asis Roig— puede ser calificada como
templadora. Es decir, una filosofia a través de la cual intenta, una vez
descartadas posiciones radicales enfrentadas, integrar planteamientos
diferentes aminorando sus distancias. Ahorabien, tanto e método del em-
prendedor como la filosofia templadora deben entenderse de una forma
limitada, al menos en dos sentidos. El primero de ellos serefiere ala de-
fensa firme de una serie de postulados basicos, que permiten considerar
a Bobbio y a su filosofia como liberalsocialista. En este sentido la filo-
sofia de Bobbio no es templada sino radical. El segundo, serefiere ala
defensa a ultranza de las categorias desde las que plantalos problemas®.

Partiendo de esta perspectiva teorética, Bobbio —comentaba Asis
Roig- pudo cumplir unadistincion esencia entre éticay politica, redes-
cubriendo el valor raciona “ de la educacion en |os derechos humanos,
como base del progreso moral dela humanidad” . Por lo tanto, €l reco-
nocimiento y la aplicacion de los derechos fundamental es se transfor-
man en el asa en torno alacual rota (o mejor: debe rotar) la“ relacion
derecho-progreso” , dado que

lateoriaen favor de un mejor reconocimiento de los derechos fundamen-
tales exige su adaptacion alas sociedades modernas. Los derechos fun-

estudio de los grandes temas de la filosofia politica, €l quinto y €l sexto (1976/77 y 1977/78),
que reconsideraban en una diversa perspectiva la materia del primer curso, y € séptimo (1978/
79), concerniente a problema de la mutacién politicay del cambio revolucionario. De todos
modos, no es demasiado dificil encontrar en la bibliografia bobbiana los escritos que tuvieron en
aquellos cursos de Filosofa politica su primer origen.

8 R. Asis Roig, Estudio preliminar a N. Bobbio, Elogio de la templanza y otros escritos
morales, Madrid, 1994, pp. 12-13.



150 ALBERTOFILIPPI

damentales nacieron como limites al poder politico, pero en la actuali-
dad, con laimportancia que han adquirido |os progresos técnicosy prag-
maticos, y con la mirada puesta en el progreso ético, habra que revisar
esaformula’. También paratal elaboracion critica“delostiemposde los
derechos’ Bobbio ha sido y sigue siendo esencial®.

XI1. Alfonso Ruiz-Miguel, en 1994, reuni6 cuatro ensayos con €l ti-
tulo Palitica, Historiay Derecho en Norberto Bobbio los cuales, siguien-
do el orden cronolégico, son los siguientes. “Libertad, democracia y
socialismo en €l debate de laizquierda italiand’; “El positivismo juri-
dico entre lateoria, laideologiay la sociologia’; “ Filosofia de la histo-
ria e historia de la filosofia” y “Las paradojas de un pensamiento en
tension”. Trabajo este Ultimo en el cual Ruiz-Miguel desarrolla unatan
original como aguda valoracion critica del pensamiento de Bobbio, en
lacual su perfil intelectua es analizado através de las varias especifi-
cas tensiones que generan las paradojas, 0 los oximorones —segun la
valoracion—tipicos del pensamiento bobbiano; paradojas que no se ago-
tan, que no se concluyen, que no se resuelven en una presunta e iluso-
ria sintesis dialéctica.

El autor se detiene en €l andlisis de una serie de “ definiciones para-
ddjicas’ (y de correspondientes, similares paradojas bobbianas) que le
permiten penetrar en los varios meandros de su obra (y también del
carécter del hombrey del intelectual Bobbio), |as cuaes, ademés, cons-
tituyen otras tantas indicaciones de posibles vias de interpretacion de
su pensamiento jus-filosofico. Las diez paradojas propuestas por Ruiz-
Miguel para (intentar) comprender la* personalidad tedrica y vital” de
Bobbio son estas: 1. Un filésofo positivo; 2. Uniluminista pesimista; 3.
Un realista insatisfecho; 4. Un analitico historicista; 5. Un historiador
conceptualista; 6. Un positivista inquieto; 7. Un empirista formalista;

8 R. Asis Roig, ibidem, pp. 29-33. Lareferencia de Asis Roig es a la edicion espafiola (tra-
duccion de Rafael de Asis Roig, prologo de Gregorio Peces-Barba) de El tiempo de los dere-
chos, de Bobbio, aparecida en Madrid en 1991. Debe afiadirse que, en sintoniay en didlogo con
|laobra de Bobbio, Gregorio Peces-Barbay Eusebio Fernandez Garcia estén dirigiendo unaesen-
cia investigacion —a primera en su género en Europa— sobre la Historia de los Derechos Fun-
damentales, de la cual ha aparecido los dos tomos iniciales dedicados, € primero, a Transito a
la Modernidad, Sglos XVI y XVII (Madrid, 1988) y, € segundo, en tres volimenes, a Sglo XVIII
(Madrid, 2001).



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 151

8. Un relativista creyente; 9. Un socialista liberal y 10. Un tolerante
intransigente &,

Comentando las observaciones de Ruiz-Miguel, Bobbio tuvo modo
de reconocer que €l retrato de su personalidad realizado a través de es-
tas “aporias’ irresueltas, en buena medida correspondia a verdad:
su” irreductible dualismo ha sido sefialado perfectamente por Alfonso
Ruiz Miguel, quien entre todos los espejos en los que me he reflgjado
hasta ahora, es aquél que me observa desde méas cerca 'y en €l cual mi
figura aparece con todas sus luces y sus sombras’ . En efecto, admitia
Bobbio,

€l dualismo genera paradojas, como, por citar las mas conocidas y que
yo mismo he manifestado, ladel iluministay pesimista, del liberal y so-
cialista. Ruiz Miguel examina, con mucha inteligencia, diez de ellas,
como ejemplos de una tensién tedrica y préctica nunca resuelta, cuya
solucién puede ser o bien detenerse a mitad de camino (de aqui podria
derivar aquello que yo mismo he denominado mi ‘moderacionismo’ en
contraposicién a extremismos opuestos), o en €l abrir el paso de la teo-
riaalapréctica. S quisiéramos aplicar d método analitico también aestas
‘paradojas bobbianas', me parece —proseguia Bobhio— que se podria decir
gue no todas ellas tienen la misma relevancia e intensidad y que, sobre
todo, no todas €ellas se hallan en un mismo nivel. Algunas no consisten
tanto en un rechazo de extremismos opuestos, sino en un no admitir posi-
ciones unilaterales contrarias, especialmente en el campo metodol égico,
como aguéllas que dividen en filosofia del Derecho a empiristas y for-
malistas, a sociologos del Derecho y atedricos generales del Derecho, a
analiticos e historicistas en las recientes disputas entre historiadores del
pensamiento politico, e historicistas y conceptualistas, 1o cual a menudo
no es mas que unadistincion disciplinar artificiosaentre historiadores que
creen poder prescindir del rigor conceptual y fil6sofos que creen poder
ignorar la dimension histérica de los conceptos. En este grupo situaria
también al socialismo liberal.

Otras paradojas —reconocia Bobbio— dependen Unicamente de la presen-
cia de dudas nunca resueltas definitivamente a afrontar los problemas

8 A. Ruiz-Miguel, Palitica, historia y derecho en Norberto Bobbio, México, Fontamara, 1994,
pp. 167-196.



152 ALBERTOFILIPPI

ultimos, como el secular conflicto entre iusnaturalismo y positivismo
juridico, un conflicto del cual he creido posible dar una explicacion ilus-
trando los diferentes niveles en los que se plantea (metodol égico, onto-
I6gico, ideoldgico). Por Ultimo —concluia Bobbio— otras derivan de la
propia ambigiiedad del problema, como el de la tolerancia intolerante,
gue suele formularse en la pregunta: ‘ ¢Se debe tolerar a los intoleran-
tes?: un problema a gque no se puede dar una respuesta tgjante, y que
requiere quiza sol uciones practicas que pueden cambiar segin las circuns-
tancias histéricas®.

Cierto es que Bobbio rechazaba sdlo una de las diez paradojas indi-
cadas por Ruiz-Miguel, esto es, la octava. En efecto, escribia Bobbio,

el hecho de ser relativista no excluye el creer en la propia verdad, aun-
que €l relativista siempre se abstendra de imponer la suya por respeto de
la verdad ajena. El dualismo encuentra su mas clara expresion y su
radicalidad existencia en el binomio “iluminista-pesimista’, a cua Ruiz-
Miguel hace corresponder, invirtiendo sus términos, la paradoja ‘redis-
mo insatisfecho’; insatisfecho merece una explicaci én, porque continua-
mente enfrentado a una visién utdpica de la historia. Solamente aqui, y
de forma sobresaliente, |a paradoja hace del conflicto entre e mundo de
los hechos y el de los valores, que en definitiva es el conflicto que esta
presente en cada uno de nosotros —insistia Bobbio— entre nuestra ama
raciona y nuestraalmairracional, y que se puede expresar sintéticamente
en la conocidaformula‘ pesimismo de larazén y optimismo de lavolun-
tad’, si no fuera porque, en mi caso, junto con el pesimismo de larazén
ha aparecido también, en la mayor parte de los acontecimientos de mi
vida, el pesimismo de |la voluntad®.

El dltimo estudio especifico aparecido en Espafia sobre la obra de
Bobbio es de un discipulo de Gregorio Peces-Barba, Andrea Greppi,
Teoria e ideologia en € pensamiento politico de Norberto Bobbio, en
el cua € autor, con un riguroso conocimiento analitico del pensamien-
to de Bobbio, logra ubicarlo en € dmbito méas general de la filosofia
politica contemporanea (italianay europea en general), realizando con

8 N. Bobbio, “Epilogo para esparioles’ en AA.VV ., Lafiguray el pensamiento de Norberto
Bobbio, op. cit., p. 317.
89 N. Bobbio, “Epilogo para espafioles’, ibidem, p. 318.



LA DIFUSION DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO Y LA FILOSOFIA... 153

notable precision una comparacion exhaustiva entre las diversas fases
delavastisimay permanente configuracion del pensamiento bobbiano.
En e segundo capitulo (dividido en dos partes), Greppi estudiala evo-
lucién del método de Bobbio y la configuracion de su Teoria Palitica,
gue es estudiada en detalle en €l capitulo 111 junto alas formas del po-
der, alosprincipiosdelajusticiay alos que Greppi consideralosidea-
les politicos en Bobbio: Democracia, derechos humanos y no-violen-
cia. El ensayo concluye en laterceraparte con €l andisisdelareflexion
filosofico-politica de Bobbio, sobre el concepto (o mejor dicho, sobre
los “conceptos en tension”) de liberalsocialismo, que es articulada en
dos secciones (la X1V y XV): De la democracia al socialismo y del
socialismo a la democracia y Mas democracia: igualdad y pluralismo®.

Deseo terminar estas reflexiones sobre |a obra de Bobbio en Espafia
recordando que, en el mes de septiembre del afio 2000, la Universidad
Auténoma de Madrid le confirié el doctorado honoris causa en Dere-
cho, con la siguiente motivacion, que resume muy bien €l sentido de su
obray de su presencia en la cultura hispanica: “ En atencion a su ex-
traordinaria contribucion a la filosofia del derecho, a la filosofia poli-
ticay ala historia del pensamiento, asi como por su compromiso con
los valores de la democracia y el socialismo liberal” . Motivacion, ésta
de Ruiz Miguel y sus col egas esparfiol es, que recoge y expresa, en mag-
nificasintesis, los rasgos fundamental es que construyeron y definieron
en Bobbio su “vida de fil6sofo militante”. Se trata—estando a la confe-
sion del mismo Bobbio- deladoble, constante tendenciaa gercicio de
la“vocacion ala utopiay ala profesién derealismoy, por lo tanto, entre
la nobleza de los ideales perseguidos y |a dureza de larealidad que los
infringe”®*. O sea, en breve, de unaformadel “dualismo politico”, ideal
y préactico; es decir, de aquellairresuelta tension entre la razonabilidad
(lainvocadaartificial reason de Hobbes) del derechoy lamilitanciacivil
en e presente historico; entre “losidealesy lamateriabruta’, como bien
lo ha sefialado Bovero en su aguda, iluminadora introspeccion en el
universo bobbiano®.

9 A. Greppi, Teoria e ldeologia en el pensamiento politico de Norberto Bobbio, Madrid, 1998.
Finalmente, en €l n. 2-3 de 1999 de la revista Teoria Politica, apareci6 el ensayo de Greppi,
“Pluralismo efilosofiadellastoria. Su acuni aspetti del liberalismo di |saiah Berlin e di Noberto
Bobbio”.

%1 N. Bobbio, De senectute, op. cit., p. 151.

9 M. Bovero, “Gli ideali e larozza materia. 1l dualismo politico di Norberto Bobbio”, en
Diritto e democrazia nella filosofia di Norberto Bobbio, op. cit., p. 157. Las citas que Bovero



154 ALBERTOFILIPPI

A todas estas reflexiones pienso que debe unirse una observacion final
-y no por ello menos importante— que sera Util a un futuro andlisis mas
sistematico y exhaustivo acerca de la difusion en Américay en Europa
del pensamiento filosdfico y politico italiano del siglo xx%. El hecho
es que € estudio de la influencia de Bobbio en la cultura latinoameri-
canay esparfiola debe ubicarse en un contexto todavia mas amplio, ca-
paz de explicar y de reconstruir —relacionando los temas aqui
someramente indicados y correspondientes alas varias situaciones his-
toricas especificas— el pensamiento italiano en el continente | beroame-
ricano alo largo de todo €l arco del siglo pasado. Se trata, en suma, de
profundizar esta investigacion —por demas compleja, dada la interdis-
ciplinariedad que exige— en lo que respecta a la historia de las ideas
(politicas, juridicas, filosoficas, historiogréaficas, etc.), tomando en cuenta
las distintas influencias de autores tan diversos entre ellos como Cesare
Lombroso, Enrico Ferri, Benedetto Croce, Giovanni Gentile, Piero
Gobetti, Rodolfo Mondolfo, Carlo Rosselli, Renato Treves, Giorgio Del
Vecchio, Antonio Gramsci, Antonello Gerbi y Gino Germani, hastalle-
gar a Galvano Della Volpe, Ruggiero Romano, Lucio Colletti, Lelio
Basso, Luigi Ferrgoli, etc.

Cierto es que desde Jiménez de Aslia a Greppi son cuatro las gene-
raciones que en Ameérica Latinay en Espafia han estudiado el pensa-
miento filosofico de Bobbio, dialogando —sin halago y sin vejamen— con
su imponente obra; didlogo critico y fecundo que ha generado una ex-
traordinaria circulacion de las ideas, una de las mas relevantes del No-
vecientositaliano. Se puede concluir —con documentada evidencia— que
Bobbio se hatransformado paralosintelectuales, filosofosy juristas del
mundo hispénico, “ni més ni menos que en un clésico”, como los gran-
des autores de la tradicion cultural italiana: de Machiavelli a Vico, de
Croce a Gramsci.

Buenos Aires, julio de 2001
Roma, enero de 2002

hace de Bobbio son extraidas, respectivamente, de L’ eta dei diritti, Torino, 1984, y de Dal fas-
cismo alla democrazia, Milano, 1997.

9 Que actualice los resultados adquiridos en | as apreci abl es investigaciones de Franco Venturi
(L’ Italia fuori d'ltalia, en Storia d’Italia Einaudi, dirigida por Ruggiero Romano y Corrado
Vivanti, Torino, 1973, volumen tercero, pp. 987-1024), y de Robert Paris (L’ Italia fuori d’Italia,
en Storia d'Italia Einaudi, Torino, 1975, volumen cuarto, pp. 509-818).





