A

FIGURA 1. Rostro de la Virgen de
Guadalupe de Ayapango, Estado

de México. (Fotografia Daniel Sdnchez,
2012; cortesia: STRPC, ENCRyM-INAH).

ESCAPARATE

,Una pintura mas?
La unicidad en la Virgen de Guadalupe
de Ayapango

STRPC, ENCRYM-INAH

de origen sobrenatural a partir de mediados del siglo xvii, fue ganando

adeptos hasta que la devocién por la Guadalupana se convirtié en uno
de los cultos mas importantes del virreinato. Esta fe en aumento se reflej6 en
su juramento como patrona de la Nueva Espafa por el cabildo de la ciudad
de México, en 1746; en su confirmacién pontificia y oficio propio, el 12 de
diciembre de 1754, y en las magnas celebraciones que le siguieron tanto en
la capital como en las provincias de la Nueva Espafia, entre 1756 y 1757
(Cuadriello et al. 2004).

La vasta cantidad de pinturas y esculturas novohispanas —de los siglos
Xvil, Xviil— y del siglo xix que representan a la Virgen de Guadalupe, de di-
versas calidades, dimensiones y temdticas, dan cuenta de la gran devocién
ligada a su culto. Esta profusion tiene dos caras: por un lado, la multiplica-
cién de copias del ayate original sirvié para difundir la devocion incluso en
términos de “propaganda” vy, por el otro, la enorme aceptacién de la imagen
gener6 una gran demanda de reproducciones visuales entre distintos estratos
de la poblacion.

Con base en estas circunstancias, no es de extrafiar que en los dltimos 20
anos de trabajo del Seminario-Taller de Restauracion de Pintura de Caballete
(STRPC) de la ENCRyM-INAH se haya restaurado anualmente al menos una pintu-
ra con la imagen guadalupana. Una de las mas relevantes es la que se intervi-
no en el aifo 2009, proveniente del templo de Santiago Apéstol en Ayapango,
municipio del estado de México, ubicado a las faldas del volcan Iztaccihuatl
(Figura 1).

La imagen de la Virgen de Guadalupe, considerada como milagrosa y

;Qué vale la pena destacar de una pintura mas con esta particu-
lar advocacién mariana?

Como todo proceso de restauracién, el trabajo del STRPC inicié con el esta-
blecimiento de los Iimites de la intervencion a partir del principio del respeto
al bien cultural, para lo cual fue imprescindible reconocer y definir los va-
lores de la obra antes siquiera de suponer qué tratamientos aplicar. Con esta
postura, propia del seminario-taller, se busca preservar aquellos significados
adscritos al bien y rescatar los que se hallen atenuados por el deterioro pre-
sente, para lograr que ese objeto perviva con su unicidad.




FIGURA 2. Aproximacion al diseno de
una mariposa de la guirnalda que rodea
a la Virgen (Fotograffa Daniel Sdnchez,

2012; cortesia: STRPC, ENCRyM-INAH). b SIS

Ahora bien, en el ambito especifico de la conservacion
de pintura de caballete, el significado de la nocion de
unicidad establece dos vertientes: la primera, que deriva
del principio generalmente aceptado por la teoria cldsica
de la restauracion, sefala que cada objeto cultural debe
reconocerse como Unico e irrepetible; mientras que la
segunda acepcion, que se desarrolla desde la perspecti-
va de la imagen, admite una amplia gama de posibilidades,
que implican la relacién del original con la produccién
de copias o series de imagenes derivadas de ella (Brandi
1963; Panofsky 1991; Benjamin 1989).

Pareciera dificil plantear la unicidad de las pinturas
con la advocacién de la Virgen de Guadalupe, ya que la
mayoria de ellas respetan el modelo original lo més exac-
tamente posible. Esto se debe a que desde el Virreinato se
consider6 a la Guadalupana del Tepeyac como una ima-
gen acheropoiética; es decir, de origen sobrenatural, no
creada por manos humanas. Modificar una efigie creada
milagrosamente hubiera significado sustraer parte de su
aura de objeto sagrado, en teoria no debian admitirse va-
riables que entorpecieran su semejanza con la original. El
cumplimiento del canon religioso significaba, por tanto,
que, al copiar una vera efigie, los artifices debian evitar la
novedad (Pereda 2007).

Los pintores novohispanos sefialaron las dificultades
que imponia el propio caracter milagroso de la Guada-
lupana, ya que creian que éste les impedia reproducir-
la correctamente; no fue sino hasta que el reconocido
pintor Juan Correa (ca. 1635/1646-1716) sac una calca
del ayate original —con los contornos de la figura y sus
rayos— cuando los artistas cercanos a él pudieron lograr
imdagenes “exactas” (Cabrera 1756). Sin embargo, diver-
sos motivos ocasionaron que ciertas obras guadalupanas
presentaran algunas modificaciones respecto de su refe-
rente original, sobre todo en razén del desconocimiento
del ayate “verdadero” o de sus calcas, de la necesidad de
variar el tamafo, de la blsqueda por narrar el milagro,
mas que por presentar a la Virgen tal y como se habia apa-
recido, o bien de los recursos técnico-pictéricos del autor.

La Virgen de Guadalupe de Ayapango sobresale en-
tre sus analogas debido a que su autor no sélo conocid
la imagen original, lo cual es evidente, y probablemente
tuvo acceso a la calca de Correa, sino también a que po-
sefa una enorme capacidad artistica: su obra, por tanto, no
fue la de un mero copista. Como valores particulares de
esta pintura destacan, en primer término, la composicién

compleja, que incluye: una delicada guirnalda con flores,
aves e insectos que enmarcan a la hermosa Guadalupana
(Figura 2) y, en cada esquina, escenas inspiradas en los
grabados de Matias de Arteaga y Alfaro —publicados en
la edicién de 1685 del texto Felicidad de México (Becerra
Tanco 1685 [1745])—, que narran sus apariciones. Pese a
que en estos elementos se observan trazos mas sencillos
y menos detallados que en los de la Virgen, el conjunto
visual, con las flores y recuadros, es arrebatador.

En segundo término, desde el punto de vista artistico,
es admirable tanto el manejo de la proporcion como la
volumetria en la imagen, lo que denota el conocimiento
de un artista calificado. Y, en tercer lugar, debe tomarse en
cuenta el preciosista y peculiar trabajo de los panos de la
Virgen, el manto de color azul verdoso con estrellas do-
radas y la tdnica en tono rosa con elementos fitomorfos:
presentan detalles en dorado para dar la apariencia de un
textil adamascado, a la usanza de un patron de entramado
tipo sarga. Desde el punto de vista histérico, vale la pena
mencionar que, al cotejar varias obras de caballete, se
pudo reconocer que el recurso pictérico para representar
texturas textiles fue empleado en algunas indumentarias
arzobispales de retratos del siglo xvii (Figura 3).

Adicionalmente, el creador de la obra que nos atane
super6 la idea de la copia exacta, al dotarla, mediante el
manejo del dorado en la tinica, de una mayor suntuo-
sidad, indudablemente en busca de resaltar adn mas el
caracter sacro de la imagen. Aunque esta riqueza visual
puede equipararse con la de una obra que se encuentra
en las bodegas del Museo de la Basilica de Guadalupe,’

' Aunque los alumnos de la ENCRyM-INAH vieron esta obra en el primer
semestre de 2004, durante una visita al Museo de la Basilica, desafortu-




; } i o
% 0 A 4
; i A i 4 FIGURA 3. Detalle de trabajo adamascado en el textil
5 TV .L.‘L.H RN del manto y la tinica (Fotograffa Daniel Sanchez, 2012;
~-'f‘"'§ i L cortesia: STRPC, ENCRyM-INAH).
[ I

de autor desconocido (quiza el mismo), el lienzo de Aya-
pango es un ejemplo destacado por su gran belleza y su
compleja composicién.

La oportunidad de intervenir un objeto tan especial
como la Virgen de Ayapango, el cual desde su misma
época debié haberse considerado excepcional debi-
do a sus caracteristicas plasticas inusuales, obligd a los
restauradores docentes y alumnos del STRPC a realizar
una profunda reflexion acerca de las posturas y los cri-
terios que habrian de sopesarse durante su tratamiento.

Un primer aspecto importante de considerar fue que
a su llegada a la ENCRyM-INAH la obra presentaba una
problematica de conservacion grave, tanto en el aspecto
material como en relacion con su imagen (Figura 4), por
lo que su unicidad estaba comprometida. EI mayor dete-
rioro provenia del soporte, que presentaba pudricién, fal-
tantes, roturas y deformaciones severas (Figura 5), lo que
ocasiond que los estratos pictdricos sufrieran falta de ad-
herencia respecto del textil, e incluso la formacion de
cazoletas,” responsables de la destruccion de parte de las
escenas de las apariciones.

Ademas, su barniz se encontraba envejecido, amari-
llento y heterogéneo debido a la aplicacién con brocha
de una resina natural para dar brillo y saturacién a los

nadamente no se pudo hacer registro fotografico de ella, no se conocen
datos especificos sobre su procedencia, autor y época de elaboracién,
ni se sabe de publicacién alguna en la que se haya sido mencionada.
Sin embargo, consideramos relevante que exista otra imagen similar a
la de Ayapango en cuanto al trabajo de los pafios.

? Escama inestable de forma convexa, generada a partir de la contrac-
cién de los estratos pictéricos durante la evaporacién de agua y el en-
cogimiento del soporte, tras haber sufrido una humectacién directa.

A

FIGURA 4. Anverso de la Virgen de Guadalupe de
Ayapango antes de su restauracion (Fotografia

Daniel Sanchez, 2012; cortesia: STRPC, ENCRyM-INAH).




A

FIGURA 5. Toma fotogréfica de la obra con luz rasante, antes
de su restauracién (Fotografia Daniel Sanchez, 2012; cortesia:
STRPC, ENCRYM-INAH).

A

FIGURA 6. Detalle de la reintegracion
del manto de la Virgen (Fotografia Daniel
Sanchez, 2012; cortesia: STRPC, ENCRyM-INAH)

colores, caracteristica de la tecnologia novohispana. Tam-
bién fueron evidentes frentes de secado, acumulaciones
de suciedad y polvo adheridos a la superficie.

El proceso de su restauracién comprendié varias fa-
ses. Para recuperar la estabilidad se realiz6, a pesar de
que se considera un procedimiento invasivo, un reente-
lado de consolidacion a la cera resina, el Gnico capaz de
reforzar el soporte original endeble y de revertir el des-
prendimiento de las muy inestables cazoletas. Con el fin
de favorecer la recuperacion de sus valores artisticos tan
singulares, se adelgazé el barniz amarillado dejando a la
vista el complejo trabajo de color, contraste, textura y ras-
gos desarrollados por el artista.

Al recuperar la apreciacién de las formas y los detalles,
se hicieron mas evidentes los faltantes que segmentaban
el tejido figurativo de la imagen, lo que hizo necesaria la
reintegracion cromdtica. En este proceso, que tuvo cui-
dado de no competir ni distraer las cualidades estéticas
de la pintura, se buscé denotar las zonas intervenidas en
dos niveles: el primero, a través de una base de color he-
cha con lineas verticales, siguiendo el sistema de rigattino
tradicional; mientras que en la segunda escala se definie-
ron las trazas doradas del adamascado empleando lineas
horizontales que imitan la textura del original. Con ello
se logré mandar los faltantes a un segundo plano visual,
manteniendo congruencia con el tratamiento decorativo
de los mantos, de manera que el espectador aprecie las
caracteristicas particulares de los pafios de la Guadalupa-
na (Figura 6).

Es nuestra conviccién que la intervencién realizada
en esta obra particular implicé una reflexién acerca de
la postura brandiana sobre la denotacion de la reintegra-
cién respecto al original (Brandi 1963), cuya finalidad
fue adecuar este proceso a las necesidades dictadas por
la propia obra. Asi, de manera andloga al tratamiento de
una pintura con un porcentaje alto de abrasiéon —cuan-
do el rigattino debe simular la vibracién del tono de la
base de preparaciéon—, en la reintegracién de la Virgen



de Ayapango hubo que superponer lineas verticales y ho-
rizontales para rescatar los particulares valores artisticos
que determinan su unicidad.

Hoy en dia, la Guadalupana de Ayapango continda
dentro de las instalaciones del STRPC, ENCRyM-INAH, de-
bido al meticuloso trabajo de reintegracién que implica
(Figura 7) y a que adn no se ha determinado a qué nivel
de reconstruccion se llevaran las escenas inferiores, inter-
vencion que también buscara ser lo mas respetuosa de la
unicidad de una obra excepcional dentro del corpus his-
térico, sacro y artistico de nuestro pais.

Referencias

Becerra Tango, Luis
1685 [1745] Felicidad de México en la admirable aparicion
de la Virgen Maria N. Senora de Guadalupe, y origen de su
milagrosa imagen, que se venera en su santuario extramuros
de aquella ciudad, Madrid, Imprenta de Juan de Zihiga.
Benjamin, Walter
1989 “La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica”, en Discursos interrumpidos 1, Madrid, Taurus.
Brandi, Cesare
1963 Teoria del restauro, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura.
Cabrera, Miguel
1756 Maravilla americana y conjunto de raras maravillas ob-
servadas con la direccién de las reglas del arte de la pintura,
México, Antiguo Colegio de San Ildefonso.
Cuadriello, Jaime et al.
2004 “Zodiaco mariano: Una alegoria de Miguel Cabrera”,
en Zodiaco mariano. 250 anos de la declaracion pontificia de
Maria de Guadalupe como patrona de México, México, Mu-
seo de la Basilica de Guadalupe / Museo Soumaya.
Panofsky, Erwin
1991 £l significado de las artes visuales, Madrid, Alianza
(Alianza Forma 4).
Pereda, Felipe
2007 Las imagenes de la discordia, Madrid, Marcial Pons.

Titulo en inglés: “Another painting? The uniqueness of the
Virgin of Guadalupe from Ayapango”

< FIGURA 7. Vista general de la obra en su estado

actual, en proceso de reintegracion (Fotografia
Daniel Sdnchez, 2012; cortesia: STRPC, ENCRyM-INAH).






