
6

En 2002 fui invitada por una ong a hacer el dictamen de los retablos prin-
cipales de dos templos localizados en los poblados keres de San José de 
la Laguna y San Esteban de Acoma, Nuevo México. Los problemas eran 

absolutamente diferentes entre sí y las formas en que ambas comunidades 
se relacionaban con sus objetos sacros lo era también. Si en Acoma no pude 
trabajar porque no se me permitió tocar el retablo (por más que insistí en que 
debía hacerlo para poder realizar el dictamen y eventualmente restaurarlo), en 
Laguna la tribu me pidió que estudiara lo más que pudiera de la iglesia.

Lo primero que me llamó la atención fue la decoración mural de la nave 
del templo de San José, llena de motivos abstractos pintados en vinílica de 
distintos colores. 

La pintura de Laguna no se relacionaba con la decoración mural de otros 
templos de la zona; tenía algo fuera de lugar. Comencé a preguntar sobre ella 
y supe que durante años la nave del templo había sido decorada por los war-
chiefs, quienes, tras encerrarse un par de días en la iglesia y recibir ofrendas 
y comidas del resto del grupo, soñaban en conjunto los motivos de la pintura 
(arco iris, soles, agua…) y la plasmaban ritualmente cada cierto tiempo por 
medio de arcillas coloreadas. Ocho años atrás los sacerdotes franciscanos que 
ofician las misas y tienen a su cargo el pequeño convento contiguo les propu-
sieron hacer algo más duradero y en vez de la tradicional arcilla de soporte, 
usaron cemento: los warchiefs soñaron por última vez y pintaron los motivos 
con vinílicas. Y la gente dejó de prestar atención a los símbolos; tuvo, en cam-
bio, una linda decoración. 

En el área cora del estado de Nayarit, la Comisión Nacional para el Desa-
rrollo de los Pueblos Indígenas decidió hace un par de años que era importan-
te restaurar el templo colonial de Santa Teresa del Nayar. Durante el estudio 
preliminar, varios antropólogos especializados en esta zona me comentaron 
que, aunque se trataba de un templo —que nunca tuvo cubierta y jamás se 
ocupó— muy interesante desde el punto de vista histórico, para los vecinos 
del pueblo era simplemente un terreno baldío cercado; la iglesia que recono-

Renata Schneider

Para construir casas

Debate

Yo creo que estábamos mejor marginados. Eso dice Juan Martínez, 
que fue gobernador antes que yo, y yo pienso igual. Antes nos  
ayudábamos entre todos porque no había de otra. Luego llegó el gobierno.  
Nos dijo que la iglesia era de propiedad del país: dejó de ser del pueblo  
y ya era de México… y nos empezaron a ayudar. Y nosotros nos  
fuimos dejando de ayudar. Yo por eso pienso que estaba mejor cuando  
estábamos marginados. 

Félix Rubio Medina, gobernador pame, noviembre de 2006



7Para construir casas

cían como propia era el barracón con techo de lámina 
que se encontraba a unos cuantos pasos de la construc-
ción jesuita. Hasta donde sé, el proyecto de restauración 
y rehabilitación fue desestimado y nunca se realizó.

Los ejemplos anteriores muestran casos interesantí-
simos que, como restauradores, nos hacen pensar en 
nuestra práctica profesional. En Laguna había dos po-
sibilidades: decidir que no había nada que restaurar, o 
proponer que se removiera el cemento, que los warchiefs 
se reunieran de nuevo cada ciclo ritual y la nave se res-
taurara para, así, obtener “las pinturas originales” (donde 
la autenticidad buscada se manifestaba en la actividad 
pictórica, no en su resultado físico). En Santa Teresa del 
Nayar, la tendencia natural era buscar que se techara, lim-
piara, consolidara y rehabilitara el templo para que la co-
munidad lo ocupara como el verdadero espacio, sagrado 
y digno, que se merecía. La otra opción era simplemente 
dejar que siguieran usando lo que ellos reconocen como 
templo y se ideara una función alterna para el edificio 
histórico. En Acoma no había mucho que decir; quizá 
que en la reunión semanal de la tribu se le diera permiso 
a quién no fuera indígena de pisar el presbiterio.

En otra serie de casos, quizá los más abundantes, gru-
pos establecidos o espontáneos de creyentes solicitan 
que sus objetos sacros se restauren de modo que se vean 
“bonitos”, de modo que recobren “dignidad”, de modo 
que recuperen su “trabajo”… En la mayor parte de los ca-
sos, esto implica realizar intervenciones que no siempre 
casan con las normas operativas de la disciplina y que 
son objeto de acaloradas discusiones entre especialistas: 
¿es válido reponer la mano de la virgen que bendice si 
no existen fotografías previas que documenten su forma 
y aspecto general?; ¿es necesario conservar 100 capas de 
repintes absolutamente degradados para que la gente re-
conozca a su san Miguel?

Para el ejercicio tradicional de la conservación-restau-
ración, algunas de las posibles propuestas no son propia-
mente materia de trabajo de la disciplina o, cuando lo son, 
implican, como ya se dijo, intervenciones controvertidas. 
En algunos casos lo que destaca es la ausencia, o más bien 
la pérdida, de signos concretos de veneración hacia ciertas 
cosas, ciertos edificios (¿es competencia de un restaurador 
influir en las decisiones de lo que un grupo social conside-
ra sagrado?). En otros, la imposibilidad de encontrar me-
canismos inmediatos para restaurar objetos sacros (¿es 
preciso que se conserven materialmente si sus usuarios 
principales no lo consideran necesario?). En los últimos, 
se corre el riesgo de ser marginado por los demás miem-
bros de la profesión (¿es ético agregar partes perdidas y 
sin registro para hacer más funcional un objeto?). 

Estos problemas, que desde la transición conceptual 
de la obra de arte a los bienes culturales cada día son 
más patentes, en México se han resuelto casi siempre de 
manera acrítica. En las pocas ocasiones en que se deba-
ten, basados en argumentos muy confusos, los opositores 
a la teoría clásica (que siempre dicen que no y punto) pro-

ponen que los objetos en sí mismos no significan nada, 
que las intervenciones se hacen para los usuarios, que 
trabajar para recuperar simplemente las condiciones ma-
teriales del objeto obviando su uso no tiene sentido, que 
las cualidades de autenticidad, integridad u otros ideales 
básicos de la conservación no forman parte realmente del 
objeto material, etcétera. 

La pregunta inmediata frente a esta otra visión, empe-
ro, es si ello no implica siempre apelar a cada caso ais-
ladamente, sin reglas generales por sobre las situaciones 
particulares, lo que desdibuja poco a poco —pero sustan-
cialmente— los límites y alcances de cualquier profesión.

En este contexto, lo que quisiera mostrar aquí es que si 
bien el trabajo de la conservación-restauración tiene una 
dimensión epistemológica y otra moral, al abordar ambas 
esferas a la par, durante deliberaciones tripartitas con el 
objeto y sus usuarios, necesariamente deberemos guiar-
nos por una serie de principios normativos (o estándares 
constitutivos) que nos permitirían evitar procedimientos 
acríticos o extremamente casuísticos. 

Tendencias conceptuales

En México, y probablemente en todo el mundo hispano-
hablante, la principal fuente normativa del ejercicio de 
la conservación-restauración es todavía la Teoría de la 
restauración de Cesare Brandi. Este libro es casi la única 
lectura conceptual obligatoria de las escuelas que forman 
especialistas en restauración en el país, y sus postulados 
normativos son básicamente los que dan lugar a la cons-
trucción de la ética de la restauración a nivel nacional 
(entendiendo aquí ética en la versión derivada del con-
cepto, es decir, en lo que corrientemente se entiende 
como “ética médica” o “ética profesional”; esto es, ser 
fiel a los valores particulares que norman el carácter de 
un oficio o práctica).

De hecho, en los debates teóricos en general se apela 
a Brandi y poco o nada a las cartas normativas suscritas 
por México —aunque éstas, es claro, se aproximan en 
muchos casos a ciertas propuestas brandianas— o, peor 
aun, ni a sus leyes especificas. 

Su planteamiento, disperso en una serie de textos es-
critos entre 1949 y 1961, retoma la corriente fenomeno-
lógica de Husserl y algunos aspectos del idealismo en sus 
versiones alemana e italiana. Simplificado (me tomaré 
esa libertad), postula que la obra de arte se compone de 
materia e imagen, y que su reconocimiento en conjunto 
se produce mediante una iluminación —revelación— de 
la conciencia (Brunel 2000). 

Siguiendo a la fenomenología, lo fundamental aquí 
es el ámbito donde aparecen los hechos. Ese lugar es la 
conciencia: lo real es todo aquello que es pensado clara 
y distintamente, y que tiene la posibilidad de situarse en 
el tiempo. En concreto, su realidad es mental: “La dife-
rencia entre la obra de arte y el objeto ordinario, y por 
consiguiente, la diferencia entre la reparación y la restau-



Intervención     Año 2. Núm. 4    Julio-diciembre 20118

ración, no es una cuestión de material o de técnica; recae 
únicamente en el reconocimiento del objeto como obra 
de arte” (Brunel 2000:10. Traducción de Valerie Magar).

La condición de posibilidad para que la identidad 
de la obra de arte se manifieste en la conciencia depende de 
una cualidad metafísica: la unidad potencial de la ima-
gen. La unidad potencial indica la importancia de con-
cebir el todo de la obra y comprender que ésta no se 
conforma de una suma de partes: de las partes deteriora-
das que vemos en primera instancia (Brandi 1998; Bru-
nel 2000; González-Varas 1999). El momento en que la 
obra, como unidad, y como materia y aspecto, se ofrece 
a la conciencia es de inspiración idealista y es descrito 
como “la intuición de una conciencia particular que se 
siente como una conciencia universal” (Brunel 2000:11. 
Traducción de Valerie Magar). Lo esencialmente singu-
lar de esta iluminación es que la obra de arte, pese a 
encontrarse en un presente eterno, no escapa por ello al 
paso de los años: sigue siendo ella misma ante la con-
ciencia.1 

Brandi considera que esta manifestación de la unidad 
potencial de la imagen a la conciencia se logra mediante 
dos vías de acceso inseparables: las instancias estética e 
histórica.2 En el lenguaje del derecho, del cual, además 
de la historia del arte, provenía Brandi (Brunel 2000), las 
instancias son los distintos recursos por los cuales se debe 
pasar para llegar a la conclusión de un juicio (crítico en 
acto).3 Es importante recalcar aquí que la información 
que representa cada uno de estos recursos se encuentra 
en el objeto en el que está plasmada la obra de arte; es 
decir, los datos son constitutivos del objeto. Mediante 
las instancias y su adecuado estudio (tanto en el objeto 
mismo como en otros contextos), es posible recuperar la 
unidad potencial sin caer en falsificaciones o engaños.

1 “El reconocimiento de la obra de arte equivale a la pre-comprensión 
hermenéutica. Y es dentro de esa tradición —que permite la compren-
sión— que la obra se da como otra, como pasado. Hay a la vez contacto 
y distancia, familiaridad y extrañeza” (Philippot 1995:4-5. Traducción 
de Valerie Magar). 
2 Brandi no deja de ver la importancia de la funcionalidad de la obra 
de arte, noción fundamental en las reflexiones conceptuales actuales, 
pero da cuenta de ella en unas cuantas líneas. La supedita a las ins-
tancias estética e histórica y la olvida (Brandi 1998:15). Por otro lado, 
para González-Varas (1999) Brandi solventa con ellas el problema de la 
pelea Viollet-le-Duc-Ruskin, al poner en igual nivel las dos cualidades 
que cada uno de ellos defiende como base de la restauración (o de lo 
innecesario de la restauración, en el caso de Ruskin). 
3 El italiano divide la instancia histórica en tres momentos, conocidos 
dentro del gremio como historicidades: 1) el tiempo como duración 
del proceso creativo originario; 2) el tiempo como el intervalo de años 
que transcurre entre la conclusión de la creación de la obra de arte y su 
identificación en la conciencia —lo que en los últimos años se ha dado 
en llamar, con un concepto importado de las ciencias sociales, línea 
de vida— y, 3) el tiempo como el instante concreto de su revelación 
(Brandi 1998; González-Varas 1999). 

Posteriormente, Brandi indica una serie de reglas 
operativo-normativas que orientan el juicio crítico. En 
México y gran parte del mundo (y no necesariamente 
presentadas así en los textos mismos), estas reglas se re-
sumen en la mínima intervención, el respeto a la pátina, 
hacer distinguible la intervención. Todas ellas buscan res-
petar la obra de arte en tanto manifestación auténtica e 
íntegra para la conciencia y se adecuan a la información 
obtenida mediante las instancias estética e histórica. Es 
decir, hablamos ya del marco deontológico como tal, lo 
que comúnmente se conoce como la ética de la restau-
ración.

La propuesta de Brandi funcionaba relativamente bien: 
la parte epistémica se consideraba medio indescifrable en 
el ejercicio cotidiano de la profesión (asuntos como que 
la falsedad está en el juicio pero no en el objeto suelen 
marearnos, por ejemplo), pero seguirla éticamente resul-
taba bastante fácil, al menos en el discurso: los debates 
se montaban alrededor de los grados en que las reglas 
operativas podían o no respetarse en la práctica, pero no 
se cuestionaba su capacidad normativa.

Sin embargo, e independiente de las críticas o 
adecuaciones, digamos internas, que hicieron autores 
como Paul Philippot o Dezzi Bardeshi (cf. González-Va-
ras 1999; Philippot 1976 y 1995), desde finales de los 
setenta, y con más fuerza hacia finales del siglo xx, el 
concepto de patrimonio cultural comenzó a desestabili-
zar la propuesta brandiana, colándose poco a poco en 
sus fisuras. El componente metafísico de la obra de arte 
se desdibujó; acompañándola aparecieron un sinfín de 
objetos (para restaurar) que clara y llanamente eran sólo 
construcciones sociales: 

El patrimonio cultural es construido cognitivamente 
[…]. Es un hecho social, y como todos los actos so-
ciales, es tanto pasivo como activo. Su pasividad des-
cansa en su papel como campo de selección: la mayor 
parte de los elementos (cualquiera que sea su tipo) 
no logran colarse en la zona patrimonial. Su activi-
dad descansa en su influencia: una vez que elementos 
particulares han sido establecidos como patrimonio, 
ejercen poder, tienen una vida propia que afecta las 
mentes de las personas y por tanto afecta sus eleccio-
nes (Pearce 2000:59. Traducción de la autora). 

Acceder a construcciones sociales que usualmente 
no sintetizan características universales mediante casos 
particulares depende de diversas capacidades, ya no de 
revelaciones: capacidades no contempladas por Brandi, 
entre ellas, y muy fundamentalmente, de la acertada lec-
tura de una serie de características atribuidas al objeto 
(que se ha de restaurar) por diversos actores o discursos 
sociales durante el transcurso de su vida material. 

Hoy en día este problema se ha solucionado apelando 
a una especie de teoría de los valores aplicada a la restau-
ración cuyo corpus paradigmático sería la compilación 



9Para construir casas

Values and Heritage Conservation, realizada en el año 
2000 por Erika Avrami, Randall Mason y Marta de la To-
rre a nombre del Getty Conservation Institute. A mi juicio, 
esta propuesta, muy útil si se maneja dentro de sus justos 
límites, conlleva tres consecuencias negativas: 1) atomiza 
los objetos que construyen nuestro campo de estudio; 2) 
convierte a su vez en objetos a los sujetos que valoran 
los bienes que debemos restaurar, y, 3) es muy fácil de 
trivializar (aspecto que sólo mencionaré brevemente en 
una nota al pie).

Como ejemplo emblemático de lo que quiero seña-
lar en los dos primeros casos, me detendré en Salvador 
Muñoz, otro de los referentes conceptuales más so-
corridos hoy en día en el mundo de la conservación-
restauración de habla hispana. En una pequeña pero 
importante sección de su Teoría contemporánea de la 
restauración, este autor retoma la propuesta que el ita-
liano Giorgio Bonsanti hace del giro copernicano (Mu-
ñoz 2003:37-48). La idea primordial de Bonsanti está 
descrita más o menos así: “el elemento característico de 
la restauración no está en el objeto, sino en el sujeto […]. 
Restauración es lo que los restauradores dicen que es la 
restauración”. La proposición es más que interesante y 
permite evadir temas problemáticos tan antiguos que vie-
nen desde los inicios de la filosofía griega, como son 
la autenticidad material de un objeto o la integridad de 
sus partes. Esta “revolución” o giro es la base misma de 
la teoría kantiana y ha sido usada por muchas discipli-
nas para postular nuevos referentes lógicos, aunque es 
importante señalar que, en la frase final, Bonsanti parece 
confundir el giro copernicano con el relativismo.4 

Muñoz, sin embargo, está interesado en indicar que, 
además de nosotros y el objeto, hay un tercero, el que 
significa al objeto. La propuesta que domina todo su libro 
es la siguiente: 

a medio camino entre la resignación lógica de Bon-
santi y el optimismo ingenuo de las teorías clásicas [la 
teoría contemporánea de la Restauración] admite que 
la Restauración se define en función de sus objetos, 
pero defiende que lo que caracteriza esos objetos son 
rasgos de tipo subjetivo, establecidos por las personas, 
y no inherentes a los propios objetos. Los objetos de 
Restauración se caracterizan porque gozan de una 
consideración especial por parte de ciertos sujetos, 
que no son necesariamente, ni siquiera mayoritaria-
mente, los restauradores: la relación entre todos estos 
objetos es su carácter simbólico (Muñoz 2003: 40).

Lo que Muñoz olvida es que la revolución copernica-
na no implica un tercer participante: en esta operación 
de construcción de nuestro objeto-mundo no hay espacio 

4 Véase Kant (1978:BXVI, 19-20). El filósofo habla de las estructuras de 
conocimiento de un sujeto universal, no de las formas específicas en 
que aborda(n) el conocimiento un(os) sujeto(s) particular(es).

para introducir otro elemento cognoscente. Hay un sujeto 
cognoscente y un objeto de conocimiento. Así, la idea 
kantiana propone que el mundo es como es porque tene-
mos (como sujetos) unas estructuras formales cognitivas 
específicas que nos permiten verlo solamente así y no de 
otra manera. 

Como las categorías mediante las cuales conocemos 
son estructuras formales, están vacías. Esto quiere decir 
que la información particular de cada caso —ésa que 
para Muñoz nos determina— no es lo que importa; lo 
que importa es cómo funciona la máquina, cómo y qué 
hace para poder leer la información. 

La única opción que tienen quienes defienden esta 
idea es tratar también como objeto al sujeto o los sujetos 
que le otorgan sentido al patrimonio cultural. Lo que 
tenemos que restaurar (o evitar que se degrade) está otra 
vez en el objeto, sólo que el objeto es humano. Se está 
infiriendo que, si recopilamos los atributos o valores con 
los que este objeto humano (re)conoce el patrimonio 
cultural, entonces habremos hecho una intervención 
adecuada. Dicho de otro modo, se equipara inadverti-
damente la unidad potencial brandiana con los valores 
sociales, asumiendo que, si conocemos adecuadamente 
aquellos que se le atribuyen a un bien cultural dado, 
podremos restaurar su significado.5 La pelota sigue, así, 
en el terreno del objeto, pero ya ni siquiera con preten-
siones objetivas. 

Debo señalar aquí que no estoy en contra, ni mucho 
menos, de que la conservación-restauración se preocupe 
por los valores que se le atribuyen a los objetos cultura-
les, ni de que de su análisis y, sobre todo, de la delibe-
ración que establezcamos con sus usuarios se obtengan 
elementos para elaborar una propuesta de intervención 
específica. Sólo estoy diciendo que me parece que la pro-
puesta de Muñoz no acierta en el camino que necesita 
seguir la disciplina. Sobre todo porque puede llevarnos 
a pensar que entonces se hace lo “que el cliente pide”, 
dado que parecería que este cliente social es el verdadero 
y único detentador del sentido de la restauración de un 
bien cultural.6 

5 Existe otro tercer problema en esta manera de centrar el problema en 
los valores que no depende de su función como herramienta de cono-
cimiento, sino de la ridiculización de su uso, que en general resulta 
en frases absolutamente tautológicas: “la factura de este bien cultural 
demuestra un desarrollo plástico y un conocimiento tecnológico no-
tables…, es llevado en procesión por las mujeres de la comunidad… 
Dados los valores detectados en esta pieza, de orden técnico, plástico 
y de veneración, se vuelve sustantivo restaurarla puesto que, de no ha-
cerlo, éstos se verán afectados en su integridad”. Usar esta repetición 
de obviedades (es venerado, detenta valores religiosos) y juicios de va-
lor (como su ejecución implicó dificultades, tiene atributos tecnológicos 
relevantes) no sirve de nada. De esto al sistema tradicional de recopi-
lación de antecedentes históricos y estéticos que se usó hasta finales 
del siglo xx no hay mucha diferencia, y, de hecho, en ciertos casos los 
antecedentes en bruto pueden reflejar mejor los valores en debate.
6 El propio Muñoz nota este problema y habla de él (2003:177), pero la 



Intervención     Año 2. Núm. 4    Julio-diciembre 201110

Si esto fuera así, nuestro trabajo diferiría bien poco del 
de un albañil o un carpintero: ambos pueden reparar un 
objeto para que funcione de nuevo o para que adquiera 
el aspecto que su dueño quiera darle. Intuitivamente hay 
una diferencia; conceptualmente también la hay. Insisto, 
no tiene que recaer necesariamente en el reconocimiento 
del objeto como obra de arte, pero tampoco únicamen-
te en el reconocimiento del significado que el usuario 
le ha atribuido (asumiendo, además, que no habría dis-
cursos rivales entre los diferentes usuarios o grupos de 
usuarios, aspecto que Muñoz también reconoce como 
problemático).7

Cuando trabajamos con objetos culturales 
venerados

El patrimonio cultural venerado (así sus usuarios lo con-
sideren o no patrimonio cultural) quizá sea el que mejor 
ejemplifica el problema del relativismo, y el que, como 
ya se vio también, genera las mayores dudas sobre lo que 
es lícito hacer durante una intervención de conservación 
y/o restauración. Otros tipos de patrimonio pueden re-
girse de acuerdo con lo señalado por la normatividad 
clásica, pero en este caso en particular resulta especial-
mente difícil. En este sentido han surgido respuestas muy 
interesantes desde el ámbito de la gestión: 

En la introducción de Conservation of Living Religious 
Heritage, Herb Stovel (2005) hace notar que, si una ins-
titución de la importancia del iccrom dedicó su foro 
internacional del 2003 a una serie de estudios de caso so-
bre la conservación de patrimonio venerado en uso, esto 
 

solución no es satisfactoria: “Algunos lectores quizá concluyan que 
la teoría contemporánea de la Restauración está diciendo que todo vale, 
como de hecho parece sugerir el subjetivismo radical: que puesto que 
los auténticos criterios en los que se basan los trabajos de Restauración 
son subjetivos, es lícito hacer lo que el sujeto protagonista (el restaurador 
u otros decididores) prefiera. Pero en realidad está diciendo todo lo con-
trario. Está diciendo que el restaurador no puede hacer lo que él decida, 
lo que crea mejor, lo que a él le han enseñado, y que el criterio principal 
que debería guiar su actuación es la satisfacción del conjunto de sujetos 
a quiénes su trabajo afecta y afectará en un futuro”. Juan Carlos Barbero 
dice lo mismo quizá más claramente: “Nuestra tarea como restauradores 
es la de conocer lo que desea el hombre de hoy, y también, sobre todo, 
la de centrar sus deseos intentando ofrecerle el patrimonio desde su ma-
yor y más eficiente valor expresivo” (Barbero 2003:77).
7 Este punto nos lleva al interesantísimo problema de la representación. 
M. A. Bartolomé (1997) lo pone de este modo: “Todo mundo tiene dere-
cho de luchar por su colectividad, pero ello no implica necesariamente 
ser su representante”. Esto es, ¿quién detenta los valores genuinos, o la 
autoridad real, sobre un determinado tipo de patrimonio? El tema es 
muy complejo (atañe tanto a problemas tipo Estado-nación vs. sujetos 
sociales como a problemas inter e intragrupales, pero también puede 
referirse, por ejemplo, a si el restaurador está tratando con la gente co-
rrecta en una determinada población) y es materia de otro tipo de re
flexiones que, aunque no tienen cabida en este texto, es importante 
analizar cuando sea posible. 

implica de entrada que tal patrimonio se considera distin-
to a otros, lo cual nos habla de un primer paso muy inte-
resante.8 En un texto, también del iccrom, Webber Ndoro 
(2005) señala desde su título el problema central que se 
buscaba detectar y trabajar en el foro del 2003: The Pre-
servation of Great Zimbabwe. Your Monument our Shri-
ne (La preservación del Gran Zimbabue. Su monumento, 
nuestro santuario). La Australian Heritage Commission 
también lo nota, y de hecho, propone una serie de linea-
mientos de gestión para respetar y entender el manejo 
de sitios y valores patrimoniales indígenas, intitulada Ask 
First (Primero pregunte). 

Estos textos y los esfuerzos que los concretaron nos 
dicen que, a diferencia de un objeto de museo, en un 
objeto venerado coexiste una pluralidad de intereses y, 
por tanto, gran cantidad de maneras de entender y so-
lucionar su “deterioro”. Estos trabajos de reflexión con-
temporáneos muestran que si algo se ha aprendido en las 
disciplinas relacionadas con el manejo y la conservación 
del patrimonio cultural es que el conocimiento técnico es 
insuficiente para legitimar una intervención, y que para 
tomar buenas decisiones es necesario considerar a los di-
versos actores involucrados en el asunto. 

Hasta aquí se ha dicho más o menos lo mismo que 
la corriente que puede representar Muñoz como extre-
mo máximo, pero se hace hincapié en la deliberación: 
se asume que ambas partes tienen una información que 
puede ser socializada. Generalmente, el restaurador reali-
za la propuesta final de intervención, quien, con el fin de 
sustentarla lo más objetivamente posible, suele proponer 
una serie de pasos metodológicos (prospección del sitio 
u objeto, estudio del deterioro y sus causas, encuestas de 
opinión, análisis de las leyes de protección de patrimonio 
cultural vigentes, análisis de las fuentes documentales y 
gráficas existentes, etcétera).

Pero siendo esto así, antes de preguntarnos por lo que 
aportan a la deliberación los objetos, el usuario y el con-
texto, sería importante saber qué es lo que los restaura-
dores específicamente podemos aportar a estos diálogos 
que los hagan normativos y no meramente casuísticos. 
Dicho de otro modo, ¿qué es lo que nos constituye como 
restauradores que nos permite aportar elementos a una 
deliberación, eso sin lo cual dejaríamos de ser restaura-

8 Curiosamente, varios autores españoles ampliamente consultados en 
México, como Ana M. Macarrón (2008), el propio Muñoz (2003) o la 
dupla Tugores y Planas (2006), omiten el tema del patrimonio venerado, 
aun cuando hacen extensivas revisiones sobre distintos tipos de patri-
monio y/o ejemplifican con casos representativos problemas concep-
tuales y de intervención. Lo más socorrido, en cambio, es pasar directa-
mente a hablar del patrimonio inmaterial y a las formas de preservación 
que implica. El papel del objeto como evocador de lo intangible es 
soslayado en todos los casos, prefiriéndose sistemas de registro sonoros, 
gráficos o documentales de las actividades sociales consideradas bienes 
intangibles. Stovel también hace notar esto en el ámbito internacional: 
siendo a su juicio el patrimonio venerado el más abundante, es el me-
nos representado en las cartas y documentos internacionales.



11Para construir casas

dores (y sin lo cual todas las intervenciones basadas en 
una deliberación serían siempre un caso único)?

Siguiendo la propuesta de la filósofa neokantiana con-
temporánea Christine Korsgaard, me gustaría sugerir que 
lo que para nosotros es constitutivo de la profesión es 
también lo que la hace normativa respecto de su campo 
de acción. Para ello rescato la noción de forma a la que 
ella apela, y para clarificar lo que quiero decir me refie-
ro a una serie de principios que, me parece, definen la 
actividad de la restauración. Aclaro que lo que pretendo 
hacer aquí no es proporcionar las herramientas con las 
que se objetiviza el conocimiento de una pieza (como 
ya dije: el registro gráfico, la evaluación de su estado 
de conservación, la discusión con los usuarios, el aná-
lisis de cómo es que usan su patrimonio, etcétera, que 
es lo que básicamente propone el ámbito de la gestión 
cultural como garantía de la correcta o incorrecta in-
tervención de una pieza o sitio), sino plantear qué es 
lo que implica esencialmente la actividad de restaurar 
y por qué es que eso mismo es normativo y universal 
dentro la disciplina.

Para armar su argumento, Korsgaard (2009:27-34) 
pone el ejemplo de la casa, cuya función básica es la 
de servir como un refugio o abrigo habitable. Sus partes 
son los muros, el techo, las ventanas. Su forma, siguiendo 
a Aristóteles, sería el arreglo de las partes que la hacen 
habitable (los muros se juntan entre sí, el techo se coloca 
sobre ellos, etcétera). La organización unifica las partes 
y da lugar a un objeto particular de una cierta clase. El 
fin con el que se hace la casa es lo que une a las partes 
entre sí. La finalidad es sustancial porque después de todo 
cualquier persona sabe más o menos para qué sirve una 
casa e infiere que el techo va sobre los muros, o que 
para colocar una puerta primero debe existir un vano. Lo 
que distingue al arquitecto de las demás personas es que, 
además, sabe cómo el arreglo de esas partes produce un 
refugio habitable. Conocer un objeto es entenderlo, esto 
es, no sólo saber qué hace y de qué está hecho, sino tam-
bién cómo es que el arreglo o conformación de sus partes 
le permiten hacer lo que supuestamente debe hacer. 

Al mismo tiempo, es la propia organización de la for-
ma de la casa la que determina sus normas: una casa 
con grietas estructurales es menos buena para resistir 
asentamientos del terreno que otra que no las tiene y que, 
por lo tanto, estará en mejores condiciones de resistir un 
fuerte temblor. “La tesis metafísica de la antigüedad de la 
identificación de lo real con lo bueno inmediatamente 
viene a la mente porque esta clase de maldad eventual-
mente nos lleva a la desintegración real del objeto dando 
lugar otra vez a una serie de cosas no unificadas” (Kors-
gaard 2009:28. Traducción de la autora). 

Ahora bien, es importante distinguir entre una casa 
buena o una casa mala de una casa que resulta ser buena 
o mala por razones externas: por ejemplo si la casa le 
tapa la vista a todo el vecindario es una casa mala para 
el vecindario, no una casa mala como refugio habitable. 

Los estándares normativos que conlleva la organización 
de las partes de una cosa son sus principios constitu-
tivos: en los casos en que estos principios no son utili-
zados como guía simplemente no se está realizando esa 
actividad. Por ejemplo, el principio constitutivo de ca-
minar es poner un pie frente al otro en una secuencia. Si 
decido poner ambos pies en el suelo al mismo tiempo, 
estoy parado, no caminando. 

La idea de un estándar constitutivo es fundamental: 
construir una casa que le tapa la vista a los vecinos, dice 
Korsgaard (2009:29), no deja de ser, si bien mala, una 
opción posible para esa casa. Lo que no es opcional es que 
la casa sirva como abrigo, y por tanto tampoco es opcio-
nal preguntarse por qué los muros se juntan entre ellos 
o las puertas se colocan en los vanos. El constructor po-
drá hacerse preguntas técnicas sobre cómo es mejor o 
más conveniente juntar los muros, o en qué sentido unir-
los, pero una vez que se solucionan estos puntos no hay 
espacio para suponer que el principio normativo no 
tiene también fuerza normativa: si no se sigue (no se unen 
los muros entre sí), simplemente no se está haciendo una 
casa, sino sólo se está jugando con una serie de partes sin 
saber cómo unificarlas para que sirvan de abrigo. “Hacer 
una casa mala no es diferente de hacer una casa buena, 
simplemente es la misma actividad mal hecha” (Korsga-
ard 2009:30). 

Un mal constructor no necesariamente usa un con-
junto de normas distinto; puede perfectamente seguir las 
normas, pero con equivocaciones: por ejemplo, no se-
lla bien la unión entre los muros. Pero si es deshonesto, 
puede estar haciendo las cosas mal para ahorrar dinero 
en el mortero de las juntas, por lo cual no podemos decir 
que está tratando de construir una buena casa (ni que 
está siguiendo las normas). Lo fundamental, en concre-
to, es que si bien podemos no cumplir por completo el 
estándar de la norma, al menos debemos tratar de alcan-
zarla, de modo que estemos haciendo la actividad que 
decimos que estamos haciendo (el principio especifico 
de una actividad es a la vez constitutivo y regulativo de 
la misma).9 

Además de los principios de acción, hay un conjunto 
de principios constitutivos que no son verificables en la 
experiencia. En el caso de los ejemplos de Korsgaard, 
la buena forma de la casa que sirve como abrigo es verifi-
cable: podemos ver las paredes, caminar sobre los techos 
o constatar que no hay grietas. La mala casa también es 

9 Otra manera de ponerlo sería decir que si en español trato de formular 
una sentencia de acción sin un verbo no estoy hablando español, quizá 
esté hablando otra cosa o ninguna, pero español no. Uso este ejemplo 
para decir que un principio constitutivo como lo es el uso de verbo en la 
acción no es privativo del idioma español, pero aun así le es constituti-
vo. Para que sea español hay otras cosas que intervienen en la constitu-
ción de esa actividad que se llama hablar español, como, por ejemplo, 
las palabras o los signos de puntuación, pero la forma en que éstos se 
unen es la que da lugar al español y no a otro idioma (Korsgaard 2009).



Intervención     Año 2. Núm. 4    Julio-diciembre 201112

fácil de reconocer. Caminar es poner un pie frente al otro 
en una secuencia. Pero la justicia, por ejemplo, es una 
entidad que no existe en la experiencia; no es verificable, 
aunque, sin embargo, subsume experiencias concretas: la 
justicia nunca ha sido vista caminando por la calle, pero 
en todos los seres humanos existe una idea de justicia y 
hemos vivido o visto acciones que nos parecen justas. Se-
guir los principios que constituyen la justicia es ser justo; 
no seguirlos, ser injusto. El contenido de qué es lo que 
consideramos justo variará de persona a persona o de cul-
tura a cultura, pero todos los seres humanos compartimos 
la idea de que hay algo justo. 

Regresando a la conservación-restauración, a mi juicio, 
y gracias a largas conversaciones con distintos colegas, la 
conservación-restauración se constituye y norma a partir 
de tres principios básicos: 1) intenta eliminar un deterioro 
dado en un objeto dado; 2) busca hacerlo respetando la 
integridad y autenticidad de ese objeto, y, 3) procura que 
éste sea usado o gozado por una serie de personas (o 
ideales: la ciencia, la historia, la nación, etcétera). 

Cómo puede hacerse esto es lo que debe deliberar-
se con los otros dos elementos del triángulo del que 
hablamos antes (el objeto y sus usuarios): es lo que pongo 
en la mesa moral, no epistemológicamente. 

Un carpintero o un albañil es capaz de detener el dete
rioro de un objeto cualquiera a petición de un grupo 
de gente cualquiera, pero no lo hace con el propósito de 
respetar la autenticidad e integridad de esa cosa. Los prin-
cipios normativos de los que hablo nunca serían opcio-
nales. El contenido de lo que es auténtico o no; de si lo 
auténtico recae en los usuarios o en la materia del objeto, 
es lo que será particular, y será lo que se determinará en 
cada caso con toda la información que se obtenga del 
objeto y sus usuarios —ambos considerados, con las he-
rramientas de conocimiento que tenemos como restaura-
dores, como objetos; no así con las herramientas morales 
que nos constituyen—, como dice el documento de Nara, 
por ejemplo. Así, un antropólogo quizá quiera documen-
tar el uso de un objeto sacro en un ritual religioso dado, 
pero no en todos los casos le importará que su deterioro 
sea avanzado mientras pueda registrarlo adecuadamente 
(o a lo mucho registrará que se usa aun deteriorado). 

En cambio, un restaurador, para serlo cabalmente, 
no puede, por dar un ejemplo trivial, no preocuparse 
por la integridad de una pieza a la que le han sustraído 
la mitad de las partes. No puede sino preguntarse cómo 
ayudar a que su estructura devenga en una estructura 
estable, y no puede sino preguntarse por la autenticidad 
de su materia —o de su uso— y cómo es que logrará 
respetarla. La combinación y forma en que aparezcan es-
tos principios y se les dé jerarquía unos frente a otros es 
materia de cada caso, como ya he dicho, pero siempre 
estarán presentes en la forma en que el restaurador desa-
rrolla su actividad. 

Gracias a estos elementos normativos es como el 
restaurador está en posición de deliberar con los otros: 

primero usará las otras dos partes del triángulo como 
receptáculo de información, pero después deberá, nece-
sariamente, dialogar y deliberar con ellos bajo un código 
normativo que le es (que nos es) propio. La respuesta fi-
nal, con contenidos claros, viene de la deliberación, pero 
un restaurador jamás deberá perder de vista que actúa 
bajo un cierto grupo de principios normativos básicos, 
así como el objeto nunca dejará de estar hecho material-
mente de lo que está hecho cuando se encuentra con él 
por primera vez (ni una comunidad religiosa rural dejará 
de intentar que su san Marcos tenga un león, aunque éste 
ya no exista físicamente en una escultura). 

Posteriormente, ayuda bastante proponer lineamien-
tos rígidos de intervención para sentir que se obra con 
objetividad y metodología epistémica en tipologías de 
patrimonio (esto debe hacerse cuando se abordan proble-
mas de patrimonio rupestre…, aquello cuando lidiamos 
con el comité de fiestas de cierto pueblo), pero esto es, 
subrayo, un paso subsecuente. Tal vez los criterios espe-
cíficos cambien en determinados momentos o los deba
tes no tengan el resultado final esperado, pero lo que 
nunca cambiará son los principios normativos que los 
sustentan. Éstas son las normas constitutivas de nuestra 
actividad; los principios que la definen y la hacen ser lo 
que es. 

Por ello, y para finalizar, diría que problemas como los 
que enuncié al principio de este texto pueden o no ser 
objeto de estudio de la disciplina: la iglesia de Laguna 
acaso de nuevo sea el lienzo del sueño de los warchiefs 
y los restauradores deberán ver la autenticidad no en la 
materia sino en el proceso, y ayudar simplemente a remo-
ver los aplanados actuales; o podrán ver como auténtica 
la pintura vinílica actual, pero deberán preguntarse nece-
sariamente sobre lo que, entonces, la hace su auténtica. 
En Santa Teresa del Nayar podrán o no restaurar el edi-
ficio jesuita, pero indudablemente se preguntarán sobre 
el destino de un edificio sin cubierta, y a la vez sobre la 
pertinencia de restaurar un edificio que no será usado. Y 
después lo conversarán con las otras partes.

Esto parece una obviedad, pero no lo es: basta ver la 
pasividad normativa con la que se interviene en éstos 
y otros casos ¿Cuántas veces hemos oído decir: “a los 
arcángeles de este cuadro les faltan las manos, pero la 
gente quiere que las tengan; no hay ningún dato que me 
permita saber cómo eran esas manos, pero, si no lo hago 
yo, seguramente la comunidad va a conseguir a alguien 
más que lo haga”? ¿No nos desdibuja terriblemente no 
reflexionar sobre nuestros principios y conversarlos con 
la gente? ¿No es el argumento anterior una forma de decir 
que no se es restaurador sino otra cosa? El resultado y 
los límites técnicos a los que se llegue quizá no son lo 
más significativo del debate, aunque sin duda tienen gran 
importancia. Lo significativo será que seguiremos siendo 
restauradores en cada intento, y que la mayor parte de las 
veces —aun con grupos indígenas monolingües y en ab-
soluto diferentes de nosotros culturalmente— podemos 



13Para construir casas

hacer que las otras partes sopesen y mediten sobre lo que 
estamos defendiendo o queriendo introducir al debate: 
que nos conozcan y sopesen nuestras alternativas, así 
como nosotros intentamos conocerlos a ellos. 

Agradecimientos

Agradezco profundamente a Faviola Rivera, Valerie Ma-
gar, Luis Fernando Granados, Fernando Rudy y Rodrigo 
Díaz todos los comentarios y conversaciones que me per-
mitieron escribir este texto.

Referencias

AA. VV.
1964 	Carta internacional sobre la conservación y restaura-
ción de monumentos y sitios (Carta de Venecia), Venecia, Se-
gundo Congreso Internacional de Arquitectos y Técnicos de 
Monumentos Históricos.

AA. VV.
Documento de Nara sobre la autenticidad cultural, Nara, 
unesco/Gobierno de Japón/iccrom/icomos.

Aristóteles 
1963 Obras filosóficas. Metafísica, Ética, Política, Poética, se-
lecc. y estudio preliminar de Francisco Romero, trad. de Lilia 
Segura, México,WM Jackson Editores (Clásicos Jackson).

Australian Heritage Commission 
2002 	Ask First. A Guide to Respecting Indigenous Herita-
ge Places and Values, Canberra, Australian Heritage Com-
mission.

Avrami, Erica, Randall Mason y Marta de la Torre (coords.)
2000 Values and Heritage Conservation. Research Report, 
Los Ángeles, Getty Conservation Institute.

Barbero, Juan Carlos
2003 	La memoria de las imágenes. Notas para una teoría de 
la restauración, Madrid, Polifemo.

Bartolomé, Miguel Alberto
1997 	Gente de costumbre y gente de razón. Las identidades 
étnicas en México, México, Siglo XXI/ini.

Brandi, Cesare 
1988 	 [1963] Teoría de la restauración, María Ángeles Toajas 
Roger (trad.), Madrid, Alianza Forma.

Brunel, Georges 
2000 	“Introduction”, en Cesare Brandi, Théorie de la restau-
ration, París, Monum-Editions du Patrimoine.

Geertz, Clifford
2002 	Reflexiones antropológicas sobre temas filosóficos, 
Nicolás Sánchez y Gloria Llorens (trads.), Barcelona, Paidós 
(Studio 153).

González-Varas, Ignacio
1999 	Conservación de bienes culturales. Teoría, historia, 
principios y normas, Barcelona, Cátedra (Manuales Arte).

Husserl, Edmund
1986 	 [1913] Ideas relativas a una fenomenología pura y a 
una filosofía fenomenológica, José Gaos (trad.), México, fce 
(Obras de Filosofía).

Kant, Immanuel
1978 	Crítica de la razón pura, Pedro Ribas (ed. y trad.), Ma-
drid, Alfaguara (Los Clásicos).

Kant, Immanuel
1996 	Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 
José Mardomingo (ed. y trad.), Barcelona, Ariel (Filosofía).

Korsgaard, Christine
2000	 Las fuentes de la normatividad, Laura Lecuona y Laura 
E. Manríquez (trads.), México, iif-unam (Filosofía Contempo-
ránea).
2009 	Self-Constitution. Agency, Identity, and Integrity, Ox-
ford, Oxford University Press.

Macarrón, Ana
2008 	Conservación del patrimonio cultural. Criterios y nor-
mas, Madrid, Síntesis.

Muñoz, Salvador
2003 	Teoría contemporánea de la restauración, Madrid, Sín-
tesis (Patrimonio Cultural).

Ndoro, Webber 
2005 	The Preservation of Great Zimbabwe. Your Monument 
our Shrine, Roma, iccrom (Conservation Studies, 4).

Pearce, Susan M.
2000 	“The making of cultural heritage”, en Erica Avrami, 
Randall Mason y Marta de la Torre (coords.), Values and 
Heritage Conservation. Research Report, Los Ángeles, Getty 
Conservation Institute, 59-64.

Philippot, Paul
1995 “L’oeuvre d’art, le temps et la restauration”, en Histoire 
de l’art. De la restauration à l’histoire de l’art, 32 : 3-9.

Philippot, Paul 
1976 	“Historic preservation: Philosophy, criteria, guide-
lines”, en Sharon Timmons (ed.), Preservation and Conser-
vation: Principles and Practices. Proceedings of the North 
American International Regional Conference, Williamsburg, 
September 10-16, 1972, Washington, D. C., The Preservation 
Press.

Stovel, Herb
2005 	“Introduction”, en Herb Stovel, Nicholas S. Price y 
Robert Kilick (eds.) Conservation of Living Religious Heritage, 
Roma, iccrom (Conservation Studies 3), 1-11.

Torre, Marta de la (coord.)
2002 	Assessing the Values of Cultural Hertitage. Research 
Report, Los Ángeles, Getty Conservation Institute.

Tugores, Francesca y Rosa Planas
2006 	 Introducción al patrimonio cultural, Gijón,Trea.



14 Intervención     Año 2. Núm. 4    Julio-diciembre 2011

Resumen

La conservación-restauración de bienes culturales ve-
nerados ha demostrado ser una actividad problemática, 
debido fundamentalmente a la ausencia de un marco 
conceptual que dé cuenta de sus particularidades especí-
ficas. En la teoría clásica de la restauración, por ejemplo, 
ni siquiera está prevista la relación de los usuarios con 
los objetos, lo que provoca equívocos “éticos” y solucio-
nes acríticas y aisladas. Los esfuerzos contemporáneos 
por conceptualizar esta relación entre usuario y objeto 
venerado tampoco son satisfactorios. El presente texto in-
tenta mostrar que, si bien la conservación-restauración 
tiene una dimensión epistemológica y otra moral, de la 
conjunción de abordar ambas esferas a la par surgirá for-
zosamente una serie de principios normativos que eviten 
en gran medida intervenciones casuísticas, discusiones 
retóricas sobre los alcances y posibilidades de nuestro 
quehacer en dicho ámbito y/o decisiones superficiales 
decididas bajo presión de los usuarios.

Abstract

The conservation and restoration of cultural objects of 
worship have proved to be a problematic activity, mainly 
due to the lack of a conceptual frame that considers their 
specific characteristics. For example, the classic theory 
of restoration does not take into account the relation-
ship between users and objects. This produces “ethical” 
ambiguities as well as isolated and uncritical solutions. 
Contemporary efforts of conceptualizing this relationship 
between users and objects of worship are not satisfactory 
either. This paper tries to show that, as conservation-res-
toration has an epistemological and a moral dimension, 
if both are addressed at the same time, a series of norma-
tive principles will emerge from this union, and to a large 
degree will prevent casuistic interventions, rhetorical dis-
cussions in this field and/or superficial decisions made 
under the pressure of the users.

Palabras clave

Deliberación, epistemología, normatividad.

Keywords

Deliberation, epistemology, normativity.

ó




