
1

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

1

Resumen del artículo

La superstición como perversión de la religión
y de la política: una lectura de Baruch de Spinoza
Rubén I. Corona Cadena

El presente trabajo trata de mostrar el concepto de superstición en Spinoza; 

a partir de su fi losofía, se cuestionan sus orígenes. Casi siempre considerada 

como religiosa, la superstición pertenece también al dominio de la política, 

pero sobre todo al ámbito de la moral. Spinoza muestra lo dañina que resulta 

para la vida social y política y propone soluciones, puesto que la lógica de 

la superstición tiene como consecuencia una disminución de poder. Spinoza 

propone vías para no introducir dinámicas supersticiosas en la sociedad.

Abstract
This work attempts to defi ne widely the concept of superstition in Spinoza. 

In his philosophy, Spinoza makes a research about the origins of this con-

cept. Not always rightfully considered as having a religious origin, supersti-

tion belongs to the domain of politics, but above all to moral life. Spinoza 

shows how damaging is superstition for social and political life and proposes 

some solutions for it, by constructing idividual as well as collective subjects. 

Among its consequences, we can count a reduction of social and political 

power, which is harmful for human life in every issue. Spinoza proposes 

ways not to introduce superstitious dynamics into society.  

Palabras clave:
superstición, religión, 

sociedad, poder.

Keywords:
superstition, religion, society, 

power.



3

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

Rubén I. Corona Cadena
ITESO

La superstición como perversión
de la religión y de la política:
una lectura de Baruch de Spinoza

Un filósofo víctima de la superstición

Baruch de Spinoza (1632-1677), fi lósofo holandés de origen judío sefar-

dita, consideró los problemas que conlleva la superstición para la vida reli-

giosa y política. Pese a haber vivido en una época y un lugar privilegiados,1 

Spinoza fue víctima de la intolerancia religiosa de sus contemporáneos y 

experimentó en carne propia aquello que después califi caría como efecto de 

la superstición.

Spinoza fue excomulgado de la sinagoga de Amsterdam a los 24 años de 

edad, por causas poco claras.2 Sí consta que su proceso de excomunión resultó 

en extremo radical y violento; no hay muchos decretos de excomunión com-

parables al de Spinoza. Su rechazo por la comunidad judía llegó a tal punto 

que un fanático religioso intentó asesinarlo. Si bien las condiciones del aten-

tado tampoco son muy claras, se puede inferir que Spinoza sufrió en carne 

propia los efectos de un fanatismo religioso califi cable como supersticioso.

En una carta a Oldenburg en 1665, Spinoza le exponía sus motivos para 

emprender la escritura del Tratado teológico-político (TTP), una obra importante 

donde analiza la esencia y los efectos de la superstición:

Compongo ahora un tratado sobre mi interpretación de la Escritura. Me 

mueven a hacer esto: 1º Los prejuicios de los teólogos; pues sé que im-

1 Durante esos años los Países 
Bajos vivieron una bonanza 
económica importante y am-
plias libertades políticas, en una 
Europa tendente al absolutismo. 
En una época cuando la intole-
rancia religiosa había diezmado 
poblaciones enteras, los judíos 
de Amsterdam podían practicar 
con libertad su religión y culti-
var sus propias tradiciones.

2 El herem (decreto de exco-
munión) habla de “horribles 
herejías” y de “actos mons-
truosos” atribuidos a Spinoza, 
de los que no se tiene noticia 
bien defi nida. Las “horribles 
herejías” pueden deducirse por 
la manera como el fi lósofo lee y 
analiza la Sagrada Escritura. Sin 
embargo, los “actos monstruo-
sos” quedan en la sombra.



4

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

piden sobremanera que los hombres puedan dedicar su espíritu a la fi-

losofía; por consiguiente, me ocupo activamente de descubrirlos y de 

extirparlos de las mentes de los más inteligentes; 2º La opinión que el 

vulgo tiene de mí, que no cesa de acusarme de ateísmo: también estoy 

obligado a rebatirla en todo lo posible. 3º La libertad de filosofar y de 

decir lo que pensamos, quiero defenderla en toda forma, porque aquí 

está suprimida de todos modos por la excesiva autoridad y petulancia de 

los predicadores.3

El pensamiento no siempre es amado por los hombres. Spinoza intentó 

protegerse de los efectos de la superstición al refutar la idea del vulgo que 

lo consideraba ateo, y al mismo tiempo pretendió erradicar los prejuicios de 

los teólogos que provocaron la deformación de la religión y la sociedad en 

general. Sobre esta situación trata el presente artículo.

Hay que considerar al momento de emprender la lectura de Spinoza que 

este es un fi lósofo moderno. Según la caracterización que hace Frederick 

Copleston,4 en la época moderna la fi losofía experimentó una gran evolu-

ción, que hizo que pasara de una forma medieval tendente a los comentarios 

de obras anteriores, a privilegiar la composición de tratados originales; del 

latín a las lenguas vernáculas; de las universidades y del lenguaje técnico a 

una discusión general con un público más amplio, no necesariamente ver-

sado en temas fi losófi cos. Es decir, la fi losofía vivió un cambio que hizo que 

fuera de las aulas universitarias y de los problemas teóricos a los problemas 

de la vida pública. Es una fi losofía hecha para lectores interesados en una 

refl exión sobre problemas reales.

Spinoza escribió para un público culto (“los más inteligentes”, dice en 

la carta a Oldenburg, para quienes todavía usa el latín),5 que sin embargo 

era capaz de entender los problemas propuestos. Nunca tuvo una cátedra de 

fi losofía, y aunque se la llegaron a ofrecer, la rechazó para poder conservar 

su libertad de fi losofar.

Sin más, habrá que examinar el problema de la superstición desde la fi lo-

sofía de Baruch de Spinoza. El pensamiento de este fi lósofo holandés puede 

3  Baruch Spinoza. Epistolario. 
Buenos Aires: Colihue, 2007 
(Clásica), pp. 139-140.

4  Frederick Copleston. A History of 
Philosophy IV.Londres: Continuum, 
2003, pp.1-62.

5 Probablemente Spinoza se en-
contró con la misma difi cultad 
que tienen hoy algunas facul-
tades fl amencas: la poca gente 
que domina el idioma. Aunque 
la lengua materna de Spinoza, 
como la de muchos judíos 
sefarditas de Amsterdam, era el 
portugués, se puede presumir 
que prefería el latín como un 
vehículo más universal de las 
ideas fi losófi cas.



5

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

resultar pertinente para abordar la problemática contemporánea desde la 

superstición, sobre todo si se acepta examinar esta sociedad, cada vez más 

globalizada, desde dicho punto de vista.

Qué es la superstición

Hay dos defi niciones del término “superstición” en el diccionario de la Real 

Academia Española (RAE):6 “1. Creencia extraña a la fe religiosa y contraria 

a la razón. 2. Fe desmedida o valoración excesiva respecto de algo”. Ambas 

defi niciones utilizan conceptos religiosos para hablar de la superstición, so-

bre todo la fe.

Cuando se menciona “superstición”, puede surgir de forma espontánea 

una asociación de este concepto con una actividad pseudorreligiosa. Es co-

mún entenderla como una creencia incompatible con las religiones positivas 

(cristianismo, judaísmo, islam, etc.). Por eso el diccionario defi ne el térmi-

no en oposición a la fe religiosa,y también como contrario a la razón. Así, 

la superstición queda defi nida como pseudorreligiosa (puesto que es una 

creencia que no se inscribe en ninguna religión positiva) e irracional.

Se puede tener también, según la segunda defi nición del diccionario, 

una valoración excesiva de cualquier cosa, dejando entender que se puede 

exagerar incluso en cuestiones racionales; es decir, se puede ser supersticioso 

al atribuir a la razón o a la ciencia propiedades que no tienen, o al esperar de 

ellas conocimientos que no son posibles de obtener. La superstición queda 

así unida al “fanatismo”, a la parcialización de la realidad humana y la ab-

solutización de esta parte. La superstición sería una reducción absurda de la 

complejidad de la realidad.

Spinoza comienza el TTP describiendo lo que origina la superstición:

Si los hombres pudieran conducir todos sus asuntos según un criterio 

firme, o si la fortuna les fuera siempre favorable, nunca serían víctimas 

de la superstición. Pero, como la urgencia de las circunstancias les impide 

muchas veces emitir opinión alguna y como su ansia desmedida de los 

6 Diccionario de la Real Aca-
demia Española (DRAE) 
(http://buscon.rae.es/
draeI/SrvltConsulta?TIPO_
BUS=3&LEMA=superstici%C3%

 B3n), 29 de julio de 2011.



6

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

bienes inciertos de la fortuna les hace fluctuar, de forma lamentable y 

casi sin cesar, entre la esperanza y el miedo, la mayor parte de ellos se 

muestran sumamente propensos a creer cualquier cosa.7

Según Spinoza la superstición no se encuentra en una especie de creen-

cia pseudorreligiosa de cualquier tipo ni en una confi anza exagerada en 

algo; es, simplemente, una disposición a creer en cualquier cosa, sin impor-

tar el origen de la creencia. Es decir, ser supersticioso no consiste en tener 

creencias de cualquier tipo sino de estar dispuestos a creerlas de una manera 

pasional e inconstante.8

Así, Spinoza afi rma que cuando una persona tiene en sí misma una di-

námica supersticiosa, puede pasar con facilidad de una creencia a otra como 

pasa del miedo a la esperanza: “cuando las cosas les van mal, no saben a 

dónde dirigirse y piden suplicantes un consejo a todo el mundo, sin que 

haya ninguno tan inútil, tan absurdo o tan frívolo, que no estén dispuestos 

a seguirlo”.9

¿Qué es lo que causa esta disposición supersticiosa? Spinoza lo atribu-

ye a una fl uctuación afectiva entre la esperanza y el miedo, originada por 

la incapacidad de resolver los problemas con un criterio fi rme, esto es, de 

manera racional. El hombre supersticioso es alguien que va fl uctuando, “de 

forma lamentable y casi sin cesar”, entre la esperanza y el miedo. Dicha 

fl uctuación es comparada por Spinoza en la Ética con el movimiento de las 

olas del mar.10

¿De dónde surge este movimiento interior? La fl uctuación anímica o 

fl uctuación afectiva tiene una contraparte externa en la de los bienes de la 

fortuna. Spinoza llama “bienes de la fortuna” a todas aquellas cosas que el 

ser humano necesita para vivir. En la defi nición existe ya una tendencia a 

considerarlos fl uctuantes y azarosos. Son bienes de la fortuna, porque no 

está siempre al alcance de cada individuo poder obtenerlos.

Si las cosas necesarias para la vida son “bienes de la fortuna”, resulta que 

su carácter azaroso produce una fl uctuación afectiva en las personas. Para 

Spinoza esta fl uctuación consiste en ir pasando de un afecto a otro contrario, 

7  Baruch Spinoza. Tratado teológico-
político. Madrid: Alianza, 2008, p. 
61. En adelante TTP.

8  Cfr. Francisco José Martínez. 
“Fortuna y FluctuatioAnimi”. 
E. Ferández y María Luisa de la 
Cámara (eds.). El gobierno de los 
afectos en Baruj Spinoza. Madrid: 
Trotta, 2007, pp. 107-117.

9  Spinoza. TTP, p. 62.

10  Baruch Spinoza. Ética. Madrid: 
Alianza, 2007, p. 59 y ss.



7

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

tal como describe en la Ética: “Si imaginamos que alguien ama, o desea, u 

odia algo que nosotros mismos amamos, deseamos u odiamos, por eso mis-

mo amaremos, etc., esa cosa de un modo más constante. Si, por el contrario, 

imaginamos que tiene aversión a lo que amamos, o a la inversa, entonces 

padeceremos fl uctuación del ánimo”.11

La fl uctuación anímica puede causar sentimientos de amor-odio, temor-

esperanza, etc.; son sentimientos encontrados que producen un malestar en 

la persona que experimenta dicha fl uctuación. Y este malestar es lo que mue-

ve a la persona a creer en cualquier cosa para librarse de la propia situación 

de malestar interior.

Para Spinoza, eliminar la superstición y sus efectos consiste en eliminar 

su causa: la fl uctuación anímica. Puede pensarse que el remedio más efi caz 

contra esta consistiría en tener una fortuna considerable puesto que solo el 

rico no se preocupa de aquello que puede pasarle en el futuro y se siente 

bastante protegido en el presente como para no pasar del temor a la espe-

ranza. Según Spinoza, el rico tampoco se preocupa de lo que sabe o no sabe, 

de lo que cree o no cree; aunque esté en el error más grave cree saberlo 

todo, dominarlo todo: “Nadie, en efecto, que viva entre los hombres, habrá 

dejado de observar que la mayoría de ellos, por ignorantes que sean, cuan-

do las cosas les van bien, poseen tal sabiduría, que les parece injurioso que 

alguien pretenda darles un consejo”.12 En este sentido, el rico parece escapar 

a la superstición porque escapa a la fl uctuación anímica. Sin embargo, no 

escapa por completo de la superstición porque no se ocupa de conocer de 

verdad las cosas por sus causas.13 Del mismo modo cualquier persona aisla-

da, por más rica que sea, no tiene seguridad completa si vive dentro de un 

Estado mal gobernado.

El ejemplo del hombre rico muestra que la seguridad de los bienes pue-

de alejar de la fl uctuación anímica, pero este alejamiento no es completo a 

menos que se dé en una sociedad correctamente gobernada. Para Spinoza, el 

mejor gobierno es aquel que puede hacer que los hombres estén menos so-

metidos a las fl uctuaciones de la fortuna. Una sociedad donde los bienes de 

consumo son más asequibles, sus ciudadanos viven sin amenazas externas 

11 Ibid., p. 31.

12  Spinoza. TTP, pp. 61-62.

13  En realidad, el rico solo escapa 
en apariencia de la superstición 
porque escapa de la fl uctua-
ción anímica producida por la 
inseguridad de los bienes de la 
fortuna. Spinoza no concedería 
que un rico pudiera escapar por 
completo de la superstición, 
puesto que si ve perdida su 
fortuna será igual de supersti-
cioso que cualquier persona. 
Es decir, la riqueza confi ere un 
poder que permite alejarse de la 
superstición en sus efectos, pero 
no combate sus causas.



8

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

(naturales, de guerras, etc.) o internas (un gobierno demasiado represivo, 

violencia entre ciudadanos, etc.), será una sociedad menos expuesta a la 

superstición. 

[…] para vivir en seguridad y evitar los ataques de los otros hombres 

y de los mismos brutos, nos puede prestar gran ayuda la vigilancia y 

el gobierno humano. A cuyo fin, la razón y la experiencia no nos han 

enseñado nada más seguro, que formar una sociedad regida por leyes 

fijas, ocupar una región del mundo y reunir las fuerzas de todos en una 

especie de cuerpo, que es el de la sociedad.14

Es interesante ver cómo Spinoza contrapone las leyes fi jas de la socie-

dad a las leyes que rigen las cosas de la Naturaleza, que llama, desde una 

perspectiva humana, bienes de la fortuna. De hecho, Spinoza llama así a los 

bienes necesarios para la vida humana solo porque “dependen, sobre todo, 

del gobierno de las cosas externas, que nosotros desconocemos”.15 Los bie-

nes de la fortuna no están del todo sometidos a control humano y por eso 

parecen azarosos. Después dirá Spinoza que esta situación proviene de una 

ignorancia humana sobre lo que son las leyes naturales. De ello se hablará 

más adelante.

Además de la adquisición de una fortuna personal y la construcción de 

una sociedad sólida, el último modo que considera Spinoza para salir de la 

superstición es llevar una vida propia de un sabio. Quien escoge este modo 

de vida se dedica fundamentalmente al conocimiento verdadero de las cosas 

por sus causas y el dominio de sus propias pasiones, es decir, a adquirir la 

virtud. Esta manera de vida no es la que escoge la mayoría de las personas; 

Spinoza mismo admite que la vida del sabio implica un camino difícil, que 

propone en la Ética. La imagen de sabio que defi ne es contraria a la del ig-

norante:

(…) el ignorante, aparte de ser zarandeado de muchos modos por las 

causas exteriores y de no poseer jamás el verdadero contento del ánimo, 

14 Spinoza, op. cit., p. 121. Cursivas 
nuestras.

15 Idem.



9

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

vive, además, casi inconsciente de sí mismo, de Dios y de las cosas, y 

tan pronto como deja de padecer, deja también de ser. El sabio, por el 

contrario, considerado en cuanto tal, apenas experimenta conmociones 

del ánimo, sino que, consciente de sí mismo, de Dios y de las cosas con 

arreglo a una cierta necesidad eterna, nunca deja de ser, sino que siem-

pre posee el verdadero contento del ánimo.16

La vía del sabio no deja a quien la sigue expuesto a los vaivenes de la 

fortuna. Hacia el fi nal de este artículo se explica mejor por qué Spinoza con-

sidera la vía del sabio como la más indicada.

Spinoza terminará por afi rmar que una ciudad bien gobernada es aque-

lla formada por la actividad de los más sabios y virtuosos: “Ahora bien, para 

formar y gobernar la sociedad, se requiere un ingenio y una vigilancia no 

mediocre; y por tanto, la sociedad más segura y estable, y la menos expuesta 

a los embates de la fortuna, será aquella que esté fundada y dirigida, en su 

mayor parte, por hombres sabios y vigilantes”.17

Una vez más se constata que Spinoza termina por proponer una solución 

política a los problemas de la superstición y de las trampas de las dinámi-

cas afectivas. Sin embargo, dicha actividad política la sustenta en una fuerte 

actividad intelectual. En el TTP, después del título, Spinoza afi rma cuál es el 

propósito que lo ha llevado a escribir tal obra: “Contiene varias disertacio-

nes, en las que se demuestra que la libertad de fi losofar no sólo se puede 

conceder sin perjuicio para la piedad y para la paz del Estado, sino que no se 

la puede abolir sin suprimir con ella la paz del Estado e incluso la piedad”. 

En la crítica spinozista religión y política van de la mano de la superstición. 

Para desmontar el efecto nocivo de esta última, concede una función de pri-

mer orden a la crítica fi losófi ca.

Habrá que emprender entonces un análisis de aquello que la superstición 

provoca en la religión y en la política, visto desde la fi losofía de Spinoza. Ya 

se ha dicho que la superstición no es el hecho de tener una idea distorsiona-

da de Dios, sino la disposición afectiva a creer en cualquier cosa provocada 

por una fl uctuación de ánimo que va de la esperanza al miedo. De hecho, la 

16  Spinoza.Ética, p. 42 y ss.

17 Ibid., p. 121.



10

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

superstición tendrá efectos nocivos sobre la religión y sobre la política, con 

los cuales puede identifi carse en ciertos momentos.

Religión y superstición

Aunque Spinoza no da una defi nición en sentido estricto sobre la religión, 

se puede inferirque la considera como un conjunto de prácticas instituidas 

que buscan que un grupo de individuos haga la voluntad de Dios revelada a 

los hombres; dicha voluntad divina es revelada a unas cuantas personas que 

llamamos profetas.

Spinoza no se ocupa de ofrecer una defi nición de las religiones, en la 

cual pudieran caber todas,sino que más bien analiza las religiones que in-

fl uyen en la vida pública de su tiempo. Esto es, Holanda y en concreto el 

judaísmo y el cristianismo en sus diferentes versiones.

La religión se enfoca en Dios, en conocer y practicar su voluntad, es 

decir, aquello que le es agradable. Sin embargo, Spinoza no concede a la 

religión el único acercamiento al conocimiento de la realidad divina, sino 

que también se puede conocer a Dios mediante la razón. Conocer a Dios es 

conocer sus designios eternos, las leyes de la Naturaleza,y este tipo de cono-

cimiento es racional y está reservado al fi lósofo.

De cualquier modo, también se puede conocer a Dios mediante la reve-

lación profética. Para Spinoza, “la profecía o revelación es el conocimiento 

cierto de una cosa, revelado por Dios a los hombres. Y profeta es aquel que 

interpreta las cosas, por Dios reveladas, a aquellos que no pueden alcanzar 

un conocimiento cierto de ellas, sino que sólo pueden aceptarlas por simple 

fe”.18

Hay que notar que Spinoza no habla de un conocimiento claro y dis-

tinto, puesto que este tipo sería conocimiento racional y no revelado. En 

cambio, la revelación profética necesita ser interpretada: el profeta debe re-

cibir tal revelación, interpretarla y anunciarla. No hay que desacreditar por 

adelantado el conocimiento que una persona pueda tener por medio de la 

revelación divina. El conocimiento racional es muy conveniente para los 

18 Ibid., p. 75.



11

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

hombres, porque ofrece una claridad y una certeza que no puede obtenerse 

de ninguna otra manera, pero Spinoza deja la puerta abierta a otro tipo de 

conocimientos de la realidad divina, “ya que nada impide que Dios comu-

nique de otras formas a los hombres las mismas cosas que conocemos por 

la luz natural”.19

De igual manera, afi rma que los profetas percibieron las revelaciones 

de Dios por medio de la imaginación y no por una vía racional. Incluso si 

los profetas escucharon en verdad palabras o vieron verdaderas fi guras, ello 

no impide que sea la imaginación quien haya tenido un papel central en la 

percepción de la revelación. Así, Dios se manifi esta al profeta por medio de 

la imaginación.20

Lo anterior signifi ca que la revelación divina no puede pretenderse como 

superior a todo aquello que podemos conocer por la luz natural. Spinoza no 

contrapone la luz divina a la luz natural, al contrario: para Spinoza la luz 

divina es la luz natural. En ese sentido, la revelación tendría un status episte-

mológico menor con respecto del conocimiento racional puesto que se trata 

de un conocimiento obtenido mediante la imaginación.

La profecía no puede suponer la revelación de una verdad superior a 

lo que la inteligencia humana puede obtener por sus propios medios. Si la 

revelación supusiera una verdad superior, se afi rmaría también que los pro-

fetas son personas dotadas de una inteligencia muy superior a la del resto 

de las personas de su tiempo, lo cual es difícil de afi rmar. La revelación no 

supone una verdad superior sino que se trata de una adaptación de la verdad 

divina a los hombres. Es decir, Dios adapta la revelación a la condición del 

profeta: si es una persona ruda o entendida, si es campesino o pastor, etc.; 

cada profeta escucha y ve la revelación desde su propia condición y a su 

propio modo.

Entonces se puede inferir que Dios “adapta” su revelación a la condición 

de cada profeta. Suponer lo contrario querría decir que Dios eleva el enten-

dimiento del profeta para que pueda entender su voluntad. Spinoza afi rma 

que si lo anterior fuera cierto, el profeta podría conocer los designios de 

Dios sin que mediaran imágenes o discursos, conocería directamente en su 

19 Idem.

20  En general, Spinoza propone 
tres tipos o modos de cono-
cimiento. Al primero lo llama 
“imaginación”, al segundo 
“razón” y al tercero “intuición”. 
Aquí se refi eren los modos de 
conocimiento tal como Spinoza 
los propone en la Ética. Stanislas-
Bréton propone una explicación 
de los tres modos de conoci-
miento según el TTP. El primer 
modo que conoce de oídas o a 
través de signos estaría repre-
sentado por Moisés. El segundo, 
que emplea un pensamiento 
discursivo y racional está repre-
sentado por Salomón. El tercero, 
intuitivo, está representado 
por Jesús. Cfr,StanislasBreton. 
Politique, Religion, Écriture chez Spinoza. 
Lyon: Faculté de Théologie de 
Lyon, 1973.



12

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

espíritu la voluntad divina. Pero esto no se puede decir de ningún profeta 

sino solo de Cristo.21

El conocimiento de la voluntad divina por medio de la profecía, es decir, 

de la imaginación, es lo que hace a la religión tan propensa a las deforma-

ciones venidas de la superstición. Si se toma en cuenta que la revelación es 

propensa a mezclarse con las opiniones de todo tipo que pueda tener el 

profeta, puesto que Dios adapta su revelación a la condición de cada cual, 

se demuestra que en la profecía se mezclan cosas que no pertenecen a la 

Naturaleza divina. Spinoza no sospecha de los profetas como tales, ya que 

afi rma que son personas cuya vida y práctica se acerca mucho a la voluntad 

de Dios; los profetas son personas piadosas y por ello se puede decir que son 

“inspirados”, y que poseen el espíritu de Dios. En cambio, sí sospecha de 

las interpretaciones de la profecía que hacen los ministros de las diferentes 

iglesias.

Para completar el cuadro, hay que añadir que la aceptación que el pue-

blo hace de estas profecías se da mediante la fe. Para Spinoza, “la fe […] 

consiste simplemente en pensar de Dios tales cosas que, ignoradas, se des-

truye la obediencia a Dios, y que, puesta esta obediencia, se las presupone 

necesariamente”.22 Es decir, la fe no exige que las ideas que se tienen de Dios 

sean adecuadas, sino que lleven a la obediencia de su voluntad; no es princi-

palmente un conocimiento sino una plataforma para la acción piadosa.

Según el autor, la voluntad de Dios deducible de la Sagrada Escritura se 

reduce a tres cosas: amar a Dios, amar al prójimo y obrar la justicia. En cam-

bio, él piensa que el conocimiento y el amor de Dios no están por completo 

legislados en la Escritura. Puesto que está dirigida al vulgo, solo enseña cosas 

muy sencillas que se reducen a la práctica de la justicia y al amor del próji-

mo, esto es,a la caridad. La fe, como se dijo, pide obrar en esta dirección.

La superstición no depende de una imagen falsa de Dios. Como se ha 

apuntado, la Escritura misma no termina de defi nir ni de exigir un conoci-

miento claro y distinto de Dios. La superstición quiere atribuir a Dios una 

imagen deformada de la realidad. Spinoza afi rma que cuando las personas 

son presa de la superstición “forjan fi cciones sin fi n e interpretan la Na-

22  Spinoza.TTP, p. 312.

21 Una afi rmación muy notable si 
se tiene en cuenta que Spinoza 
era judío y que nunca se convir-
tió al cristianismo.



13

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

turaleza de formas sorprendentes, cual si toda ella fuera cómplice de su 

delirio”.23 Dichos delirios son, según estas personas, respuestas divinas a las 

súplicas que constantemente dirigen a Dios para que les favorezca con los 

bienes de la fortuna.

La superstición induce una serie de ideas inadecuadas acerca de Dios (o 

de la Naturaleza). A estas ideas inadecuadas, Spinoza las llama “prejuicios 

(de los teólogos)”,24 cuyo origen es algo que se puede llamar “ilusión fi -

nalista”, lo cual Spinoza se encarga de criticar en el apéndice de la primera 

parte de la Ética. Merece la pena tratar dicha ilusión aparte, puesto que ella 

conduce directamente a los prejuicios teológicos denunciados por Spinoza y 

a la infl uencia que la superstición ejerce sobre la religión.

La ilusión finalista

El fi nalismo, según Spinoza, es el origen de todos los prejuicios religiosos 

sobre la Naturaleza y sobre el hombre. En la Ética, Spinoza describe así dicho 

fi nalismo:

Todos los prejuicios que intento indicar aquí dependen de uno solo, a 

saber: el hecho de que los hombres supongan, comúnmente, que todas 

las cosas de la Naturaleza actúan, al igual que ellos mismos, por razón de 

un fin, e incluso tienen por cierto que Dios mismo dirige todas las cosas 

hacia un cierto fin, pues dicen que Dios ha hecho todas las cosas con 

vistas al hombre, y ha creado al hombre para que le rinda culto.25

A partir de lo anterior se puede describir el origen del fi nalismo como 

la fetichización del utilitarismo humano. Spinoza muestra que los hombres 

nacen ignorantes de las causas de los fenómenos y de las cosas; sin embargo, 

las personas no buscan conocer la Naturaleza sino solo aquello que les resul-

ta útil para satisfacer sus necesidades.

Al ignorar la causa de las cosas, las personas ignoran también el origen 

de sus propios actos de voluntad, de sus propios sentimientos y las pasiones 

24 Cfr. supra Spinoza. “Carta a Ol-
denburg”.

25  Spinoza.Etica, pp. 95-105.

23 Ibid., p. 162.



14

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

que mueven a buscar la satisfacción de sus propias necesidades. La voluntad, 

de causas arbitrarias e ignoradas, da la impresión de ser una voluntad ab-

soluta, libre de condicionamientos. Entonces, el ser humano se percibe a sí 

mismo como libre de querer o de rechazar cualquier cosa.

El sentimiento de libertad absoluta para escoger las cosas que le satisfa-

cen hace que el ser humano proyecte su modo utilitarista sobre toda la Natu-

raleza. La idea central que lo mueve es que las cosas están ahí (existen) para 

serle útiles. Por lo tanto, se convierte en el fi n de todo lo que existe, el centro 

de la Naturaleza. Esto se corresponde con la idea bíblica de la creación: Dios 

puso el mundo y todas las cosas a disposición del ser humano.

Una de las consecuencias más graves que Spinoza ve de lo anterior es 

querer interpretar la Naturaleza de acuerdo con la fetichización humana del 

utilitarismo. Así, los ministros de culto se aprovechan de la ignorancia gene-

ralizada de la esencia de la Naturaleza para hacer pasar sus opiniones como 

las únicas válidas, quedan una visión de la Naturaleza deformada y delirante 

y se refugian en el “misterio insondable de la voluntad divina” para conven-

cer a las personas de que el pensamiento de Dios es inaccesible para ellos.26

Spinoza ve un error fundamental en la idea del fi nalismo porque dicha 

ilusión permite mezclar lo imaginario con la razón, de modo que la verdad 

resulta indistinguible desde este presupuesto. Dado que la Naturaleza no se 

comprende desde lo que es en realidad, sino desde una “fi nalidad” que, im-

puesta por Dios a priori, hace que cualquier fenómeno natural se interprete 

desde dicha fi nalidad. Es decir, todo se vuelve una “señal divina” para los 

humanos.

Si, finalmente, presencian algo extraordinario, que les llena de admira-

ción, creen que se trata de un prodigio, que indica la ira de los dioses o 

de la deidad suprema. De ahí que, el no aplacar con votos y sacrificios 

a esa divinidad, les parece una impiedad a estos hombres, víctimas de la 

superstición y contrarios a la religión, los cuales, en consecuencia, forjan 

ficciones sin fin e interpretan la Naturaleza de formas sorprendentes, 

cual si toda ella fuera cómplice de su delirio.27

26  La convicción de la existencia 
de los milagros viene de la de-
formación de la idea de Dios 
que da una imagen deformada 
de la Naturaleza.

27  Spinoza.TTP, p. 62.



15

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

Hay varios pasos en esta desfi guración de la idea de Naturaleza. En primer 

lugar, el alma del supersticioso que es agitada por movimientos pasionales 

(temor y esperanza) se proyecta sobre Dios mismo. En este último párrafo 

de Spinoza, Dios se vuelve alguien a quien hay que aplacar y complacer, un 

legislador iracundo y arbitrario a quien hay que convencer de no dañar a los 

hombres. De la fl uctuación de la fortuna pasamos a la fl uctuación afectiva del 

alma y a la proyección de dicha fl uctuación sobre la idea de Dios. Es decir, el 

supersticioso hace entrar a Dios en su propia dinámica de inconstancia.

Se hace entrar a Dios en un registro pasional. Cuando la superstición se 

mezcla con la religión, Dios ya no está del lado de lo estable, de lo eterno, 

sino quese vuelve iracundo, vengativo, etc.; es decir, pasional. Una religión 

así entendida, con un Dios pasional en el centro, se vuelve funesta para la 

sociedad porque todos los miembros de dicha religión se oponen a la bús-

queda de estabilidad que cualquier sociedad se propone y requiere para 

poder cumplir su función.

Para defi nir de forma correcta la articulación entre religión y sociedad, 

además de poder distinguir el infl ujo nefasto que la superstición tiene sobre 

ambas, es necesario detenerse en el dinamismo pasional al que la supersti-

ción empuja a la religión. Este dinamismo pasional permitirá ver la relación 

entre política y superstición.

Las pasiones religiosas

Es difícil realizar un estudio amplio sobre las pasiones religiosas,28 por lo 

que hay que remitirse a la dinámica pasional que provoca la superstición en 

la religión. De alguna manera, los efectos que provoque irán de la mano con 

aquellos que se dan dentro de la sociedad.

Dado que la superstición es una dinámica que causa fl uctuaciones aní-

micas, la persona supersticiosa estará siempre en búsqueda de “augurios 

favorables” que le saquen de dicha fl uctuación. Esta persona busca “señales” 

que la favorezcan puesto que la superstición la tiene sumida en el miedo. 

“Los delirios de la imaginación, los sueños y las necedades infantiles son, 

28  Se puede consultar el magnífi -
co artículo de Jacqueline Lagrée. 
“Los afectos religiosos y el 
amor a la verdad”. Fernández y 
De la Cámara (eds.), op. cit., pp. 
297-311.



16

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

según ellos, respuestas divinas; aún más, Dios se opone a los sabios y ha gra-

bado sus decretos, no en la mente, sino en las entrañas de los animales; y son 

los necios, los locos y las aves los que, por inspiración e instinto divino, los 

predicen. Tanto hace desvariar el temor a los hombres”.29 El miedo hace que 

las personas busquen a toda costa un augurio favorable, algo que haga sentir 

que el porvenir no es tan malo como se imagina. Spinoza pone el ejemplo 

de Alejandro Magno, que solo recurrió a la adivinación cuando a las puertas 

de Susa tuvo por primera vez temor a la fortuna.

Spinoza habla de “delirios de la imaginación”que se entienden como 

respuestas divinas. La superstición es la mezcla de imaginación y razón, y 

por ello da una imagen distorsionada de la divinidad. La imagen de Dios que 

resulta de la dinámica supersticiosa es necesariamente igual a la dinámica 

afectiva que origina: es inconstante.

De esta forma, el miedo, pasión predominante en la superstición, obliga 

a los seres humanos a asociar “pasiones tristes” con la imagen de Dios. Para 

Spinoza, todos los afectos remiten al deseo, a la tristeza o a la alegría.30 La 

dicha hace pasar a las personas a una mayor potencia de obrar, a una mayor 

perfección; la tristeza, por el contrario, disminuye la potencia de obrar y la 

perfección. Las pasiones asociadas a la tristeza, como el miedo, conseguirán 

que el ser humano tenga una menor capacidad de perseverar en su propio 

ser.31 Para Spinoza, cada cosa se esfuerza por perseverar en el propio ser; es 

lo que los fi lósofos spinozistas llaman conatus.32

Para decirlo en pocas palabras: la capacidad de acción no queda nu-

lifi cada por las pasiones tristes,aunque sí va quedando mermada aquella 

capacidad de acción que hace perseverar en el ser. Tal vez se pueda decir de 

otro modo: el ser humano va perdiendo la capacidad de dirigir sus acciones 

hacia aquello que le confi ere mayor capacidad de perseverar en el ser;por lo 

tanto, su capacidad de acción en general se ve mermada como consecuencia 

de lo primero.

Spinoza considera que quien está poseído por una dinámica supersticio-

sa está también sometido a una serie de consecuencias que se derivan de las 

pasiones tristes;así, del miedo proviene una serie de pasiones que devienen 

29  Spinoza. TTP, p. 62.

30  Spinoza. Ética, p. 57.

31 Esta cuestión es clave en Spino-
za. Del ajustamiento que tengan 
los afectos y las ideas, con una 
mayor o menor perfección, 
dependerá la capacidad que se 
tenga para perseverar en el ser. 

32 Conatus (“esfuerzo” en latín) 
es el principio por el cual 
cada cosa se esfuerza, en tanto 
depende de ella, por perseverar 
sus propio ser. Para Spinoza, el 
conatuses principio de acción, 
potencia de existir y la esencia 
actual de la cosa; dicho conatus 
existe en todas cosas, vivas e 
inertes. 



17

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

en una perfección menor. Por ejemplo, la convicción de pertenecer a un 

pueblo elegido por Dios puede llevar a odiar a los que no pertenecen a él. 

Junto con ello, el miedo de la incertidumbre futura hace que se busquen 

presagios favorables (de parte de Dios), lo cual instala en un régimen de la 

imaginación sus aspectos más negativos: asociar a Dios con objetos inade-

cuados, la búsqueda de hechos extraordinarios (inexplicables) que rompen 

con el deseo de conocer las cosas por sus causas, la censura de la libertad 

del pensamiento cuando se contrapone a los presagios “milagrosos”, etc. Es 

decir, el miedo atrae dos pasiones que se volverán funestas para la religión: 

el odio y la aversión a la razón.

Spinoza describirá el odio suscitado en la religión como “odio teológi-

co”, que defi ne como “el más profundo de los odios”.33 Ya se dijo que las 

pasiones tristes como el miedo y el odio, son asociadas por Spinoza con 

“ideas inadecuadas” sobre Dios y sobre las cosas.34 Finalmente, la supersti-

ción que subyace a las pasiones tristes y a las ideas inadecuadas agrega la di-

námica de la inconstancia y de la fl uctuación de ánimos. De todo lo anterior, 

Spinoza concluye que la dinámica supersticiosa que tiene en cuenta estos 

aspectos conduce necesariamente al surgimiento de sectas al interior de la 

religión,puesto que cada individuo o cada grupo puede ir variando su idea 

de Dios (gracias a la superstición) y oponerse a los demás. Así, el propósito 

original de la religión, que era conducir a un determinado grupo humano a 

la práctica de la voluntad de Dios, queda roto por la superstición.

De esta manera, la superstición muestra en el sectarismo una perversión 

más profunda, que es su capacidad de fragmentar y enfrentar a los grupos 

humanos. Spinoza afi rmará lo anterior no solo en lo que se refi ere al gru-

po religioso, sino al grupo humano en general, es decir, al conjunto de la 

sociedad. Incluso si la superstición solo enfrentara a los individuos desde 

el punto de vista religioso, todo enfrentamiento al interior de la sociedad 

resulta social.

Spinoza no solo analiza los efectos nocivos que la superstición puede 

tener para la religión (falsas imágenes de Dios, búsqueda de milagros, odio 

teológico, etc.) sino para la sociedad en general. En el TTP, Spinoza articula 

33  Spinoza, TTP, p. 371.

34  Hay que tener en cuenta que 
los modos de conocimiento 
propuestos por Spinoza buscan 
la adecuación de la idea que se 
tiene de algo con su realidad. Es 
decir, Spinoza busca no mezclar 
la razón con la imaginación 
puesto que conduce a ideas 
inadecuadas sobre la realidad.



18

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

los efectos nocivos de la superstición bajo un mal que le parece el mayor de 

todos: la supresión de la libertad de pensamiento. El odio teológico (que se 

vuelve totalitarismo político) no tolera la disidencia ni las opiniones con-

trarias a lo que dictan las imaginaciones supersticiosas. Habrá que examinar 

de cerca aquello que la superstición produce dentro de la sociedad y cómo 

pueden asociarse religión y política para salir de ella.

Política y superstición

Spinoza cita a Quinto Curcio cuando dice que “no hay medio más efi caz 

para gobernar a la masa que la superstición”.35 Con ello parece estar afi r-

mando que la superstición es un buen medio de control político de las ma-

sas. Sin embargo, señala también que no resulta extraño que “bajo pretexto 

de religión, la masa sea inducida con facilidad, ora a adorar a sus reyes, ora 

a execrarlos y a detestarlos como peste universal del género humano”.36 Hay 

que entender que esta segunda frase es una crítica a la primera, puesto que 

atribuye a la dinámica supersticiosa la misma fl uctuación ya mencionada, 

una fl uctuación de orden pasional.

El fi lósofo parece sugerir que la superstición puede dar la impresión 

a cualquier personaje político de que puede lograr fácilmente un control 

práctico y efi caz de la masa. En realidad lo anterior es por completo engaño-

so, puesto que la superstición introduce a la sociedad entera en una dinámi-

ca de inestabilidad que termina por enfrentar a la masa con sus gobernantes, 

cuando en un principio parecía idolatrarlos.

Spinoza es un demócrata convencido, y de ello dan muestra sus escritos. 

Si bien no es cierto que considere que hay solo desventajas en el régimen 

monárquico, sí es cierto que piensa que la democracia es el régimen que 

está más de acuerdo con la ley natural humana, es decir, con su potencia de 

actuar. El propósito de Spinoza será entonces criticar la manera en que las 

monarquías se sirven de la superstición para gobernar a las masas.

En el TTP hay una parte en que articula la dinámica supersticiosa como 

parte de la religión y de la política dentro del régimen monárquico:

35  Spinoza. TTP, p. 64.

36 Idem.



19

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

Ahora bien, el gran secreto del régimen monárquico y su máximo interés 

consisten en mantener engañados a los hombres y en disfrazar, bajo el 

especioso nombre de religión, el miedo con el que se los quiere controlar, 

a fin de que luchen por su esclavitud, como si se tratara de su salvación, 

y no consideren una ignominia, sino el máximo honor, dar su sangre y 

su alma para orgullo de un solo hombre. Por el contrario, en un Estado 

libre no cabría imaginar ni emprender nada más desdichado, ya que es 

totalmente contrario a la libertad de todos adueñarse del libre juicio de 

cada cual mediante prejuicios o coaccionarlo de cualquier forma.37

Spinoza dice que el máximo poder de la monarquía le viene de un enga-

ño profundo: disfrazar de religión el miedo con el que se controla a la masa. 

No habla solo de una posible connivencia entre Iglesia y Estado, también 

habla de todas aquellas situaciones en que se mezcla el poder político con 

la religión, que son los intentos de teocracia. Ya sea porque el gobernante 

pretende legitimarse haciendo pasar su origen como divino, ya sea porque 

una casta sacerdotal gobierne un Estado, los intentos de teocracia buscan 

justifi car la esclavitud del pueblo mediante la religión.

Spinoza afi rma que el propósito que puede tener el ser humano para for-

mar sociedades es proveerse de la estabilidad que necesita para poder vivir 

en seguridad. “Para vivir en seguridad y evitar los ataques de los otros hom-

bres y de los mismos brutos, nos puede prestar gran ayuda la vigilancia y el 

gobierno humano. A cuyo fi n, la razón y la experiencia no nos han enseñado 

nada más seguro que formar una sociedad regida por leyes fi jas”.38

Spinoza tiene tres partes en el TTP que evocan los orígenes de la sociedad 

y del Estado (capítulos III, V y XVI),39y que aluden a diferentes aspectos de los 

orígenes sociales: protegerse de los peligros, la necesidad de una división 

del trabajo, la necesidad de cooperación, la necesidad de leyes que regulen 

la actividad humana que se guia más por las pasiones que por la razón. Sin 

embargo, hay que fi jarse en un aspecto concreto de los orígenes sociales que 

menciona Spinoza: la necesidad humana de darle estabilidad a la propia vida 

37 Idem.

38 Ibid., p. 121.

39 Cfr. Pierre-François Moreau. 
Spinoza, État et religión. Paris: ENS 
Éditions, 2005, pp. 11-19.



20

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

mediante la sociedad. Es la búsqueda de una estabilidad la que lleva a prote-

gerse de los peligros externos, a establecer leyes fi jas, a dividir el trabajo, etc. 

En el fondo, lo que el ser humano pretende es una mayor potencia de obrar 

y una mejor manera de perseverar en el ser.

No es fácil lograr la estabilidad de un grupo humano. Spinoza conside-

ra esto cuando dice que la gran mayoría de los hombres se deja gobernar 

por sus pasiones y no por la razón. La ley y el arte de gobernar tienen que 

armonizar los deseos del grupo humano de tal modo que pueda haber una 

estabilidad en la vida común.

Cuando existen rivalidades por el poder, cada uno de los bandos en 

cuestión, sobre todo si alguno cuenta con ministros religiosos en él, tratará 

de legitimar su llegada al poder puesto que sin ella no pueden gobernar. 

Spinoza afi rma tal legitimación como necesaria, ya que no hay nada más 

repugnante para un ser humano que ser gobernado por un igual.40 Una 

persona que no convence a los demás de ser superior, por lo menos en al-

gún aspecto, con difi cultad se podrá proponer como gobernante. Se puede 

constatar fácilmente que en las sociedades contemporáneas se produce la 

misma dinámica, porque quien se proponga gobernar alegará siempre una 

superioridad moral, de competencias, de información, de estrategias, etc.

Ya se ha mencionado que durante el transcurso de la historia muchos 

hombres políticos han invocado tener un origen o autoridad divinos para 

poder gobernar e imponerse sobre sus rivales. Sin embargo, no solo invocan 

un origen divino, sino que además han buscado favorecer de alguna manera 

a la masa para mantener su apoyo y su beneplácito.41 Spinoza piensa que 

buscar el favor de la masa de esta manera introduce de nuevo una dinámica 

supersticiosa dentro del Estado.

Justifi car el gobierno de alguien mediante un origen divino, además de 

gobernar para el contento de la masa, crea una dinámica supersticiosa en la 

política. Como se ha apuntado, Spinoza considera que la multitud se deja 

llevar más por sus pasiones que por la razón. Complacer a la masa en materia 

política signifi ca entonces adaptar las leyes y las instituciones públicas a la 

dinámica pasional que la anima. Es decir, en lugar de buscar la estabilidad 

40  Spinoza.TTP, p.159.

41 Esta manera de favorecer a la 
masa es lo que hoy llamaríamos 
“populismo”, y se refi ere al he-
cho de tomar medidas que sean 
visceralmente bien acogidas por 
las personas y así consolidar un 
determinado gobierno.



21

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

para vivir en seguridad, el político aliado con la superstición introduce una 

dinámica pasional en la sociedad, que aumenta la sensación de inseguridad. 

El gobernante se propone así como el “salvador” del pueblo y lo guía hacia 

su propia esclavitud.42

Spinoza no se opone a la monarquía y al uso de la superstición en ma-

teria política solo porque pudiera resultar “inmoral”. Más allá (o más acá) 

del aspecto ético que tiene tal manipulación, es por completo inconsecuente 

con la construcción del poder. Para Spinoza, solo la estabilidad es construc-

tora de poder porque solo ella lleva al ser humano a una mayor perfección. 

Abandonar la lógica de las pasiones tristes pide alejarse de la fl uctuación emo-

cional supersticiosa. Para Spinoza, hay que recordar, mayor perfección hu-

mana quiere decir “mayor capacidad de actuar”, es decir, mayor poder. Una 

sociedad poderosa es aquella que ayuda a empoderar a los ciudadanos que 

la conforman,43 puesto que, para Spinoza, el poder de un Estado no es más 

que aquel que construyen sus propios miembros.

Así pues, un gobernante que se sirve de la superstición para someter 

y controlar a la población, en el fondo está cavando su propia fosa. Es una 

metáfora política, pero a veces puede resultar bastante real.

Después de lo anterior se antoja preguntar: ¿es posible salir de la supers-

tición? Una de las preguntas centrales de toda la fi losofía de Spinoza es, jus-

tamente, cómo salir de la dinámica supersticiosa, o cómo salir del gobierno 

de la lógica pasional en la vida humana, tanto individual como colectiva. 

Spinoza dedicó todos sus esfuerzos intelectuales a tratar de mostrar una vía 

de “felicidad” para el ser humano, entendida no como un estado completo 

y acabado sino como un camino a una mayor capacidad de actuar y de per-

manecer en el ser.

A continuación, se examinarán con brevedad algunas de las salidas de 

la superstición que propone Spinoza. Se han tratado tres tipos de salida a la 

superstición siguiendo los tres temas expuestos hasta ahora: el de la vida in-

dividual, el de la vida social y el de la religión. Sobre los tres se mencionarán 

algunas cosas que Spinoza marca como caminos a recorrer.

42 La esclavitud de la que habla 
Spinoza es doble. Por un lado, 
quien porta una dinámica su-
persticiosa está poseído y escla-
vizado por sus propias pasiones. 
Por otro lado, hay también una 
dominación política ejercida 
sobre el pueblo supersticioso 
quien, incapaz de manejar su 
propia vida, se hace por com-
pleto dependiente de otros en 
el plano de la vida pública.

43 Los ejemplos de lo anterior 
abundan. Existen muchas 
dinámicas sociales que po-
dríamos llamar supersticiosas 
como las políticas racistas, la 
relegación de las mujeres en 
la vida social, la manipulación 
de los campesinos como mero 
instrumento político, etc. En 
fi n, cualquier discurso político 
que justifi que la “segregación 
y explotación” de una capa de 
la sociedad, construyendo un 
“chivo expiatorio” de los males 
sociales, puede considerarse 
contrario a la construcción del 
poder político y con base en 
una justifi cación supersticiosa.



22

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

La salida de la superstición

La salida de la superstición signifi ca para Spinoza una vida de mayor dicha y 

mayor poder, es decir, mayor capacidad de permanecer en el propio ser. En el 

prólogo del TTP comenta acerca del  propósito que lo mueve a escribir:

Viendo, pues, que nos ha caído en suerte la rara dicha de vivir en un 

Estado, donde se concede a todo el mundo plena libertad para opinar y 

rendir culto a Dios según su propio juicio, y donde la libertad es lo más 

apreciado y lo más dulce, he creído hacer algo que no sería ni ingrato 

ni inútil, si demostrara que esta libertad no sólo se puede conceder sin 

perjuicio para la piedad y la paz del Estado, sino que, además, sólo se la 

puede suprimir, suprimiendo con ella la misma paz del Estado y la piedad. 

Para ello tuve que señalar, en primer lugar, los principales prejuicios so-

bre la religión, es decir, los vestigios de la antigua esclavitud.44

Spinoza no es elogioso sobre la condición de la religión. Sin embargo, 

hay que ver que en su crítica se refi ere a religiones que se han ido llenando 

de prejuicios surgidos de la superstición. Convencido de que un hombre de 

ciencia busca el conocimiento de las cosas por sus causas y no deplora nada 

de lo que encuentra, Spinoza procura  no burlarse de los actos humanos, no 

lamentarse o maldecir tales actos, sino comprenderlos.45

Los vestigios de la antigua esclavitud a que hace referencia en el prólogo 

del TTP no solo hacen referencia a la articulación supersticiosa entre política 

y religión, sino a la condición humana en general.

Spinoza propondrá puntos de escape de la superstición que se relacionan 

conel individuo, la sociedad y la religión. Al fi nal, será posible constatar que 

las tres salidas están entrelazadas y que una no puede entenderse sin las de-

más. Se irán analizando a continuación cada una de estas salidas.

44 Spinoza.TTP, p.65.

45  Véase primer capítulo de 
Spinoza. Tratado teológico-po-
lítico. Tratado político. Madrid: 
Tecnos, 2007, p. 142.



23

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

a) El individuo liberado de la superstición

Hay que decir que el mayor o menor éxito de la religión y la política supers-

ticiosas se debe, en gran medida, a esta propensión humana a la supersti-

ción. En efecto, Spinoza afi rma que “todos los hombres son por Naturaleza 

propensos a ella (la superstición), por más que algunos piensen que la su-

perstición se debe a que todos los mortales tienen una idea un tanto confusa 

de la divinidad”.46 Es decir, la religión no es la causa de la superstición, sino 

que se trata de la propensión humana al miedo y a la fl uctuación anímica. 

¿Pero a qué se puede atribuir esta propensión?

Spinoza liga la ilusión fi nalista con la tendencia a la superstición. Para el 

fi lósofo holandés, aquellas personas que estén más atadas a los bienes de la 

fortuna serán los más propensos a la superstición. Es decir, aquellos que no 

se preocupen por la Naturaleza en cuanto tal sino que se ocupen de todo lo 

“consumible” que la Naturaleza provee. Spinoza considera que esto es una 

perversión fundamental.

Estar atado a los bienes de la fortuna es estar inserto dentro de lo que 

se ha llamado ilusión fi nalista. El hombre que se ocupa de las cosas solo en 

cuanto le resultan útiles no es alguien que busque comprender sino consumir. En 

la ilusión fi nalista, donde el hombre se sitúa a sí mismo como el centro de 

todo y las demás cosas solo tienen la función de serle útiles, el mundo se 

vuelve una cosa para ser utilizada (y consumida). Spinoza llama a este tipo 

de hombre atado a los bienes de la fortuna “hombre carnal”.

Al afán desmedido de obtener los bienes de la fortuna, Spinoza opone 

una vida dedicada al conocimiento y al amor de Dios.47 Conocer las cosas 

por sus causas es conocer la Naturaleza, es decir, conocer a Dios. Spinoza es 

muy claro cuando defi ne el camino de la beatitud del hombre, que no es 

otro que el de la virtud: “A esto se reduce, pues, nuestro sumo bien y nuestra 

beatitud: al conocimiento y al amor de Dios.” Esta beatitud no es un estado 

acabado sino un camino. Spinoza defi nirá como “mandato divino” toda re-

gla, todo modo de vida que el hombre se dé a sí mismo para alcanzar este 

propósito. Quien sigue este modo de vida será defi nido como sabio o piado-

so, ya que se trata de una persona que quiere hacer la voluntad de Dios.

46 Spinoza.TTP, p. 63.

47 El conocimiento de Dios, tal 
como lo propone Spinoza, no es 
un conocimiento “místico” sino 
fi losófi co. Es el conocimiento de 
las cosas por sus causas prime-
ras. Es lo que algunos spinozis-
tas llaman “segundo género de 
conocimiento” (cfr. Breton, op. 
cit., pp. 21 y ss.). El fundamen-
to de este género de conoci-
miento es la razón. Se conoce a 
Dios porque al conocer las cosas 
de manera ajustada, clara y dis-
tinta, se va llegando a conocer 
algunos atributos de Dios. Para 
Spinoza Dios es la Naturaleza, 
pero no en cuanto natura naturata, 
sino en cuanto natura naturans.



24

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

Lo contrario a este régimen, a esta ley divina, es la vida consumista del 

hombre carnal, queno solo es contraria sino abiertamente opuesta. Spinoza 

afi rma que el hombre carnal desdeña la vía del sabio y la desprecia; ambos 

viven modos de vida muy distintos.

El hombre carnal no es capaz de entender esto (el bien supremo) y le 

parece algo fútil, por estar demasiado ayuno del conocimiento de Dios 

y porque, además, no encuentra nada en este sumo bien que él pueda 

palpar y comer o que afecte la carne, que es lo que en él más se deleita, 

puesto que ese bien (el bien supremo) consiste en la contemplación y en 

la pura mente.48

Así como el género de vida entre el sabio y el hombre carnal se oponen, 

de igual forma los modos de conocimiento y los dinamismos afectivos están 

en oposición. Ya se ha visto que Spinoza defi ne al sabio como alguien que 

no experimenta la fl uctuación afectiva de la superstición, mientras que el 

hombre carnal no puede salir de ella.49

El realismo de Spinoza no lo deja colgado de una posición ideal. Sabe 

bien que son solo pocos los que eligen la vía del hombre sabio. No pro-

pone que toda la sociedad se llene con personas que vivan según esta vía. 

¿Qué queda entonces? Propone que sea el Estado quien se encargue de 

hacer convivir al sabio y al consumista dentro de una misma sociedad. 

Spinoza propone que sea la vida social y política la que vaya regulando las 

normas en que distintos tipos de personas conviven, recordando que si el 

conocimiento y el amor de Dios no pueden ser causa común, la búsqueda 

de una vida en seguridad sí lo es.

b) La sociedad liberada de la superstición

Como ya se dijo, la sociedad tiene varios orígenes, uno de los cuales es la 

vida en seguridad de sus integrantes. Vivir en seguridad quiere decir dos co-

sas: vivir protegidos de las amenazas exteriores y con una cierta estabilidad 

que contrarreste los efectos de la fortuna.

48 Spinoza.TTP, p. 141.

49 Es interesante plantearse esta 
oposición del sabio y el hom-
bre carnal, sobre todo en un 
momento en que las sociedades 
posmodernas globalizadas pri-
vilegian la vida de consumo de 
toda la población. Autores como 
Zygmunt Bauman y Hannah 
Arendt también han estudia-
do el mismo fenómeno desde 
otros ángulos. Para Spinoza, 
una sociedad fundada sobre el 
dinamismo consumidor de sus 
pobladores sería una sociedad 
expuesta a los ciclos inconstan-
tes de la superstición. Tal vez 
Spinoza tenga mucho que decir 
sobre el descontento y la vio-
lencia que se experimentan en 
estos momentos en el mundo 
occidental, donde la sociedad de 
consumo va creando un males-
tar general (cfr. Jean Baudrillard. 
“Nique tamère”. Libération, 18 de 
noviembre de 2005).



25

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

Para Spinoza, el derecho natural50 con el que cada uno vive es su propio 

conatus, su propio esfuerzo por perseverar en el ser. Este derecho no es más 

que la propia capacidad, el propio poder que cada uno tiene para perseverar 

en el ser, para cuidar la propia vida.

Por lo tanto, todo cuanto un hombre, considerado bajo el solo imperio de 

la Naturaleza, estime que le es útil, ya le guíe la sana razón, ya el ímpetu 

de la pasión, tiene el máximo derecho de desearlo y le es lícito apoderar-

se de ello de cualquier forma, ya sea por la fuerza, el engaño, las súplicas 

o el medio que le resulte más fácil; y puede, por tanto, tener por enemigo 

a quien intente impedirle que satisfaga su deseo.51

No hay una ética o una moral que deba cumplirse según la Naturaleza.52 

Este es el régimen primario bajo el que coexisten todos los seres humanos y 

todo cuanto existe. El derecho natural no se determina por la razón sino por 

el deseo y el poder, lo cual quiere decir que el sabio y el consumista tienen 

el mismo derecho natural a existir valiéndose de cualquier cosa. No solo eso 

sino que además el derecho natural les da la posibilidad de engañar, forzar 

o incluso matar a quien consideren enemigo, es decir, a lo que se oponga a 

los fi nes que satisfagan su deseo.

Siguiendo la lógica del poder y del deseo resulta evidente pensar que un 

grupo humano numeroso tiene más posibilidades de vivir de mejor mane-

ra que los individuos aislados; todo es cuestión de que dichos individuos 

puedan ponerse de acuerdo para formar un grupo. Spinoza hace uso de la 

teoría del pacto social para explicar el origen de la sociedad.53 Por medio de 

este pacto, los individuos se comprometen a ceder una parte de su derecho 

natural a uno de entre ellos para poder vivir juntos.

Este artículo no es lugar para explicar toda la teoría spinozista del sur-

gimiento del Estado, pero en lo que concierne a la superstición, Spinoza 

tiene claras varias cosas. En primer lugar, que la sociedad tiene por objetivo 

aumentar la potencia de actuar de los individuos, a pesar de restringir el es-

tado originario del ser humano para vivir según sus pasiones y sus apetitos, 

50 Para poder explicar el derecho 
civil, hay que comenzar expli-
cando la noción spinozista de 
“derecho natural” que se dará a 
continuación.

51 Spinoza.TTP, p. 336

52 Es curioso constatar que para 
Spinoza es un completo ab-
surdo postular la existencia de 
un “pecado contra natura”. Es 
simplemente inexistente. No se 
puede ir contra la Naturaleza 
(o contra Dios), solo porque 
todo lo que un individuo puede 
y quiere le es dado por Dios, 
es decir, es natural. En otro 
momento, Spinoza dirá que 
una voluntad fi nita no puede 
contradecir a una voluntad in-
fi nita, esto es, que en términos 
absolutos el hombre no tiene 
los medios para oponerse a 
Dios, pensarlo es ridículo.

53 Ya se vio que no es el único 
modo en que Spinoza explica 
el origen de la sociedad. El 
recurso a la teoría del pacto 
social puede deberse a que era 
algo bastante generalizado para 
los intelectuales del siglo XVII y 
que persistió todavía bastante 
después, durante la Ilustración.



26

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

como le es dado por derecho natural. Es decir, la sociedad se construye para 

llevar a los individuos a un estado superior de perfección. Esto quiere decir 

que la sociedad tiene que ser gobernada según los principios de la razón y 

no según el derecho natural de cada uno.

En segundo lugar, que la lógica de empoderamiento de la sociedad es 

una lógica que se funda en la libertad de los individuos para actuar. La socie-

dad debe legislar las acciones de todos, pero no puede oponerse a la libertad 

de pensar y de decir lo que a cada uno le parezca conveniente, porque esta 

libertad es la que hace crecer y avanzar la razón, que es la que debe establecer 

los principios de la sociedad; perseguir la libertad de pensamiento es ir en 

contra del sano establecimiento de la sociedad. La razón es la que cuida y 

guía el contrato social; perseguirla y proscribirla es casi un acto de suicidio 

político.

Por último, Spinoza constata que muy pocos son los que por una sana 

razón pueden entender el funcionamiento de una sociedad racionalmente 

establecida. Como los sabios son pocos, también serán pocos los ciudadanos 

conscientes de la Naturaleza del pacto social. ¿Cómo lograr la solidaridad 

necesaria para que el pacto social se respete? Spinoza solo ve un modo: la 

obediencia. Los ciudadanos deben obedecer lo que se establece en las leyes 

sin cuestionar cada vez lo que ha quedado establecido.54 Por lo tanto, el Esta-

do debe tener sufi ciente fuerza y legitimidad para hacer cumplir la ley.

La obediencia es siempre la misma, pero Spinoza constata que los mo-

tivos que un individuo tiene para obedecer cambian sustancialmente el es-

tado de una sociedad. Si los individuos obedecen por miedo al castigo (una 

pasión triste), la sociedad irá hacia una menor perfección y hacia un menor 

empoderamiento. Si los individuos obedecen por interés, es decir, por la es-

peranza de algún benefi cio (pasión alegre), la sociedad caminará hacia una 

mayor perfección.

Así, una salida a la superstición en materia política consiste en respetar la 

libertad de pensar, de ejercer la razón para todos los ciudadanos. Del mismo 

modo, quien quiera alejar la superstición de la sociedad deberá estimular 

el interés por el propio benefi cio, más que el temor al castigo. Esta última 

54 Spinoza ve en esta obediencia 
un “sometimiento” del indivi-
duo a la ley, que no siempre es 
positivo. Un individuo sometido 
es un individuo a quien se ha 
enajenado la libertad funda-
mental, es decir, un esclavo. La 
única solución para vivir en 
sociedad sin este sometimiento 
la ve Spinoza en otro modelo 
ideal: la democracia. Solo me-
diante la democracia se sale de 
la obediencia porque, en el caso 
ideal, las leyes estarán formadas 
por el grupo en su totalidad. 
Entonces la obediencia ya no 
será sometimiento sino acata-
miento de lo que comúnmente 
se ha establecido por acuerdo.



27

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

medida busca despertar el interés por la obediencia, que es para Spinoza el 

sostén de la solidaridad ciudadana.

Además de lo anterior, hay un punto de articulación entre la construc-

ción de la sociedad y la religión que puede ser benéfi co para ambas: la 

devoción. Spinoza afi rma que en la primitiva sociedad hebrea, la devoción 

jugaba un papel importante. La devoción sería ese sentimiento interno que 

lleva a las personas a cumplir, desde sí mismas, la voluntad de Dios; es el 

auténtico deseo de hacer la voluntad de Dios.

La devoción es lo que articula la salida de la superstición religiosa con 

una posible salida de la superstición en el ámbito social. En el siguiente apar-

tado, se verá cómo construye Spinoza su argumento y propone una religión 

que va por completo en consonancia con la construcción del Estado.

c) La religión liberada de la superstición

Para Spinoza, la vía del sabio es idéntica a la vía del hombre que busca a 

Dios.55 Ya que el conocimiento de la Naturaleza es el conocimiento de Dios, 

Spinoza propone también la vía del sabio como salida posible a una religión 

supersticiosa.

A esta solución, Spinoza hace la misma objeción: no todos son capaces 

de seguir la vía del sabio. ¿Qué le queda a la gente sencilla? Es notable que en 

el ámbito individual no ha propuesto una salida a la superstición; la razón es 

que deja la salvación de la masa en manos de la religión verdadera. Como no 

todas las personas son capaces de seguir una vía racional que los libere de la 

superstición, la religión se vuelve el camino a seguir. De este modo, Spinoza 

atribuye un papel fundamental a Cristo como posibilidad de salvación para 

la gente ignorante.56

No todos son capaces de la sabiduría, así que la religión se vuelve uno de 

los pilares de la construcción de la sociedad y de la posibilidad de perfección 

humana. Lo que Spinoza va a pedir a la religión será una lógica de devoción. 

Afi rma que el cumplimento de la ley divina por voluntad propia, sin temor 

a los castigos, es lo que ayudará a las personas a crecer y adquirir una ma-

yor perfección, incluso sin la ayuda de la fi losofía o de la sabiduría.

55  El hombre que busca a Dios 
no es igual al hombre religioso, 
porque el primero se defi ne por 
el conocimiento y el segundo 
por la fe.

56  A este respecto, véase Alexain-
dre Matheron. Le Christ et le 
salut des ignorantschez Spinoza. París: 
Aubier-Montaigne, 1971.



28

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

Spinoza describe la devoción como una pasión alegre, algo que lleva a las 

personas voluntariamente a cumplir la voluntad de Dios. Se trata de un sen-

timiento positivo que mueve a las personas a aceptar aquello que por fe se 

cree. Como se ha visto, la fe es lo que permite “obedecer” la ley divina. Aquí 

hay una articulación clave de la religión con la construcción de la sociedad.

Spinoza pide la obediencia religiosa al que no pueda seguir la vía del 

sabio; también pide la obediencia a la ley civil al mismo tipo de personas.57 

¿Pero la ley divina y la ley social son compatibles? ¿No puede llegar a haber 

una contraposición entre la ley de Dios y la ley del soberano?

La respuesta de Spinoza será que, por lo menos en principio, no puede 

haber una contraposición directa entre la ley religiosa y la ley civil. La razón 

es muy sencilla: la verdadera ley de Dios, la que está en la Sagrada Escritura, 

se reduce al amor del prójimo y a la búsqueda de la justicia. Nada más. La 

ley divina así expresada, no solo no se contrapone con la ley del Estado sino 

que la refuerza, ya que crea una benevolencia fundamental hacia las demás 

personas, por completo compatible con la ley del Estado58.

La devoción lleva a quienes no son doctos a la obediencia y por ello a la 

salvación. Spinoza pone el camino de la virtud (del sabio) como asíntota del 

camino religioso: no se tocan pero pueden llegar al mismo fi n. La razón no 

lleva a la obediencia, así como la fe y la devoción no llevan a la sabiduría.

Pues, como no podemos percibir por la luz natural que la simple obedien-

cia es el camino hacia la salvación,59 sino que sólo la revelación enseña 

que eso se consigue por una singular gracia de Dios, que no podemos 

alcanzar por la razón, se sigue que la Escritura ha traído a los mortales 

un inmenso consuelo. Porque todos, sin excepción, pueden obedecer; 

pero son muy pocos, en comparación con todo el género humano, los 

que consiguen el hábito de la virtud bajo la sola guía de la razón. De ahí 

que, si no contáramos con este testimonio de la Escritura, dudaríamos de 

la salvación de casi todos.60

57  El sabio es el que puede pensar 
sobre el origen de la ley religio-
sa o de la ley civil. En este senti-
do, está puesto “por encima de 
la ley” aunque esté igualmente 
obligado a cumplirla que el 
hombre común, puesto “por 
debajo” de la ley.

58 En casos muy raros se puede 
hablar de leyes civiles que sean 
por completo incompatibles 
con el amor al prójimo y la 
búsqueda de la justicia. 

59 Nota de Spinoza: “A saber: que, 
para la salvación o felicidad, es 
sufi ciente aceptar los decre-
tos divinos como derechos o 
mandatos y no es necesario 
concebirlos como verdades 
eternas, no lo puede enseñar la 
razón, sino la revelación”.

60 Spinoza.TTP, p. 333.



29

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

La salvación es para todas las personas y se da siempre en tres niveles: 

individual, social y religioso. Para Spinoza, una verdadera plenitud humana, 

algo que haga crecer a los hombres, tiene que contemplar las tres dimen-

siones.

La salida de la superstición que supone la devoción muestra la integrali-

dad y la sencillez con que Spinoza postula un camino de salvación. Salvarse, 

es decir, caminar hacia la propia felicidad, implica abandonar la dinámica 

supersticiosa. A partir de esta propuesta spinozista podemos sacar algunas 

conclusiones.

Conclusiones

Spinoza construye una argumentación crítica para denunciar los efectos no-

civos de la superstición, una dinámica humana muy común que hace fl uc-

tuar el alma entre dos pasiones encontradas: la esperanza y el miedo.

Uno de los grandes daños que Spinoza atribuye a la superstición es su 

inconstancia, así como su lógica imaginativa, que pervierte la verdad. De 

todos modos, Spinoza se cuida bien de afi rmar que la superstición esté di-

rectamente asociada con la religión. En todo caso, la superstición no está 

asociada con la verdadera religión y no tiene un origen religioso.

Si bien nunca se está por completo libre de la superstición, sí es cierto 

que el hombre sabio puede irse liberando de ella más fácilmente, porque la 

búsqueda de la virtud y del conocimiento lo aleja de la dinámica supersti-

ciosa.

A pesar de que la superstición pervierte, sobre todo a la religión, y sus 

efectos nocivos se dejan sentir fundamentalmente en la política aunque tam-

bién en los individuos, Spinoza deja también una salida de la superstición 

que puede superar las teorías individualistas: la lógica de la devoción reli-

giosa. Dicha devoción es contraria a la superstición puesto que pide hacer la 

voluntad de Dios sirviendo al prójimo y buscando la justicia.

Spinoza atribuye un papel importante a la religión para poder salir de la 

superstición. De hecho, es casi la salida más importante, puesto que por ello 



30

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

Otoño 2011
núm. 2

DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO

LA SUPERSTICIÓN COMO PERVERSIÓN DE LA RELIGIÓN Y DE LA POLÍTICA: UNA LECTURA DE BARUCH DE SPINOZA

Rubén I. Corona Cadena

pueden salvarse muchas personas que no están dispuestas o que no pueden 

escoger la vía del sabio. Esta conclusión, recuerda aquella frase de G.K. Ches-

terton: “Aquel que no cree en Dios, creerá en cualquier cosa”.

Artículo recibido: 12 de noviembre de 2010
Aceptado: 15 de junio de 2011




