
347
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

Resumen del artículo

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en 
México

Mother only me. Grandmothers and child abduction in 
Mexico

Edith Carrillo Hernández
Egresada del Doctorado en Ciencias Sociales de CIESAS Occidente, México.
xxedith@hotmail.com

 http://orcid.org/0000-0002-0822-8590
Doctora en Ciencias Sociales por CIESAS Occidente, México.

Recibido: 26 de junio de 2018
Aceptado: 8 de enero de 2019 

Resumen

Este artículo analiza el papel de las abuelas en la sustracción familiar de in-

fantes. A través de este acto se priva, injustificadamente, a uno de los proge-

nitores de la convivencia con sus hijos. Las abuelas que alientan y participan 

en la sustracción de sus nietos legitiman o sustentan este acto en la violencia 

simbólica que ejercen contra las nueras o hijas, a quienes califican de malas 

madres. A partir de entrevistas en profundidad y la elaboración de la historia 

de vida de cuatro mujeres que enfrentan la sustracción de sus hijos en Méxi-

co, se estudia de qué manera la construcción social de la maternidad propi-

cia situaciones de conflicto y violencia entre mujeres en el ámbito privado. 

La sustracción de infantes resulta una expresión paradigmática del poder y 

control ejercido por mujeres que defienden su coto de dominio e identidad 

como las (únicas) “buenas” mujeres-madres.

Palabras clave:

sustracción de infantes, 

maternidad, género, violencia 

simbólica.



348
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Abstract

This essay analyzes the role of grandmothers in family abductions of infants, 

acts that unfairly deprive one parent of the right to live with her or his chil-

dren. The grandmothers who encourage and/or participate in abducting a 

grandchild legitimize or justify this act in a framework of the symbolic vi-

olence they often exert against their daughters-in-law or daughters, whom 

they characterize as ‘bad mothers’. Based on in-depth interviews and the 

elaboration of the life histories of four women who suffered the abduction 

of a child in Mexico, our study examines how the social construction of 

conventional motherhood fosters situations of conflict and violence among 

women in the private domain. The abduction of infants is a paradigmatic 

expression of the power and control exercised by women who defend their 

domain and see themselves as the (only) “good” women-mothers.

Keywords:

child abduction, motherhood, 

gender, symbolic violence.



349
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

Edith Carrillo Hernández
Egresada del Doctorado en Ciencias Sociales de CIESAS, Occidente, México.

Introducción

La sustracción familiar es el acto de robar, retener y ocultar a uno o varios 

de los hijos o nietos con objeto de privar a uno de los progenitores de la 

convivencia con estos. Este acto está directamente relacionado con la vio-

lencia intrafamiliar, el incremento de la disolución de los vínculos de pareja 

y la pugna desatada entre los progenitores por obtener la custodia de los 

hijos.1 La sustracción familiar implica la violación del derecho de los niños 

a la identidad y a ser criados por ambos progenitores –sin verse afectados 

por las discrepancias entre estos–2 así como el derecho de los progenitores 

a convivir con los hijos.

Si bien madres y padres son afectados por esta acción, generalmente, son 

las madres quienes la afrontan en mayor medida, ya que las mujeres enfren-

tan mayores niveles de violencia en el hogar3 y, comúnmente, son quienes 

detentan la custodia de los hijos.4 Sin embargo, no son siempre o solamente 

los varones, padres de sus hijos, quienes llevan a cabo la sustracción de los 

infantes. Las abuelas también pueden ser las actoras de este delito, o bien, las 

colaboradoras e incitadoras de esta acción. Su intervención en la sustracción 

de los infantes puede obedecer tanto al interés de ejercer el rol de madres 

de sus nietos –al considerar que las madres no son aptas o suficientemente 

“buenas”– y/o como forma de ejercer violencia contra la nuera, quien es 

vista como una rival o competidora por el amor y el control sobre el hijo.

En estos casos, la sustracción de infantes es una forma de violencia pro-

ducida y mediada por la cultura, específicamente, por el género, a través de 

los imaginarios de la feminidad y la maternidad que han sido interiorizadas 

por los sujetos y que han incidido en el vínculo y las relaciones que se esta-

blecen entre estos.

Este trabajo pretende contribuir al análisis de cómo el género y, parti-

cularmente, la construcción social de la maternidad, configuran relaciones 

1	 De acuerdo con organizaciones 
sociales y dependencias de go-
bierno, la sustracción de niñas y 
niños representa casi el 70 % de 
los casos de niñas y niños desa-
parecidos en México. Valentina 
Pérez Botero, “Robo de hijo, un 
delito ignorado por las autori-
dades”, El Universal, 25 de abril 
de 2015, disponible en http://
archivo.eluniversal.com.mx/
nacion-mexico/2015/impreso/
robo-de-hijosun-delito-igno-
rado-por-autoridades-225360.
html (fecha de acceso: 7 de 
octubre de 2019).

2	 Dichos bienes jurídicos son pro-
tegidos a través de legislaciones 
nacionales como la Ley para la 
Protección de los Derechos de 
las Niñas, Niños y Adolescentes 
(2000), y en tratados interna-
cionales como la Convención 
de La Haya sobre los aspectos 
civiles de la sustracción interna-
cional de menores (1980) y la 
Convención Internacional de los 
derechos del Niño (1989).

3	 En México, la Encuesta Nacional 
sobre la Dinámica de las Rela-
ciones en los Hogares de 2011, 
reporta que 3 de cada diez 
mujeres casadas o unidas de 15 
años y más sufrió al menos un 
incidente de violencia, ya sea 
emocional, física, económica o 
sexual por parte de su compa-
ñero o esposo. INEGI, “Encuesta 
Nacional sobre la Dinámica de 
las Relaciones en los Hogares 
(ENDIREH) 2011”, INEGI, 
disponible en https://www.
inegi.org.mx/programas/endi-
reh/2011/ (fecha de acceso: 7 
de octubre de 2019).



350
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

de poder y situaciones de violencia dentro del ámbito familiar, a partir de 

profundizar la reflexión sobre el significado que tiene la intervención de las 

abuelas en la sustracción de infantes. De esta forma se busca ahondar en los 

costos e implicaciones que el imaginario social de la maternidad genera a 

nivel social y subjetivo.

Este artículo es resultado de mi tesis de maestría en la que tomé como 

objeto de estudio la sustracción de infantes en México. Para abordar este tema 

realicé entrevistas en profundidad con diez madres y diez padres que han 

enfrentado la sustracción de sus hijos.5 Al analizar los casos de las mujeres 

entrevistadas destacó un dato: en cuatro de estos casos las madres refirieron 

la intervención directa de las abuelas en la sustracción de sus hijos. En este 

trabajo se retoman los datos etnográficos que surgieron de estos cuatro casos.6

La construcción social de la maternidad

Tubert señala que la díada mujer-madre ha estado presente desde la antigüe-

dad, ya que la maternidad era considerada una experiencia natural y nece-

saria en la vida de las mujeres.7 Ser madre era algo a lo que su composición 

biológica las incitaba, o bien, algo que les requería.

Particularmente, en Occidente, anota Guadarrama, a las mujeres se les ha 

definido y entendido, a partir de la maternidad.8 La maternidad, afirmó De 

Beauvoir, es considerada el destino biológico y la función social más impor-

tante de las mujeres.9 En la modernidad, refiere Sáez, la maternidad era más 

que el destino natural de las mujeres, también se convirtió en un deber, una 

vocación, la función social que les otorgaba sentido y relevancia, ya que 

además de reconocer el papel que estas tenían en la reproducción biológica, 

se les atribuyó una figura central en la reproducción y el desarrollo social, 

como principales educadoras y el pilar de la familia.10

La construcción social de la maternidad se fundamentó, señala Badinter, 

en dos principios míticos y esencialistas: el instinto y el amor materno.11 El 

mito del instinto materno, se formuló en torno a la creencia de que existe 

un impulso universal y mecánico que lleva a que las mujeres, deseen ser 

4	 En el año 2014, de acuerdo 
con el Instituto Nacional de 
Estadística y Geografía (INEGI), 
el 89.3 % de los juicios por la 
custodia de los hijos se resolvió 
a favor de la madre y, solo el 
3.9 % a favor del padre. Norma 
Jiménez, “En la mira, papás ma-
nipuladores”, El Universal, 12 de 
agosto de 2014, disponible en 
http://archivo.eluniversal.com.
mx/ciudad-metropoli/2014/
impreso/-8216en-la-mi-
ra-8217-paps-manipulado-
res-125559.html (fecha de 
acceso: 7 de octubre de 2019).

5	 Las madres y los padres entre-
vistados fueron contactados a 
partir de dos organizaciones 
sociales: la Asociación Mexicana 
de Niños Robados y Desapare-
cidos (AMNRD) y la Asociación 
Mexicana de Padres de Familia 
Separados (AMPFS); las cuales; 
brindan apoyo a los progeni-
tores que se encuentran en esta 
situación.

6	 En promedio las entrevistas 
tuvieron una duración de dos 
a cuatro horas. La información 
se registró mediante notas de 
campo y audiograbación. Las 
entrevistas se realizaron en la 
Ciudad de México y en Guada-
lajara, Jalisco.

7	 Silvia Tubert, Mujeres sin sombra. 
Maternidad y Tecnología (Madrid: Si-
glo XXI Editores, 1991), 78-82.



351
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

madres y de manera “natural”, desplieguen todas las actitudes y conductas 

necesarias para criar y cuidar de los hijos. El mito del amor materno, hace 

referencia a la existencia de un amor de madre innato, puro y total, surgido 

a partir del vínculo biológico con los hijos y de la experiencia fisiológica de 

la reproducción. En función de estos mitos, sustentados en el cuerpo y la 

biología de las mujeres, todo en torno a la maternidad se remite general-

mente a creencias y normas universales y estáticas.

Esta construcción ha delimitado el rol que socialmente se ha asignado a 

las mujeres como cuidadoras de los hijos y encargadas de la vida familiar. 

Estas funciones se consideran “propias” de las mujeres, debido a que estas 

cuentan “naturalmente” con los atributos necesarios para llevarlas a cabo de 

forma “correcta” o “adecuada”. Mabel Burin destaca que se asume que las 

mujeres están biológicamente predispuesta al amor, la entrega, la sumisión, 

la docilidad, el altruismo, la paciencia, la generosidad y la tolerancia. Por 

ello, se considera que las mujeres son capaces de ser para otros, es decir, de 

colocar las necesidades y el bienestar de los demás por encima de los de ella 

misma, encontrando así placer y felicidad.12

El imaginario social de la maternidad no solo delimita la identidad de las 

mujeres, también produce un tipo particular de vínculo entre la madre y los 

hijos. Al ser el cuerpo de la mujer el encargado de gestar, parir y nutrir, se ha 

estipulado que debe ser ella la principal dispensadora de afecto y cuidado para 

los hijos, principalmente, durante sus primeros años. Ortner apunta que 

según el razonamiento cultural, las madres y sus hijos van unidos […] la ma-

dre es la persona que debe ocuparse de los menores, como una prolongación 

de su lazo natural con los niños durante la lactancia. De este modo, sus pro-

pias actividades quedan circunscritas por las limitaciones y habilidades de 

sus hijos.13

El hecho de que se considere a las mujeres responsables del cuidado y 

bienestar físico y psicológico de los hijos, ha conformado la idea de que estas 

deben invertir principal o preferencialmente su tiempo y energía en la crianza.

8	 María Eugenia Guadarrama, “La 
construcción del sujeto mujer 
desde la maternidad en México”. 
En Relaciones sociales e Identidades en 
América, coordinado por Gabriela 
Dalla Corte, Pilar García Jordán, 
Miguel Izard, Javier Laviña, 
Ricardo Piqueras, José Luis-Pei-
nado, Meritxell Tous (Barcelona: 
Publicaciones de la Universidad 
de Barcelona, 2002), 187-194, 
en especial 189.

9	 Simone de Beauvoir, El segundo 
sexo (Buenos Aires: Editorial 
Sudamericana, 1949), 464.

10	 Carmen Sáez, “El hecho ma-
ternal: la mística, el mito y la 
realidad”. En Subjetividad y ciclos de 
las mujeres, compilado por María 
Asunción González de Chávez 
Fernández (Madrid: Siglo XXI 
Editores, 1999), 10-11.

11	 Véase Elizabeth Badinter, ¿Existe el 
amor maternal? Historia del amor mater-
nal (S. XVII-XX) (Barcelona: Paidós 
Ibérica, 1981).

12	 Mabel Burin, “Subjetividad 
femenina y salud mental”. En 
Género y salud femenina: experiencias de 
investigación en México, coordinado 
por Sara Pérez (Guadalajara: 
CIESAS/Universidad de Guada-
lajara, 1995), 91

13	 Sherry Ortner, “¿Es la mujer al 
hombre lo que la Naturaleza es 
a la Cultura?”. En Antropología y 
feminismo, compilado y prolo-
gado por Olivia Harris y Kate 
Young (Barcelona: Anagrama, 
1979), 119.



352
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Esta división del trabajo, enfatiza Rosaldo, genera que las mujeres 

adquieran ciertos poderes y privilegios, ya que existe “la creencia social de 

que las mujeres tienen acceso a un tipo de lazo afectivo, seguridad y sentido 

de propiedad respecto a los hijos que resulta inaccesible a los varones”.14 

La maternidad otorga a las mujeres no solo un lugar simbólico de privile-

gio sino también especial poder y control dentro del ámbito doméstico, a 

expensas de las renuncias y limitaciones que enfrentan en el ámbito público.

La construcción del imaginario materno plantea entonces una dualidad 

respecto al poder, ya que coloca a las mujeres en una situación de subor-

dinación y omnipotencia.15 La maternidad es un elemento que incide en 

la subordinación de las mujeres, al hacerlas parecer más cercanas o deter-

minadas por la naturaleza, lo instintivo y lo emotivo, significados como lo 

inferior y lo dominado por la cultura y la razón. Ello ha incidido no solo en 

que socialmente se considere a las mujeres incapaces o menos competentes 

para desarrollar otras funciones y tareas, sino que ellas mismas han interio-

rizado esta norma, restringiendo así el desarrollo de proyectos personales 

o profesionales ante la demanda de cumplir con el rol de género asignado.

Esta construcción también ha incidido en que las mujeres vean limi-

tada su propia autonomía, ya que suelen depender de otros en el plano 

económico, afectivo y social. A través de los hijos, las mujeres adquieren 

valor y reconocimiento como madres en el orden simbólico. El hecho de 

ser madres, apuntan Álvarez, Chirix y Ramírez, las identifica ante sí mismas 

y ante los demás.16 Ellas “son” a través de la mediación del otro. Por ello, la 

madre está dispuesta a entregarse y centrarse totalmente en el hijo, a darlo 

y hacerlo todo, ya que su existencia social y emocional está intrínsecamente 

ligada a este.

Si bien el imaginario materno coloca a las mujeres en una situación de 

subordinación al sujetarlas a determinantes sociales que contribuyen a la 

reproducción de la jerarquización sexual, también otorga a las mujeres cier-

tos privilegios y la posibilidad de ejercer el poder a través del manejo de los 

afectos y la regulación de las emociones en el ámbito familiar.

14	 Michelle Rosaldo, “Mujer, 
cultura y sociedad. Una visión 
teórica”. En Antropología y feminismo, 
compilado y prologado por 
Olivia Harris y Kate Young (Bar-
celona: Anagrama, 1979), 161.

15	 El debate y la ambigüedad del 
discurso del feminismo sobre la 
maternidad es recapitulado por 
Palomar, quien refiere las pos-
turas feministas que destacan a 
la maternidad como una fuente 
de devaluación y de opresión, 
así como la postura alternativa 
representada por las feministas 
afroamericanas, quienes apun-
tan la necesidad de reconocer 
el papel social de las madres, 
sus luchas y fortalezas. Cristina 
Palomar Verea, “Maternidad: 
Historia y Cultura”, Revista de 
Estudios de Género. La Ventana 22 
(2005): 35-67.

16	 Francisca Álvarez, Emma Chirix 
y Victoria Ramírez, “Trabajo 
y organización de mujeres. Su 
influencia en la construcción de 
los significados de la identidad 
de género femenino”, Textos para 
Debate. Avancso 10 (1995): 18-19.



353
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

Las mujeres reproducen los elementos míticos en torno a la maternidad 

porque reconocen en esta su principal fuente de mando, valoración y satis-

facción. Las madres encarnan el mito del amor puro, total y desinteresado, 

ya que este las hace seres únicos e irremplazables en la vida de los hijos, 

adquieren un estatus sagrado y la ilusión de alcanzar plenitud y realización.

El vínculo que se construye entre madre e hijo, menciona Tubert genera 

un poder omnipotente en las madres, es decir, que no puede ser trastocado 

ni cuestionado, lo que envuelve peligrosamente a madre e hijo en una sim-

biosis que puede sofocarla a ella misma y a los hijos sino aprende a enten-

derlos como individuos independientes.17 Las mujeres, apunta González, 

pueden abusar del poder que se otorga a la figura idealizada de la materni-

dad, debido a la falta de poder o de involucramiento en otros espacios.18 De 

acuerdo con la autora, hacer de la maternidad el centro de la identidad y el 

sentido de vida de las mujeres incide en que el vínculo que estas establecen 

con los hijos esté marcado por el control y la posesividad.

Sáez califica como madres patógenas a aquellas mujeres que establecen 

una relación simbiótico-parasitaria con los hijos a falta de otros estímulos 

para vivir, o bien, al aceptar la maternidad como único final feliz en su 

proceso de individuación.19 En estos casos, subraya la autora, no es el hijo 

–a quien generalmente se asocia al concepto de parásito de la madre, en 

tanto dependiente o consumidor de esta– sino la madre quien lleva a cabo 

la parasitación del hijo.

El imaginario materno, como se ha apuntado, no solo constriñe o deli-

mita la vida de las mujeres, también puede afectar negativamente a quienes se 

vinculan con ellas. Empero, desde este imaginario no se reconoce que el ideal 

establecido en torno a la maternidad produce efectos nocivos a nivel subjetivo 

y social, ya que se asume que la maternidad es necesariamente “buena”.

Los estereotipos de la “buena” y la “mala madre” alimentan el imaginario 

social de la maternidad y operan como dispositivos morales que buscan suje-

tar a las mujeres a este ideal (madres siempre felices y entregadas, centradas en 

amar a los hijos y velar por su bien), premiando o sancionando a las mujeres 

en la medida en que estas cumplen o no con el mandato establecido.

17	 Silvia Tubert, “La construcción 
de la feminidad y el deseo de 
ser madre” en Cuerpo y subjetividad 
femenina. Salud y género, compilado 
por María Asunción González 
de Chávez (Madrid: Siglo XXI 
Editores, 1993), 45-70.

18	 Estela V. Welldon, Madre, virgen, 
puta. Idealización y denigración de la 
maternidad (Madrid: Siglo XXI 
Editores,1993), 127.

19	 Carmen Sáez, “Una aproxi-
mación al mito de las madres 
patógenas”, Revista de la Asociación 
Española de Neuropsiquiatría 1.2 
(1981): 31-56.



354
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

El estereotipo de la “buena madre” tiene como efecto o función homo-

geneizar e idealizar la experiencia de la maternidad, ya que niega u oculta 

que las mujeres tienen distintas experiencias de la maternidad y, contribuye 

a mitificar el amor y el vínculo entre madre e hijo al plantearlos como siem-

pre sanos y satisfactorios, evitando así reconocer que seguir el ideal materno 

puede ser nocivo y perjudicial para ambos.

El estereotipo de la “mala madre” ejerce una fuerte presión y violencia 

simbólica contra las mujeres que se considera que están fuera de la norma y, 

que van en contra de lo “natural”. La desacreditación y estigmatización que 

se hace de estos sujetos sociales, menciona Juliano, posibilita que sean agre-

didos o violentados de diversas formas.20 Dicha violencia, apunta la autora, 

estaría justificada o legitimada socialmente, debido a la transgresión que han 

cometido. De esta forma se desalienta y sanciona cualquier expresión que 

cuestione el ideal materno, reforzando así su sentido y vigencia.

La violencia entre mujeres en el ámbito doméstico

Las relaciones de poder que se establecen entre las mujeres que participan 

dentro del mismo ámbito familiar se estructuran, en buena medida, por el 

género, a través del lugar que cada una de ellas ha asumido dentro de esta 

estructura y que las coloca en cierta posición de dominación o subordina-

ción respecto a la otra.

Bourdieu y Wacquant apuntan que los sujetos incorporan un conjunto 

de supuestos y estructuras cognitivas en torno al orden social del que par-

ticipan y, que lo hacen encontrarlo como algo dado o natural, es decir, 

incuestionable.21 De acuerdo con Bourdieu, dominantes y dominados se 

piensan a sí mismos y a las relaciones de poder en las que participan desde 

categorías sociales instituidas, es decir, naturalizadas y legitimadas.22 Estas 

categorías sustentan la violencia simbólica, es decir, la violencia ejercida a 

través de discursos, imágenes, símbolos y creencias, que buscan sostener o 

reforzar el orden establecido.

20	 María Dolores Juliano Corre-
gido, Excluidas y marginales. Una 
aproximación antropológica (Madrid: 
Cátedra, 1992), 44-45.

21	 Pierre Bourdieu y Louis Wac-
quant, Una invitación a la sociología 
reflexiva (Buenos Aires: Siglo XXI 
Editores, 2005), 240.

22	 Pierre Bourdieu, Meditaciones 
pascalianas (Barcelona: Anagrama, 
1999), 224-225.



355
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

Este trabajo busca analizar el poder ejercido por las abuelas que buscan 

conservar el rol de “la única” o “mejor” mujer-madre dentro del ámbito 

familiar. Este conflicto se origina no solo por el deseo de conservar un sitio 

de control y privilegio, sino también por el deseo de conservar o adquirir 

un estatus y una identidad que les dé sentido y valor.

González de Chávez subraya que mientras la maternidad esté ligada a la 

renuncia y la restricción de los diferentes deseos y proyectos de las mujeres, 

haciendo del amor su (única o principal) profesión, estas tendrán necesidad 

de la necesidad del otro, para ser confirmadas en su bondad e indispensabi-

lidad.23 Esta dependencia de las mujeres, señala la autora, se relaciona con 

las situaciones carenciales que en el presente y/o pasado han enfrentado 

estas mujeres, impulsándolas a encontrar en el rol materno el sentido de 

autoestima del que carecen,

las mujeres tendrían que buscar confirmación narcisística por lo que dan por-

que sienten que por sí mismas no tienen valor. Por otra parte, su sensación de 

falta de poder puede ser paliada sólo a través del control que ostentan sobre 

la vida de sus hijos.24

En estos casos, apunta González de Chávez, las madres utilizan incons-

cientemente a los hijos para confirmar su propia valía, se convierten en un 

fetiche a través del cual buscan “llenarse”. Los hijos involucrados en este 

tipo de relación simbiótica se ven obligados a entregarse en igual medida, 

para escapar a la culpabilidad.

Cuando estos buscan conquistar cierta autonomía o independencia, 

refiere la autora, las madres se sienten conflictuadas ante la pérdida de con-

trol y al dejar de ver reflejada en los hijos su propia imagen. En estos casos, 

menciona González de Chávez, las mujeres suelen utilizar tácticas indirectas 

para conseguir lo que desean y mantener su coto de poder, tales como la 

manipulación y la culpabilización.25

Uno de los eventos que desestabiliza y trastoca el rol y la posición de la 

Madre ocurre cuando los hijos establecen una relación formal de pareja y/o 

23	 María Asunción González de 
Chávez Fernández, “La mater-
nidad: volviendo a (ser como) 
la madre”, Subjetividad y ciclos 
vitales de las mujeres, compilado 
por María Asunción González 
de Chávez Fernández (Madrid: 
Siglo XXI Editores, 1999), 42.

24	 González de Chávez, “La mater-
nidad: volviendo…”, 43.

25	 González de Chávez refiere que 
el hecho de que la manipulación 
y la culpabilización sean los 
métodos de agresividad pasiva 
utilizados por las mujeres se 
relaciona con que a través de 
estos se sujeta a las mujeres a las 
normas y obligaciones de géne-
ro. Las mujeres, apunta la autora, 
son expertas no solo en sentir, 
sino también en crear culpabi-
lidad. González de Chávez, “La 
maternidad: volviendo…”, 38.



356
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

se convierten en padres, ya que las mujeres dejan de ser las personas más 

importantes en la vida de los hijos, su poder –poco o mucho– se ve acotado 

y se sienten suplantadas del rol e identidad en los que centraron su vida.

Diferentes autoras han analizado, particularmente, la relación de con-

flicto que por estas razones se establece en algunos casos entre la suegra y la 

nuera. Marcela Lagarde refiere que, en el marco tradicional de las relaciones 

de género, a través del matrimonio el hombre intercambia mujeres destina-

das a su reproducción, transfiriendo la primacía de la progenitora-madre a 

la esposa-madre.26 De acuerdo con la autora, cuando la novia se transforma 

en esposa, la madre deja de ser la responsable vital de la sobrevivencia del 

hombre y pierde capacidad relativa de injerencia en su vida. Por ello, la riva-

lidad y la competencia, son el núcleo del conflicto entre estas mujeres. En 

este plano, para la madre, la esposa se convierte en “la otra”.27

La manera en cómo se expresa y se libera este conflicto entre suegras y 

nueras ha sido estudiado a través de investigaciones etnográficas en comuni-

dades indígenas. D’Aubeterre refiere el ritual a través del cual la madre elige 

aceptar o no a la nuera en comunidades del estado de Puebla.28 La autora 

señala que, mediante la entrega de un metate nuevo o de un metate usado, 

la madre establece si asume un nuevo estatuto entregando la nutrición y el 

cuidado del hijo a la nuera o si simbólicamente decide retenerlo para sí.

La importancia del texto radica en dar cuenta que no solo los varones 

–sujetos con posición jerárquica en los grupos domésticos– sino también 

las mujeres –en tanto sujetos periféricos– participan en procesos rituales o 

pactos sutiles que definen las relaciones familiares. A través de la entrega del 

metate, la madre define si acepta o no una transición o cesión de su rol, es 

decir, si acoge o no acepta a la esposa, si le brinda o no su respeto y reco-

nocimiento en tanto mujer.

Por su parte, Rosío Córdova ha estudiado las relaciones de conflicto que 

se dan entre suegras y nueras en comunidades patrivirilocales del estado de 

Veracruz.29 La autora subraya que es muy difícil la convivencia entre la sue-

gra y la nuera cuando esta última vive bajo el techo de los padres del novio, 

ya que la nuera se ve sometida a un proceso de aprendizaje y adaptación 

26	 Marcela Lagarde, Los cautiverios de 
las mujeres: madresposas, monjas, putas, 
presas y locas (México: UNAM, 
1991), 456.

27	 Lagarde, Los cautiverio, 457.

28	 María Eugenia D’Aubeterre, “El 
sueño del metate: la negociación de 
poderes entre suegras y nue-
ras”, Debate Feminista 13.26 
(2002): 167-183, disponible 
en http://www.jstor.org/
stable/42625435 (fecha de 
acceso: 7 de octubre de 2019).

29	 Rosío Córdova Plaza, “Y en me-
dio de nosotros mi madre como 
un Dios: de suegras y nueras en 
una comunidad rural veracruza-
na”, Alteridades 12.24 (2002): 41-
50, disponible en http://www.
redalyc.org/pdf/747/74702404.
pdf (fecha de acceso: 7 de octu-
bre de 2019).



357
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

que la coloca en una posición de subordinación ante la suegra, quien la hace 

objeto de una supervisión constante.30

Entre ambas, apunta Córdova, “se entabla una guerra tácita por el control 

relativo del hombre y por fijar los límites de la injerencia de la madre en la 

vida de los recién casados”.31 De acuerdo con la autora, madres y nueras se 

enfrentan en lo cotidiano por mantener/alcanzar un poder mayor sobre el 

hijo/esposo. Las primeras, señala, tienen el poder conferido de la materni-

dad sacralizada –por el aura del sacrificio y el amor incondicional–, mientras 

que las segundas ofrecen al hombre la satisfacción erótica e hijos propios.

En contextos urbanos, refiere Victoria Sau, la cantidad e intensidad de las 

relaciones cotidianas entre la familia política disminuye considerablemente 

debido a la independencia de viviendas.32 No obstante, enfatiza la autora, la 

trama sobre la que se tejen las relaciones familiares permanece.33 Es decir, 

así como algunas suegras cuando fueron nueras vivieron la exigencia de 

parte de sus suegras de someterse y alinearse a las normas de género –es 

decir convertirse en lo que convencionalmente se entiende por una “buena 

esposa” y una “buena madre”–, cuando estas se encuentran en esta posi-

ción, harán lo propio con la nueva generación.

Para este tipo de suegras, señala Sau, las mejores nueras son aquellas que 

se apegan al esquema femenino clásico, es decir,

mujeres domables; sin aspiraciones para que sean más fieles; buenas amas de 

casa (fregonas y cocineras) para que el hijo vaya limpio y bien alimentado; 

que sean asexuadas para que no lo desgasten, pero tampoco frígidas porque 

él no gozaría; deben tener cualidades de buena madre para que acepten te-

ner hijos y criarlos para honor y estima del padre.34

Si bien las relaciones de conflicto y rivalidad generacional entre las 

mujeres han sido estudiadas, particularmente, entre suegras y nueras, estas 

condiciones también se presentan en algunos casos en las relaciones entre 

madres e hijas. Marcela Lagarde apunta que –vista fuera de la ideología del 

amor maternal y filial– la relación entre madres e hijas suele ser bastante 

30	 El severo trato de suegras a nue-
ras, refiere Córdova, se repite 
de generación en generación, 
es decir, la suegra se venga 
en la nuera de las exigencias 
y los maltratos sufridos en su 
juventud por su propia suegra. 
Córdova Plaza, “Y en medio de 
nosotros…”, 49.

31	 Córdova Plaza, “Y en medio de 
nosotros…”, 45.

32	 Victoria Sau Sánchez, Diccionario 
ideológico feminista (Barcelona: Ica-
ria Editorial, 2001), 263. Em-
pero, es importante considerar 
que hoy en día muchas familias 
de clase baja y clase media viven 
en hogares extendidos debido 
a la dificultad económica para 
independizarse.

33	 Sau subraya que al casarse sim-
bólicamente la mujer pasa a ser 
parte de la familia del varón, ya 
que esta toma su apellido o se 
convierte en mujer de. Los hijos 
de ambos, alimentan además 
el linaje masculino, ya que este 
apellido es el que se preserva 
a través de las generaciones. 
Sau Sánchez, Diccionario ideológico 
feminista, 263.

34	 Sau Sánchez, Diccionario ideológico 
feminista, 263.



358
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

compleja y difícil, ya que la madre prepara a la hija para la opresión genérica 

y le transmite la necesidad de ser para otros.35

La propia hija contribuyó en su momento a que la mujer convertida 

en madre encontrara a través de este rol, sentido de vida, plenitud, valor y 

reconocimiento social. Sin embargo, cuando la hija se convierte en madre, 

se emancipa de esta, trastoca el poder y el estatus establecido. En algunos 

casos, como se ha señalado, las madres desarrollan diferentes estrategias 

para mantener dicho rol e identidad, dando cuenta que ellas son la Madre o 

“la mejor madre”, es decir, la que realmente sabe cómo ejercer esta función, 

al tratar de prolongar este ejercicio en la siguiente generación, es decir, 

desde su condición de abuela.

Michel Foucault acuñó el concepto de biopoder para referirse al poder 

dirigido a gestionar e invadir la vida de los individuos.36 Las suegras y 

madres, desde su poder-saber, ejercen distintos mecanismos de vigilancia, 

control y disciplinamiento constante para normalizar o disciplinar la vida de 

sus nueras e hijas, en tanto madres y esposas. Cuando estas no se adaptan a 

la norma o parámetro que han establecido las suegras o madres no solo se 

les violenta simbólicamente –a través del desprestigio o la desacreditación– 

también es posible que ocurran otras formas de violencia abocadas a sancio-

nar a las malas mujeres-madres, tal es el caso de la sustracción.

La participación de las abuelas en la sustracción de infantes

Una de las expresiones del conflicto y la rivalidad que se pueden establecer 

entre suegra y nuera, madre e hija, por detentar la identidad y el estatus  

de madre, así como el poder y el control ligado a este rol, es la sustracción 

de infantes.

A continuación, se refiere la situación general de los cuatro casos que se 

analizan en este trabajo, tres corresponden a sustracciones alentadas o lle-

vadas a cabo por las suegras y, uno por la propia madre de la entrevistada.

35	 Lagarde, Los cautiverios, 428-
429. La primera competencia 
y rivalidad que se da entre 
mujeres, apunta la autora, es 
entre madres e hijas por el amor 
del cónyuge/padre.

36	 Michel Foucault, Historia de la 
sexualidad, Vol.1 La voluntad de saber 
(México: Siglo XXI Editores, 
1977), 169.



359
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

•	 Delia es una mujer peruana que proviene de una familia de bajos recur-
sos, ella no terminó sus estudios de licenciatura, se casó, se embarazó y se 
dedicó al hogar. Delia y su esposo trabajaron en el negocio de los padres 
de este. La familia de su esposo tenía buenos recursos económicos, se 
dedicaban a la importación de artesanías. Delia nunca recibió dinero por 
su trabajo ni manejó el dinero en su casa. Delia enfrentó la sustracción de 
su hija cuando esta tenía siete años de edad. Durante su matrimonio, ella 
vivió varios años con su suegra, quien controlaba y violentaba a Delia por 
considerarla una mala esposa y madre. La suegra alentó a su hijo a realizar 
la sustracción de su nieta, ella deseaba asumir su cuidado. Delia no contaba 
con recursos económicos para pelear por su hija y, además se encontraba 
en un país extranjero. La suegra obtuvo la custodia de su nieta. Después de 
cinco años de lucha en juzgados, Delia ha conseguido tener acceso a visitas 
familiares supervisadas cada quince días.

•	 Tania dejó la preparatoria trunca, se casó y tuvo dos hijos. Ella vivía en casa 
de su suegra. Cuando Tania y su pareja se separaron, la suegra le pidió que 
ella y sus hijos se quedaran a vivir con ella, pero Tania no aceptó. Tania 
retomó su trabajo como cantante en bares para mantener a su familia. 
Tania enfrentaba dificultades económicas y su suegra le proponía que le 
cediera a los niños, ya que consideraba que Tania no tenía el tiempo ni el 
dinero para atenderlos. Tania los llevaba a convivir con su abuela paterna 
cada quince días. Tania vivió la sustracción de sus dos hijos cuando tenían 
tres y cinco años de edad. La abuela retuvo a los niños en una visita y se 
los entregó a su hijo. Después de dos meses, Tania recuperó la convivencia 
con sus hijos.

•	 Nadia se casó y embarazó cuando estudiaba la licenciatura. Ella terminó su 
carrera y se desempeñó como profesionista. Ella no vivió con su suegra, 
quien alentó los problemas y la separación de pareja, así como la sustrac-
ción de su nieto. La suegra no consideraba a Nadia una buena mujer ni una 
buena madre, ya que no se dedicaba de tiempo completo al hogar. Nadia 
asumía que ella quería ejercer su profesión, pero lo vivía con cierta culpa. 
Nadia enfrentó la sustracción de su hijo cuando tenía siete años de edad. 
Después de nueve meses, Nadia recuperó la convivencia con su hijo.

•	 Alma es hija de una familia de estatus socioeconómico alto, su familia 
cuenta con una importante trayectoria en el ámbito político y judicial. 
Alma tiene estudios de licenciatura, cuando era joven decidió ser madre 



360
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

soltera y, posteriormente se casó y tuvo dos hijos con un hombre que 
no era aceptado por su familia. Alma vivió la sustracción de su primer 
hijo cuando tenía siete años de edad. El niño fue sustraído por la abuela 
materna después de una visita. La madre de Alma no estaba de acuerdo 
con su forma de vida. La madre de Alma la demandó por violencia intra-
familiar y Alma la contrademandó por sustracción de infantes. La abuela 
obtuvo la custodia del niño. Después de tres años, Alma logró tener visitas 
familiares supervisadas con su hijo. Tras un juicio de siete años, la abuela 
siguió detentando su custodia.

En los cuatro casos las mujeres entrevistadas refirieron que la relación 

con las suegras y, en el caso de Alma, con la madre, siempre estuvieron mar-

cadas por la rivalidad, la competencia o la descalificación. Ellas destacaron 

que estas son mujeres con mucho poder o dominio dentro de las familias. 

Incluso, dos de ellas aludieron una situación de “matriarcado”, ya que estas 

imponían su voluntad y buscaban gobernar o dirigir las vidas de los otros, 

particularmente, las de los hijos.

Las entrevistadas apuntaron que el dominio que la madre o las suegras 

detentaban sobre los otros se sustentaba en el manejo de los afectos (chan-

taje, manipulación), así como en el poder emanado de la figura de la madre, 

ya que estas se colocaban en un lugar de superioridad moral, que no se 

podía confrontar o trastocar.37

Llegó un momento que eran tantas las llamadas que mi esposo tenía que ir 

a verla todos los días en la noche, porque le dolía el pecho, porque le dolía la 

cabeza, porque se sentía mal… Obviamente la mamá no le pone pistola, pero 

obviamente sabe cómo manipularlo, yo no le echo la culpa a la mamá, obvia-

mente es él porque si él no quiere dejarse manipular dice –no– y se acabó […].38

Quería quitarme autoridad, como ella era la mayor de la casa pues creía que 

ella, que los demás no teníamos derecho ni a opinar más que ella… Y como es 

muy chantajista, siempre lloraba o se desmayaba o cosas así para ella tener la 

37	 Para proteger la identidad de las 
personas entrevistadas, en todos 
los casos se utilizan seudóni-
mos. A cada mujer entrevistada 
se le asignó un nombre distinto, 
no se incluyó el apellido.

38	 Nadia, entrevista por la autora. 
Ciudad de México, México, 8 
de enero de 2009.



361
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

razón… ya cuando la señora empezaba a llorar o a correrlo de la casa o a gri-

tar que ya se ponía mal, pues ya él tenía que pedirle perdón a su mamá […].39

Ella era la madre de mi esposo… Yo tomaba a mi suegra como mi maestra, 

como un ejemplo de mujer para mí, como una mujer recta, y hacía todo lo 

que dijera, por eso ella me manejaba como si yo fuera un títere, y yo no 

opinaba, hasta se me hacía costumbre quedarme calladita, ya no opinaba… 

Una vez me metió la mano que porque yo había hablado mal de ella… nunca 

le respondí, siempre me agachaba, nunca la puse en su lugar, de ‘oiga seño-

ra, ¿qué le pasa?, usted no es mi madre, es mi suegra’, pero no, nunca, ella 

siempre me decía de todo y yo agachaba la cabeza y me ponía a llorar […].40

Las entrevistadas señalaron que el conflicto con las suegras ocurrió por-

que no las aceptaban como parejas de sus hijos, ya que no las consideraban 

suficientemente “buenas” para ellos, o bien, porque las consideraban una 

amenaza o una rival con la que disputar el amor, el control o el poder que 

tenían sobre estos. Por su parte, Alma refirió que la confrontación con la 

madre obedecía a que ella no siguió el camino que la progenitora conside-

raba correcto.

Había mucho choque, mucha rispidez… yo no seguía la voluntad de mi ma-

dre… algo a lo que yo me he revelado constantemente porque pues siempre 

he sido de la mentalidad de que cada persona debe formarse su propio cri-

terio, su propia vida… Bueno pues mi mamá estaba en contra de la forma en 

que había elegido llevar mi vida […].41

Desde el primer momento que me conoció ella nunca me aceptó para ser la 

esposa de su hijo… sus otros hijos eran igual que mi esposo, se dedicaban a 

lo mismo y se habían casado con americanas, alemanas, por lo mismo que 

se dedicaban a exportar la mercancía a otros países, entonces ella imagina-

ba que su hijo iba a traerle una rubia, ojos verdes, ochenta, noventa, no sé 

cuánto, yo era chaparrita y de allá del pueblo, nunca aceptó la relación desde 

39	 Tania, entrevista por la autora. 
Ciudad de México, México, 12 
de enero de 2009.

40	 Alma, entrevista por la autora. 
Ciudad de México, México, 20 
de enero de 2009.

41	 Delia, entrevista por la autora. 
Zapopan, México, 2 de febrero 
de 2009.



362
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

el primer momento… siempre que ella se emborrachaba empezaba a decir 

‘esta indea, esta chola’… ella lo que no quería es que viviéramos aparte, él era 

como prácticamente la máquina de dinero de su mamá, todos los hermanos 

estaban chicos, él era muy hábil, muy inteligente, era el que movía el negocio 

‘no nos podemos separar, el negocio va a ir a la quiebra, tenemos que estar 

unidos’, decía que yo los quería separar, desunir, que la iba a conocer como 

enemiga […].42

Mi esposo era así de ‘mi reina, preciosa, hermosa’ y ella hacía comentarios de 

‘mira esa muchacha, qué bonita, ella sí está bonita, ella sí es linda, ella sí es 

esto… no ella…’ o incluso de ‘yo no sé por qué, cómo buscan y buscan y se 

casan al final con la peor…’, delante de mí […].43

Las violencias que las nueras recibieron por parte de las suegras mientras 

mantuvieron una relación de pareja con sus hijos fueron diversas. Una de 

estas consistía en delegar a las nueras gran cantidad de trabajo doméstico, 

mismo que era supervisado y evaluado por las suegras, otra más consistía 

en disponer del tiempo o controlar los movimientos y las relaciones sociales 

de las nueras, o bien, de la pareja. Empero, la mayor violencia que se ejercía 

sobre estas era simbólica. Las cuatro entrevistadas coincidían en subrayar 

que las suegras o la madre buscaban descalificarlas o desacreditarlas todo el 

tiempo en tanto mujeres, de acuerdo con los estereotipos de género tradi-

cionales, es decir, cuestionaban su capacidad de ser madresposas, esto es de 

llevar “correctamente” las tareas y obligaciones del hogar, de cuidar “ade-

cuadamente” a sus esposos/hijos, así como su honorabilidad. 

Yo no me imaginaba lo que me esperaba adelante vivir con mis suegros, mis 

cuñados, atenderlos a ellos… atendía a todos… con mi suegra vivir así con 

el miramiento, ‘ay esta mujer no hizo esto, esta mujer cocinó así’, para mí 

eso era insoportable… me daba miedo levantarme en las mañanas y que ella 

me ganara la cocina para hacer el desayuno, porque si me ganaba ya estaba 

con su cara de ‘mira que mujer floja, dormilona’, y yo quería estar siempre 

42	 Delia, entrevista, 2 de febrero 
de 2009.

43	 Nadia, entrevista, 8 de enero de 
2009.



363
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

primero antes, para evitar algún comentario… hasta las llamadas telefónicas 

eran controladas… y desde que me case me decía que mi familia sólo eran 

ellos, y que yo debería de olvidarme de los hermanos, tíos, no tenía mucha 

comunicación con ellos […].44

Empiezo a tener más trabajo y la mamá ‘es que ella no te lava, es que ella no 

te plancha, es que ella no te atiende’, pero obviamente mi casa siempre es-

taba arreglada, la ropa siempre estaba limpia, porque cuando yo tuve dinero 

obviamente no iba a hacer nada, tenía que trabajar y pagaba… todo estaba 

en su lugar y no reclamaba nada en cuanto a la limpieza, sino en cuanto a 

que yo no lo hacía […].45

A través de este tipo de señalamientos las suegras intentaban anular a 

estar mujeres, es decir, les restaban reconocimiento, valor y poder dentro 

de la familia y, particularmente ante sus parejas, quienes aceptaban o avala-

ban los dichos de sus madres. Las entrevistadas apuntaron que sus suegras 

tenían un amor enfermizo por sus hijos, quienes respondían con igual nivel 

de dependencia, admiración y apego, lo que les impedía a independizarse y 

poner límites a sus madres.

Las mujeres entrevistadas señalaron que además de enfrentar las agresio-

nes de las suegras, para ellas era muy difícil reconocer o asumir la preferen-

cia que sus esposos daban a sus madres. Dos de las entrevistadas subrayaron 

que les resultaba inconcebible el hecho de tener que luchar por un hombre 

con la madre y no con “otra”. Esa lucha les resultaba irracional no solo por-

que asumían que se trataban de dos papeles distintos, sino también porque 

consideraban que la competencia era desigual y, finalmente ellas perderían.

Cuando las entrevistadas se convirtieron en madres, las relaciones de 

conflicto y de tensión con la pareja y sus suegras o, en el caso de Alma, entre 

esta y su madre, continuaron. Si bien en todos los casos los nietos fueron 

recibidos con mucho júbilo por las abuelas, estas siguieron descalificando y 

devaluando a sus nueras o a su hija, ahora en cuanto a su capacidad de ser 

“buenas” madres, ya que señalaban que estas no sabían asear, cuidar, educar 

44	 Delia, entrevista, 2 de febrero 
de 2009.

45	 Nadia, entrevista, 8 de enero de 
2009.



364
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

o alimentar de manera “correcta” a los hijos. Por ello, las abuelas no solo las 

señalaban o juzgaban, sino que también las corregían, o bien, buscaban en 

algunos casos asumir ellas el rol de madre.

De hecho desde como amamantaba yo a mi bebé ella se metía, para bañar yo a 

mi bebé ella no me lo dejaba cargar, no me lo dejaba bañar a mi entonces dis-

cutíamos muchísimo porque también no me dejaba, discutíamos mucho […].46

Ella quería que el niño se quedara con ella, como hijo propio, como si fuera 

mi hermano, algo a lo que yo nunca accedí… aun así estaba constantemente 

sobre mí por el niño […].47

Todo eran pretextos, que la casa estaba sucia, que tenía a la niña pálida, que 

no les daba de comer, cositas así… mi suegra decía –ella los tiene mal, tiene a 

mi hijo todo delgado, a mi nieta mal, pero mi hija estaba bien… Había cosas 

que yo le decía a mi hija –no hija esto es así–, y ella le decía de otra forma, 

y yo decía ‘es mi hija, yo quiero enseñarla a mi modo, o lo que yo pienso que 

es bueno para ella’.48

Ella era de ‘a ese niño le falta algo, no duerme bien, está desnutrido… siempre 

estaba desnutrido, siempre había algo, le faltaba algo… obviamente le calen-

taba la cabeza a mi esposo y él llegaba a pelear’ […].49

La descalificación y anulación que padecieron las entrevistadas por parte 

de sus suegras y, de sus parejas, generó no solo situaciones de violencia ver-

bal, en algunos casos también se presentó violencia física.

En dos de los casos estas situaciones generaron el rompimiento y la sepa-

ración de pareja, en los otros era inminente que esto ocurriría. No obstante, 

en ninguno de los casos, las entrevistadas pensaron que las suegras no se 

conformarían con esto, sino que alentarían o llevarían a cabo la sustracción 

de sus hijos. En su caso, Alma tampoco creyó que su madre se atrevería en 

algún momento a sustraer a su hijo.

46	 Tania, entrevista, 12 de enero 
de 2009.

47	 Alma, entrevista, 20 de enero 
de 2009.

48	 Delia, entrevista, 2 de febrero 
de 2009.

49	 Nadia, entrevista, 8 de enero de 
2009.



365
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

Las entrevistadas refirieron que las abuelas decidieron participar o lle-

var a cabo la sustracción de sus nietos, no solo como una demostración de 

poder y control sobre los integrantes de la familia, o bien, porque las con-

sideraban a ellas “malas mujeres” o “malas madres”, sino también porque 

deseaban reafirmar o revitalizar su identidad en tanto madres y, por el valor 

y significado que habían dado a sus nietos.

Las entrevistadas destacaron en su discurso que las abuelas se engancha-

ron con sus hijos porque a través de estos satisfacían algún deseo o expec-

tativa no cumplida (el hecho de haber tenido un hijo o una hija), o bien, 

lograban resarcir el vínculo o la historia con los propios hijos.

Mi mamá nunca tuvo hijos varones, somos dos hermanas únicamente, y pues 

mi mamá fue hija única en una familia de cinco varones y ella, entonces 

como que para ella la imagen masculina era muy predominante y muy do-

minante, porque era como algo muy importante la conservación del apellido, 

que a estas alturas suena ya algo tonto… para esto mi hijo es el único nieto 

varón que tiene mi mamá, y era el primer nieto, y hasta la fecha sigue siendo 

como el ser más importante […].50

La abuelita se encariña tanto con el niño… yo creo por su sentimiento de cul-

pa, como se parece mucho a su papá, de ahí empezó como a obsesionarse con 

mi niño el mayor, porque se parecía mucho a su hijo… como que quería pagar 

culpas y veía a su hijo en mi hijo y siempre decía es que es igualito y ni siquie-

ra le decía por su nombre mi hijo se llama Jahn Carlo y le decía Israel […].51

Mi suegra siempre anhelaba tener una hija mujer, y pues todos sus cinco hijos 

eran puros varones, puros niños… siento que hay en ella eso de no dármela, 

por lo mismo, siempre a toda la gente platicaba –yo tuve cinco hijos varones 

buscando a la niña–, ahora viéndolo siento que estaba ese deseo de tener una 

hija, y ahora como se aferra a mi hija… por ella si estuviera yo muerta mejor… 

siento que hay esa obsesión de la hija que no tuvo la tiene ahora […].52

50	 Alma, entrevista, 20 de enero 
de 2009.

51	 Tania, entrevista, 12 de enero 
de 2009.

52	 Delia, entrevista, 2 de febrero 
de 2009.



366
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020

núm. 19
ISSN 2007-4964

SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Las mujeres entrevistadas subrayaron que las suegras podían retener a 

sus hijos, pero no a los de ellas. Es decir, estaban dispuestas a ceder o perder 

a sus parejas, pero no a sus hijos. Las mujeres llevaron a cabo procesos de 

búsqueda e investigación para localizar a sus hijos, además de iniciar juicios 

civiles y penales. No obstante, solo en dos casos las mujeres recuperaron 

la convivencia con sus hijos. En los otros dos casos, las abuelas obtuvieron 

la custodia de sus nietos, ya que tenían mayores recursos económicos y 

sociales, lo que les ha permitido hacer que la “justicia” esté a su favor. Las 

relaciones de poder entre madres y abuelas se jugaron en el ámbito público 

y privado y, estuvieron configuradas no solo por el género sino también 

por el nivel de ingresos y las redes sociales, entre otras. Las mujeres que 

enfrentaron estos casos enfatizaron que lo más importante para ellas no era 

“ganarle” a la suegra o a la madre sino lograr reestablecer el vínculo con los 

hijos. La situación particular de cada una de ellas conformó distintas vulne-

rabilidades y posibilidades de resistencia.

Conclusiones

El estudio de casos de abuelas que alientan o participan en la sustracción 

familiar de infantes da cuenta de cómo el imaginario social en torno a la 

maternidad configura la subjetividad de estas mujeres, para quienes el amor, 

el control y el poder sobre los hijos se vuelven algo sustancial, elementos 

desde los que se construyen y entienden a sí mismas.

La maternidad entendida como destino, vocación o respuesta existencial 

en la vida de las mujeres, como señala Sáez, no solo afecta las posibilidades 

de desarrollo y autonomía de las mujeres, sino también la individuación de 

los propios hijos53 y, en este caso, la identidad y libertad de los nietos.

El hecho de que estas mujeres encuentren en la identidad de Madre la 

mayor o única fuente de poder y estatus, incide en que establezcan relacio-

nes de rivalidad y competencia con otras mujeres dentro del ámbito domés-

tico (nueras o sus propias hijas). En los casos analizados, las abuelas ejercie-

ron sistemáticamente violencia simbólica contra las mujeres que trastocaban 

53	 Sáez, “El hecho maternal”, 21.



367
SECCIÓN GENERAL

Madre solo yo. Abuelas y sustracción familiar de infantes en México

Edith Carrillo Hernández

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto, 2020
núm. 19
ISSN 2007-4964

el poder o el control que estas tenían sobre los otros, así como su lugar en 

tanto “la mejor” o “única” mujer-madre.

Esta violencia, como apunta Juliano, se ejerce principalmente a través de 

la desacreditación y la estigmatización,54 de esta forma las abuelas lograban 

anular a las otras, etiquetándolas como “malas mujeres” o “malas madres”, 

es decir, como mujeres que incumplen o están fuera del ideal que ellas sí 

encarnaban. De esta forma, las abuelas legitimaban y/o posibilitaban el ejer-

cicio de otras formas de agresión o violencia contra estas mujeres, tal fue el 

caso de la sustracción de sus hijos.

A través de este acto, las abuelas rechazaban la modificación de su estatus 

y la entrega de la nutrición y el cuidado de su hijo y, por extensión, de su 

nieto o nieta, a la nuera. No obstante, como se evidencio en el texto, este 

acto se comete no solo contra mujeres que se consideran “intrusas” o ajenas 

a la familia, sino que también puede ocurrir entre la madre y su propia hija.

En estos casos, la participación de las abuelas en la sustracción de infantes 

fue producto de las relaciones de poder y conflicto que a partir del orden 

de género se configuraron entre estas mujeres en el ámbito doméstico. La 

relevancia de estudiar este tipo de casos está no solo en analizar las reper-

cusiones que a nivel subjetivo y social producen dicho orden y el imagina-

rio social en torno a la maternidad, sino también dar cuenta, como apunta 

D’Aubeterre, de la participación activa de las mujeres en la reproducción del 

orden de género y, en la definición de las relaciones de poder y dominación 

que se dan en el ámbito familiar.55

54	  Juliano, Excluidas y marginales, 68.

55	 D’Aubeterre, “El sueño del metate…”.


