
HMex, LXXIV: 4, 2025� 1703

LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO 
RELIGIOSO EN LA ÉLITE DIRIGENTE 

ARGENTINA (1862-1916)

Roberto Di Stefano
Univers idad de Buenos  Aires

A diferencia de los demás países latinoamericanos –con la 
sola excepción de Costa Rica–, la Argentina nunca separó 

jurídicamente la Iglesia católica y el Estado. La Constitución de 
1853, que con varias reformas sigue vigente, estableció un ré-
gimen que, evitando adoptar el catolicismo como religión del 
Estado, aunaba el “sostén del culto católico” y el patronato 
sobre la Iglesia con el derecho a la libertad religiosa. Es decir, 
un régimen que conjuga, aún hoy, desigualdad jurídica y liber-
tad de cultos. La fórmula buscaba armonizar el “espacio de la 
experiencia” de los constituyentes, que era la casi total unani-
midad católica –al menos formalmente–, con un “horizonte de 
expectativa” signado por una creciente diversificación religiosa 
(cristiana).1 El derecho a la libertad religiosa, en efecto, apuntaba 
a crear las condiciones necesarias para fomentar la inmigración 
de hombres y mujeres “de los pueblos del norte de la Europa”, 

1  Koselleck, “‘Espacio de experiencia’ y ‘horizonte de expectativas’, dos cate-
gorías históricas”, en Koselleck, Futuro pesado.

Fecha de recepción: 14 de mayo de 2021
Fecha de aceptación: 14 de junio de 2023



1704	 Roberto Di Stefano

que los constituyentes de 1853 imaginaban protestantes. Juan 
Bautista Alberdi, mentor del diseño constitucional, lo había di-
cho claramente: “excluir los cultos disidentes de la América del 
Sud, es excluir a los ingleses, a los alemanes, a los suizos, a los 
norteamericanos, que no son católicos; es decir, a los poblado-
res de que más necesita este continente. Traerlos sin su culto, 
es traerlos sin el agente que los hace ser lo que son”.2 En otras 
palabras, los constituyentes de 1853 tenían como horizonte de 
expectativa fuertes transformaciones en la fisonomía religiosa 
del país en proceso de conformación.

No se equivocaron: los cambios que experimentó la socie-
dad argentina a partir de entonces la volvieron irreconocible 
en pocas décadas. La inmigración europea adquirió carácter 
masivo, y aunque la mayoría de los extranjeros provino al cabo 
de Italia y España, el número de “disidentes” se incrementó y 
en algunas zonas superó al de los católicos. Además, las ideas 
anticlericales e incluso anticatólicas alcanzaron amplia difusión 
y visibilidad, sobre todo a partir de la década de 1870. Por otro 
lado, también el catolicismo cambió notablemente, como resul-
tado de la acentuación del derrotero ultramontano que condujo 
a la proclamación del Syllabus errorum (1864) y del dogma de la 
infalibilidad pontificia ex cathedra (1870). La Iglesia católica se 
globalizó y se romanizó, y la llegada a la Argentina de congrega-
ciones de vida activa y órdenes monásticas europeas profundizó 
la propagación de las ideas ultramontanas y complejizó al mun-
do católico. Además, la defensa de los “derechos de la Iglesia” 
estimuló el surgimiento de un laicado militante que se organizó 
en torno a una miríada de instituciones de diverso tipo.3 Para-
lelamente, hacia fines del siglo xix el crecimiento económico 
condujo a la formación de una clase obrera en la que lograron 

2  Alberdi, Bases y puntos de partida, p. 86.
3  La bibliografía sobre el catolicismo argentino es muy vasta, por lo que me 
limito a citar la obra de síntesis más reciente: Di Stefano y Zanatta, Historia 
de la Iglesia argentina.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1705

un importante influjo las ideas de izquierda de diferente signo. 
El desarrollo de grandes urbes, en particular Buenos Aires, di-
solvió lazos comunitarios campesinos que habían estructurado 
desde antiguo las prácticas religiosas, mientras arribaban al país 
los primeros contingentes de inmigrantes de fe judía e islámica. 
Buenos Aires dejó de ser la “gran aldea” que había pintado 
Lucio V. López en su célebre novela para transformarse en una 
metrópoli cosmopolita en la que en 1914 más de la mitad de la 
población había nacido fuera del país. Todo ello, desde luego, 
comportó profundas mutaciones en las ideas y en las prácticas 
religiosas que identificamos con la secularización, entendida no 
como un proceso lineal e ineluctable de pérdida de la religión, 
sino como recomposición de las creencias y las prácticas.4

Las representaciones de los cambios en curso no fueron uní-
vocas en el seno de las élites dirigentes del país: los diagnósticos 
y las expectativas fueron muy distintos y a veces contrastantes 
entre diversos grupos de opinión imbuidos de ideas liberales, 
ultramontanas o galicanas. La comprensión de lo que estaba 
ocurriendo también varió en diferentes coyunturas mundia-
les y nacionales. Además, incidió en las posturas asumidas y 
en las ideas esgrimidas el hecho de tener a cargo la gestión de 
gobierno o militar en alguna de las fuerzas opositoras: los mi-
nistros encargados del Departamento de Culto tenían menos 
margen para expresar sus ideas personales que los parlamenta-
rios, cuyas críticas a la política religiosa oficial solían mezclarse 
con motivaciones de diversa índole, incluidas las electorales. 
Todos estos factores deben ser tenidos en cuenta a la hora de 
interpretar la documentación que sirve de base a este trabajo. 
Sin embargo, ella ofrece un abundante y rico material para el 
estudio de la percepción del cambio religioso por parte de la élite  

4  La bibliografía es infinita. Como ejemplo de esta visión de la secularización, 
adoptada por numerosos cientistas sociales, puede verse Hervieu-Léger, La 
religión, hilo de memoria.



1706	 Roberto Di Stefano

gobernante. De la negociación entre las posturas asumidas por 
los gobiernos y debatidas en sede parlamentaria emergieron las 
medidas gubernativas y legislativas que dieron forma a la singu-
lar laicidad argentina. La laicidad –que expresa los vínculos entre 
los Estados y las religiones– tampoco es unívoca: es el resultado 
de relaciones de fuerza inestables y de la negociación entre los 
actores involucrados, lo que consiente la existencia de diferentes 
laicidades.5 El caso argentino es singular en el contexto latinoa-
mericano y desmiente la supuesta correlación entre modernidad, 
secularización y laicidad: a comienzos del siglo xx la Argentina 
era uno de los países más prósperos y modernos del continente, 
al tiempo que la Iglesia católica acrecentaba su influencia sobre 
la vida pública y se estrechaban las relaciones Iglesia-Estado.6 
Además, no se verificó en el país una ruptura política impor-
tante a raíz de la cuestión religiosa, como muestra el hecho de 
que hayan fracasado los varios intentos de crear un partido 
confesional. Así, las identidades de los actores tampoco suelen 
ser unívocas. Si en este texto usamos a menudo comillas para 
los términos “liberal” y “católico”, es porque muchos hombres 
que se declaraban liberales –incluso algunos que apoyaron con 
fervor las “leyes laicas”– hacían pública profesión de fe católica, 
mientras conspicuos católicos reclamaban para sí el título de 
verdaderos liberales.

El periodo que estudiamos puede ser dividido en tres sub-
periodos: el primero abarca los años que corren entre 1862 y 
1882, durante los cuales existió un amplio consenso en torno a 
la identidad católica de la mayoría de los argentinos y al deber de 
los gobiernos de garantizar el buen funcionamiento del culto y 
de la pastoral. No por ello, sin embargo, faltaron en esas dos dé-
cadas momentos de tensión entre los gobiernos y las jerarquías 

5  Véase por ejemplo Baubérot, “Secularisation, laïcité, laïcisation”.
6  De la amplia bibliografía disponible puede verse Di Stefano, “La excepción 
argentina” y Mallimaci, El mito de la Argentina laica.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1707

religiosas, que motivaron las primeras propuestas de separación 
de la Iglesia y el Estado. El segundo subperiodo, muy breve, se 
extiende entre 1882 y 1888 e incluye los momentos más con-
flictivos en las relaciones con la Iglesia de los gobiernos de Julio 
A. Roca (1880-1886) y de Miguel Juárez Celman (1886-1890). 
Fueron los años en que se debatieron y sancionaron las “leyes 
laicas” de educación común (1884), de registro civil (1884) y 
de matrimonio civil (1888). Fue en esa década de 1880 cuando 
comenzó a romperse el consenso, hasta entonces ampliamente 
extendido, respecto de la función civilizadora del cristianismo 
en general y del catolicismo en particular. A partir de entonces 
se dejaron oír, incluso en el seno de los gobiernos, voces anti-
clericales e incluso anticatólicas, como la del ministro de Jus
ticia, Culto e Instrucción Pública y luego ministro del Interior, 
Eduardo Wilde, o la del diputado Andrónico Castro. El último 
subperiodo, que corre entre 1888 y 1916, es el más extenso y 
se caracterizó por el establecimiento de un tácito “pacto laico” 
que llevó paz a las relaciones de los gobiernos con las jerarquías 
eclesiásticas. En ese momento crepuscular del cambio de si-
glo las élites dirigentes –incluidas las eclesiásticas– temieron las 
consecuencias potencialmente disolventes para la “identidad 
nacional” de la inmigración masiva y la amenaza para la “paz 
social” de las posturas “maximalistas”: en esos años hubo un 
incremento de las huelgas, se crearon organizaciones sindica-
les y partidos de izquierda y se realizaron algunos atentados 
anarquistas. Ganó consenso entonces la idea de que cualquier 
avance significativo en el proceso de laicización reportaría es-
casos beneficios –o ninguno– para quienes gobernaban el país 
y la Iglesia, que se verían a la vez privados de las ventajas que 
proporcionaba el mutuo apoyo. Sin embargo, en contraste con 
ese acuerdo nunca explicitado, el periodo se caracteriza también 
por una presencia más nutrida, en el ámbito parlamentario, de 
voces anticlericales de librepensadores y socialistas que bregaron 
por dar continuidad al proceso de laicización de las estructuras 



1708	 Roberto Di Stefano

públicas hasta alcanzar la anhelada –y nunca concretada– sepa-
ración jurídica de la Iglesia y del Estado.7

El artículo se divide en tres parágrafos. El primero rastrea 
la idea del carácter irrefrenable e irreversible que para muchos 
hombres públicos de la época revestían los avances de lo que 
llamaban “secularización” y hoy denominamos laicidad. El se-
gundo trata de reconstruir cómo veían esos hombres el conexo 
proceso de diversificación cultural y religiosa que experimenta-
ba la sociedad, en buena medida provocado por la masiva afluen-
cia de inmigrantes europeos. El último analiza los contenidos 
que dieron a dos conceptos clave vinculados con la cuestión 
religiosa: el de soberanía y el de democracia.

el horizonte de la laicidad

Entre los hombres que gobernaron la Argentina a partir de 
1862 existió un amplio consenso respecto de que el mundo 
exterior era una suerte de campo de batalla en el que se enfren-
taban ideas filosóficas y religiosas contrapuestas. Para algunos 
de ellos se trataba de un combate entre el catolicismo y sus 
enemigos, hermanados en una suerte de alianza de perversa 
inspiración; para otros, de una disputa entre corrientes espiritua-
listas y materialistas; para otros aún, de la lucha entre la teocracia 
ultramontana y la democracia republicana, entre la opresión 
espiritual y la libertad de conciencia. Expresa esa percepción de 
un mundo atravesado por los conflictos religiosos el informe 
del Departamento de Culto de 1867, en el que el ministro juz-
gaba inminente el desenlace “de la antigua lucha entre la Iglesia 
y el Estado”, que había llegado ya a las puertas del Vaticano y 
terminaría de separar los asuntos temporales, privativos del 
Estado, del ámbito propio de las conciencias, que debía haber 

7  Di Stefano, “El pacto laico argentino”. Sobre el concepto de pacto laico, 
Baubérot, “La laïcité comme pacte laïque”.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1709

sido siempre, decía, el único dominio de la Iglesia. Según el fun-
cionario, se trataba de un capítulo más, aunque definitorio, de 
una disputa que había comenzado con la reforma protestante, 
base de la sociedad moderna y madre de la libertad de conciencia 
y de todas las demás libertades.8 Esa idea del carácter agonal de 
lo que ocurría en el mundo fue afirmándose a partir de la caída 
de Roma en manos del Reino de Italia y a la luz de otros acon-
tecimientos europeos y americanos.

Sin embargo, hasta la década de 1880 esa percepción se auna-
ba con la idea de que la intolerancia que animaba esos conflictos, 
que en otras latitudes daban lugar a choques tal vez violen-
tos, era ajena a la idiosincracia nacional. La feliz ausencia de una 
“cuestión religiosa” en el país era el resultado del espíritu de 
tolerancia que prevalecía en la sociedad argentina, tradicional-
mente refractaria a los “fanatismos”. Ello explicaba el hecho de 
que nunca hubiese existido en el país un partido confesional: 
los “católicos”, solía observarse, militaban en todas las fuer-
zas políticas a la par de los “liberales”, tanto en el oficialismo 
como en la oposición. La virtud que más valoraban las élites 
gobernantes en ese plano era la “moderación”, enemiga de los 
“fanatismos” de cualquier signo. Así, en 1865 el Poder Ejecuti-
vo consideraba digno de mención el hecho de que los obispos 
argentinos no hubiesen solicitado el exequatur para el Syllabus, 
documento que el gobierno juzgaba contrario a los principios 
de la civilización moderna consagrados por la Constitución, a la 
vez que expresaba su confianza en que los prelados obrasen con 
prudencia para evitar los problemas que se habían producido en 
otros países a raíz de la publicación de ese documento.9 Pocos 
años más tarde, entre las razones del presidente para elogiar al 
arzobispo de Buenos Aires, recientemente fallecido, figuraban  

8  Memoria presentada por el ministro de Estado en el Departamento de Justi-
cia, Culto e Instrucción Pública al Congreso Nacional en 1867, pp. ix-xi.
9  Memoria presentada por el ministro de Estado en el Departamento de Justi-
cia, Culto, e Instrucción Pública al Congreso Nacional de 1865, p. viii.



1710	 Roberto Di Stefano

“su piadosa prudencia y la acreditada discreción que siempre 
le distinguieron en sus relaciones con el Gobierno, [que] han 
contribuido en mucho á que estas se mantuvieran pacíficas, 
evitando así conflictos violentos y perturbaciones que han 
sido tan subversivas en otras naciones Sud-Americanas”.10 De 
acuerdo con ese ideal de la “moderación”, los gobiernos debían 
mantener el equilibrio entre los mandatos constitucionales 
de “sostén del culto católico” y del patronato, por un lado, y de 
la libertad de cultos por el otro.11 La política del Estado debía 
tender a una armonía saludable entre liberalismo y religión. 
Frente a las pujas entre liberales y católicos, decía el ministro 
Eduardo Wilde en 1886, el gobierno había seguido la vía de la 
moderación. La fórmula argentina para garantizar “el progreso 
de la civilización” era “no apresurarse demasiado ni quedar muy 
atrás en el movimiento progresivo de las ideas dominantes en 
el mundo”. De allí que “mientras que los fanáticos acusan á la 
administracion actual como enemiga de la religion […], los ultra 
liberales la acusan á su vez de timorata y de indecisa, señalando 
como una falta el haberse detenido en la série de medidas que 
parecia iniciarse”.12

Desde ese punto de vista, las leyes que prescribían la “secu-
larización” de determinadas esferas de actividad o de determi-
nadas instituciones eran pasos que realizaban gradualmente la 
separación jurídica de la Iglesia y del Estado. Ninguna ley había 
sido más benéfica para el país que la que había garantizado en 
1825 la libertad de cultos, a la que los constituyentes de 1853 ha-
bían dado estatus constitucional en la Carta Magna. Así, en 1867 
el ministro podía afirmar que el decreto del Poder Ejecutivo que 
había suprimido la intervención de la autoridad eclesiástica en 

10  Memoria del Ministerio de Justicia, Culto e Instrucción Pública 1871, p. xxxi.
11  Memoria presentada por el ministro de Estado en el Departamento de 
Justicia, Culto e Instrucción Pública al Congreso Nacional en 1867, pp. viii-ix.
12  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1886, p. xxiv.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1711

la inhumación de los cadáveres era el último paso del progreso. 
Uno nuevo se lograría cuando se eliminasen las trabas que po-
nían los obispos a los matrimonios entre personas de distintas 
creencias. El gobierno, sin embargo, seguiría garantizando los 
derechos que preveía la Constitución para la Iglesia católica –el 
“sostén” del culto católico– y para los habitantes del país –la 
libertad de cultos– mientras no se alcanzase la reforma que ins-
tituiría, por fin, el Estado libre y la Iglesia libre.13

Fue durante la coyuntura conflictiva de los debates en torno 
a las “leyes laicas” cuando muchos juzgaron que había llegado 
al país esa batalla que hasta entonces había observado a la dis-
tancia. En la memoria anual del Departamento de Culto de 1884 
Wilde dijo que, si bien “las discusiones y las guerras religiosas 
no son conocidas entre nosotros” y “hasta hace muy poco 
tiempo ningún antagonismo que tuviera por base las opiniones 
religiosas se había dejado sentir”, los gestos de desobediencia 
de la jerarquía eclesiástica a la acción del gobierno trasladaban a 
la Argentina las luchas que se libraban en el resto del mundo.14 
Lo que se dirimía en esa contienda, dijo, era el deslinde entre “lo 
que en la vida de las sociedades pertenece á la conciencia interna 
en materia de creencias y lo que pertenece á los deberes y dere-
chos de los ciudadanos en su condicion política”.15 Ese mismo 
año, en la Cámara de Diputados, Delfín Gallo afirmó que no 
había “razon de ningun género para que nosotros escapemos al 
espectáculo que nos presentan las otras naciones católicas del 
mundo; no hay razon de ningun género para que escapemos á 
esas convulsiones que agitan á Francia, á Bélgica, á Italia y que 
han conmovido el poder mismo del Imperio Aleman”. La 
que se había iniciado en la Argentina “es una lucha grave, es una 

13  Memoria presentada por el ministro de Estado en el Departamento de 
Justicia, Culto e Instrucción Pública al Congreso Nacional en 1867, pp. ix-xi.
14  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884, p. 110.
15  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884, p. 110.



1712	 Roberto Di Stefano

lucha trascendental, que está destinada á conmover á nuestra 
jóven sociedad por largos y difíciles años”.16 Según Wilde, que 
intervino más tarde en la misma sesión, el problema “apenas 
[…] se ha esbozado: apenas los contornos están dibujados, 
como decia el Dr. Gallo”; la “marea” que había comenzado en 
Europa debía creerse “que […] ha de llegar á nosotros, y que 
nos hemos de ver envueltos en ella”. Bien podía ocurrir “que la 
cuestion dure diez, veninte ó treinta años”. Ella no había sido 
“inventada por nosotros; mas bien hemos tratado de eludirla, 
empleando medios anodinos, si se me permite la expresion, para 
retardarla todo lo posible”.17 El camino de la moderación había 
conducido a un callejón sin salida.

Si la guerra había llegado a la Argentina, era porque parte de 
las jerarquías eclesiásticas y del clero habían abrazado el ideario 
ultramontano. Aunque a menudo los anticlericales juzgaban 
la voluntad teocrática como inherente al catolicismo, o bien la 
consideraban una expresión más de la tendencia propia de todo 
poder absoluto a expandirse y sojuzgar a los demás poderes –y 
en ese sentido podía rastrearse a lo largo de la entera historia 
del cristianismo, de Constantino en adelante–, veían en el ultra-
montanismo la punta de lanza de una ofensiva inédita en su afán 
por sojuzgar al poder civil. Para ello la Iglesia había reforzado 
de manera inédita el poder papal: “jamás, en teoría, ha estado la 
cabeza del catolicismo en posesion de mas ámplias é ilimitadas 
facultades y, como coronamiento del edificio, el último Conci-
lio Ecuménico reunido en Roma ha declarado artículo de fé su 
Infalibilidad”, decía el ministro Wilde en 1884.18 Al ultramon-
tanismo se refería también Delfín Gallo, ese mismo año, cuando 

16  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, año 
1884, p. 231.
17  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, año 
1884, pp. 239-240.
18  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884, p. 138.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1713

llamó a resistir las “teorías funestas que principian á hacer tanto 
camino en la República Argentina”.19

Con todo, se hallaba bastante difundida la convicción de 
que, por denodados que fueran los esfuerzos de los ultramon-
tanos, su derrota en el largo plazo era ineludible. Subyacía a los 
discursos de los “liberales” la idea de una marcha ineluctable 
hacia la separación de los poderes temporal y espiritual que el 
futuro argentino se encargaría de desmentir. En 1869 el dipu-
tado José Mármol, al referirse a una eventual separación de la 
Iglesia y del Estado, no trepidó en afirmar que “en ese camino 
vamos y á ese punto hemos de llegar para bien de la iglesia y del 
Estado”.20 En 1876 esa fe en la inevitabilidad de la separación 
le hizo decir a Delfín Gallo que los constituyentes de 1853, al 
negarse a declarar al catolicismo religión oficial, habían dado 
“el primer paso hácia lo que tiene que venir mas tarde ó mas 
temprano, en todos los pueblos libres, porque es condicion 
impuesta por la civilizacion moderna: la separacion de la Iglesia 
y del Estado”.21 En esa misma línea, en 1884 el ministro Wilde 
ofreció a los diputados su singular visión de la historia humana, 
que la consideraba una alternancia de periodos de teocracia y 
de etapas signadas por la diferenciación de lo temporal y lo es-
piritual. “Estamos ahora”, explicaba, “en una espansion, en una 
distincion neta de las dos ideas”. Aunque no podía afirmar con 
total certeza que no volviese a “hacerse otro todo”, estaba con-
vencido de que en el largo plazo el “progreso” no se detendría 
y de a poco iría socavando las barreras que le oponía la religión. 
De hecho, el cambio de confesión religiosa había dejado de ser 

19  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, año 
1884, pp. 231-232.
20  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1869, p. 142.
21  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1876, p. 564.



1714	 Roberto Di Stefano

un acto degradante.22 Según decía el procurador de la Nación 
Eduardo Costa ese mismo año,

[…] el progreso irresisitible de las ideas liberales, y la marcha ince-
sante de la democracia, que nada ni nadie puede detener, garantizan 
de una manera inequívoca que en un povenir, acaso no muy remoto, 
esta separacion [de la Iglesia y del Estado] será la ley universal de 
las naciones y pondrá término, de una vez para siempre, á estas 
cuestiones enojosas y depresivas de una y otra autoridad.23

Esos cambios eran ineluctables porque escapaban, en cierta 
medida, a la voluntad de los hombres: eran consecuencia del 
desarrollo económico, de la urbanización, de las innovaciones 
en materia de comunicaciones y de medios de transporte, que 
permitían la circulación de ideas y personas a velocidades 
inauditas. Según Wilde, había “una correlacion íntima entre 
los fenómenos industriales, por ejemplo, y los fenómenos que 
afectan las pasiones”. Así, “cuando el número de industrias, 
cuando el número de ciencias, cuando el desenvolvimiento 
de éstas y de las artes no habian aún tomado el vuelo que ac-
tualmente tienen en el mundo, la imaginacion del hombre se 
concretaba á otros puntos, y sus aspiraciones se llenaban de 
otra manera”.24

En ese sentido, es significativa la proliferación, en muchos 
de los discursos de la década de 1880, de menciones al “orden 
natural” y a la marcha de la “naturaleza”, características de 
la perspectiva biologicista por entonces tan en boga. En el 
caso de Wilde, su formación en medicina constituye un dato 
no menor. Votasen como votasen las cámaras, los hechos 

22  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1883, p. 559.
23  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884, p. 135.
24  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, año 
1884, p. 240.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1715

conducirían más temprano que tarde a la laicidad (si bien no se 
usaba aún el sustantivo, el adjetivo “laico” comenzó a aparecer 
durante los debates de esa década en referencia a la educación 
y al matrimonio), porque “las cosas se verifican en virtud de 
leyes naturales, físicas ó morales, y las mismas decisiones 
de las Cámaras no son sino el resultado de una funcion social; 
son impuestas por las condiciones de progreso de cada situa-
cion política”.25 De allí que un tópico de discusión recurrente 
fueran las relaciones entre ciencia y religión: mientras los 
“clericales” afirmaban su coexistencia armónica, los “libera-
les” contraponían la ciencia, que por definición progresaba, a 
una religión que era inmutable desde el momento en que lo 
eran sus dogmas. 

La fe en ese futuro que nunca fue no se debilitó ni siquiera 
en los contextos más adversos: a comienzos del nuevo siglo, 
a pesar del tácito “pacto laico” que había consolidado la ar-
monía de las relaciones Iglesia-Estado, la separación jurídica 
seguía representando el horizonte de expectativas y no falta-
ban quienes la juzgaban cercana: en 1908 el diputado Felipe 
Guasch Leguizamón afirmó que el clero se estaba preparando 
para la separación porque la consideraba inminente.26 En 
1914 el diputado socialista Juan B. Justo creía “ineludible” la 
separación “entre la Iglesia más difundida en el país y el Es-
tado argentino”.27 Las tentativas que cada año realizaban los 
diputados socialistas por eliminar o al menos reducir el pre-
supuesto de culto eran concebidas como acciones tendientes 
a lograr la ansiada separación.

25  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1883, p. 587.
26  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1908, p. 373.
27  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1914, p. 360.



1716	 Roberto Di Stefano

el horizonte de la secularización social

Mientras a juicio de los “liberales” los Estados modernos 
libraban esa guerra sin cuartel contra la teocracia que inelu-
diblemente verían coronada por la victoria, las sociedades 
avanzaban, también ineludiblemente, hacia la pluralización 
cultural y religiosa. En ese sentido, las veleidades teocráticas 
de los ultramontanos no sólo cotradecían neciamente la ley 
histórica que prescribía la separación definitiva de lo temporal 
y lo espiritual, sino también la que disponía el fin a los regíme-
nes de unanimidad religiosa, ya heridos de muerte. De acuerdo 
con esa ley, la uniformidad religiosa de los argentinos se iría 
disolviendo progresivamente, y la sociedad tradicional sería re-
emplazada por una sociedad nueva, moderna, caracterizada 
por la diversidad. En el caso argentino, ese destino se vería 
acelerado por la afluencia masiva de inmigrantes oriundos “de 
las naciones del norte de la Europa”.

En la década de 1860 había consenso en que la pluralización 
era un horizonte previsible pero lejano, y por ello quienes 
consideraban deseable la separación de la Iglesia y del Estado 
juzgaban necesario aguardar “la evolución de la opinión pú-
blica”. Es el caso del diputado Cleto Aguirre, quien en 1868 
afirmaba que el Congreso sólo podría dictar una ley que re-
glamentase las relaciones entre la Iglesia y el Estado “despues 
de dejar transcurrir algun tiempo para que la opinion se uni-
formase sobre este asunto tan delicado”.28 Al año siguiente su 
colega José Mármol decía que, aunque hacía “muchos años” 
que “toma[ba] cuerpo, […] se encarna[ba] en la parte inteli-
jente de la sociedad, la idea [de] separar la Iglesia del Estado”, 
era necesario esperar a que esa idea terminara de arraigar en la 
opinión pública. Mientras tanto, decía resignado, habría “que 

28  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1868, pp. 203-204.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1717

sufrir las consecuencias de una mala disposicion de nuestra 
Constitucion”.29 La fórmula alberdiana de la “república po-
sible” como transición hacia la “república verdadera” tenía 
como correlato el pasaje de un orden constitucional pensado 
para una sociedad casi unánimemente católica hacia otro adap-
tado a una sociedad plural.

Los “clericales” no albergaban duda alguna respecto de que 
los argentinos eran católicos en su totalidad o en su abruma-
dora mayoría. Quienes no pertenecían a la comunión católica, 
los miembros de las “sectas disidentes”, eran por definición 
extranjeros. Así, en 1881 el católico Manuel Pizarro, por enton-
ces ministro a cargo del Departamento de Culto, afirmó que la 
Constitución de 1853 había “…hermanado […] los nombres de 
Arjentino y de Católico, fundiendo en un solo molde la comu-
nion política y la comunion relijiosa del pueblo”. Los consti-
tuyentes habían “buscado en la nacionalidad y el bautismo del 
Jefe de la Nacion, en su patriotismo y en su credo, la garantia 
de sus propósitos, al ligar perdurablemente con el vínculo de 
una misma ley la relijion y la patria de los arjentinos”. Para 
Pizarro el propósito fundamental de la Carta Magna había sido 
“mantener la unidad relijiosa del pueblo en medio de la libertad 
civil de cultos, garantida á la conciencia individual de los habi-
tantes de la República […] respondiendo con sabiduria á con-
veniencias permanentes de órden político y bienestar social”.30 
Como se puede advertir, para Pizarro, como para otros hombres 
que comulgaban con sus ideas, la “libertad civil de cultos” que 
garantizaba el respeto de la “conciencia individual” era un 
derecho de los “habitantes” (categoría a la que pertenecían los 
extranjeros), mientras que el “pueblo” permanecía aferrado al 
catolicismo. Dos años más tarde, el diputado Emilio Alvear dijo 

29  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1869, p. 142.
30  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1881, pp. 56-57.



1718	 Roberto Di Stefano

que las iglesias no católicas “[…] son Iglesias estrañas; […] son 
cultos extranjeros”.31

Con todo, la idea de que la mayoría de los argentinos era 
católica fue objeto de cuestionamientos cada vez más frecuentes 
a partir de la década de 1870. En 1874 el diputado Martín Ruiz 
Moreno advirtió a sus colegas que era ya considerable el número 
de extranjeros “que no piensan como nosotros los católicos”.32 
En la década siguiente, que se caracterizó por el mayor nivel de 
enfrentamiento en torno a la cuestión de la laicidad, las alusiones 
a la diversificación religiosa arreciaron: en 1887 Andrónico Cas-
tro afirmó, refiriéndose a la Constitución de 1853, que “en aque-
llos tiempos era católica la mayoría, que no lo es ahora”.33 Un 
año más tarde fue más lejos, al poner en duda que incluso “en 
aquellos tiempos” la sociedad fuese todavía católica en su mayor 
parte.34 En 1888, el proyecto de ley de matrimonio civil decía 
tomar en cuenta “el creciente aumento de inmigración europea” 
y que “muchos habitantes de la República, o no tienen en el país 
sacerdotes de la comunión a que pertenecen, para que bendigan 
su unión, o no profesan culto externo alguno, creyendo en Dios 
y adorándolo como autor de lo creado.35 En esa misma década, 
los dictámenes referidos a cuestiones religiosas del procurador 
Eduardo Costa hablan de la supuesta pérdida de las creencias 
y de una presunta crisis de la autoridad eclesiástica: en 1884 
decía constatar un “debilitamiento del sentimiento religioso” 
y una progresiva limitación del poder eclesiástico provocados 

31  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1883, p. 551.
32  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1874, p. 979.
33  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1887, p. 717.
34  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1888, pp. 166-171. 
35  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Senadores. Periodo 
legislativo año 1888, tomo I, p. 316.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1719

por “la acción irresistible del tiempo”. Costa consideraba no 
sólo “posible”, sino “mas bien probable”, que en el futuro “la 
mayoria de la Nacion llegára á no profesar el culto católico”.36 
En definitiva, como afirmaba la memoria ministerial de 1886, 
“[…]el pueblo argentino, [aun] sin la accion de los gobiernos y 
sin la formacion de asociaciones innovadoras, irá forzosamente á 
donde han ido las demás naciones de la tierra, cualquiera que sea 
el esfuerzo del Poder eclesiástico para impedir la consumacion 
de los hechos, que son una imposicion de la historia”. Por eso el 
gobierno consideraba preciso evitar “adelantarse á las épocas” y 
respetar “las leyes históricas que son las que dirijen el mundo”.37

A comienzos del siglo xx esas dudas devinieron en certezas. 
Numerosas voces en el parlamento argentino aludieron a los 
cambios, supuestamente irreversibles, que había comportado el 
proceso de secularización en curso durante los últimos decenios, 
entre ellos la privatización de la religión. En 1907 el diputado 
Antonio Piñero observó que

[…] en el sentido sociológico, los pueblos no pueden ser ya reli-
giosos de una manera uniforme. La religión es una cosa individual, 
que, como dice Renan, mira la conciencia de cada uno, que cada uno 
practica como puede y como quiere. La religión del estado ha sido 
reducida por el progreso á una engañosa formalidad. Actualmente, 
gracias a la civilización y á las prescripciones de nuestra carta funda-
mental misma, se puede y se debe ser argentino, como se puede ser 
alemán, inglés ó ruso, siendo [in]distintamente católico, protestante 
ó israelita ó sin tener ningún culto.

El “signo más característico e inequívoco del progreso mo-
derno”, agregó, era “la rapidez de las comunicaciones que ha 
transformado la humanidad en todas las zonas civilizadas del 

36  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884, p. 133.
37  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1886, p. xxvi.



1720	 Roberto Di Stefano

globo en un vasto torbellino que mezcla todos los focos de vida 
civilizada en un día, en una hora, hombres de todas las religiones 
y de todas las razas!”.38 Al año siguiente agregó que ya no había 
pueblos católicos o protestantes, “porque así es la civilización 
actual, porque las masas no son religiosas de una manera unifor-
me: no hay pueblos católicos ó protestantes, porque la religión 
es hoy una cosa individual, que mira a la conciencia de cada uno 
y que cada uno practica como quiere ó como puede”.39 En 1914 
el diputado socialista Nicolás Repetto adujo que el progreso de 
la ciencia y de la crítica científica había debilitado enormemente 
“el prestigio público de las religiones”, que tendían a

[…] transformarse cada vez más en una preocupación íntima, 
particular de la conciencia; y a medida que la ciencia progresa, el 
sentimiento religioso se esfuma, no diría para desaparecer completa-
mente, sino para transformarse en una cosa nueva. Y esa cosa nueva 
[…] es el sentimiento de la solidaridad humana, que va a reemplazar 
todas esas viejas preocupaciones que, no lo niego, han podido aliviar 
y hasta alegrar la vida de muchos hombres de espíritu débil y de 
corazón sensible.40

Como hemos dicho, año a año los diputados socialistas 
pedían la eliminación del presupuesto de culto aduciendo la 
diversidad religiosa de la sociedad argentina. En 1914 Alfredo 
Palacios dijo que el pueblo estaba “compuesto de hombres de 
diversas creencias y muchos de ninguna”, y para demostrarlo 
trajo a colación la caída de los matrimonios religiosos celebra-
dos en Buenos Aires en 1912, que habían sido sólo 4 813 de los 

38  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1906, p. 691.
39  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1908, p. 371.
40  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1913-1914, p. 356.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1721

10 310 que se habían concretado en el registro civil: “parece, 
pues, constatado que el pueblo se desvincula de la iglesia”.41 
Incluso el arzobispo de Buenos Aires admitía la disminución 
de los matrimonios religiosos, aunque la consideraba menos 
abrupta de lo que se decía.42 En 1916 Antonio de Tomaso afir-
mó que no era cierto que la sociedad seguía siendo católica: 
en el censo nacional de 1895 se habían tergiversado los datos 
partiendo del supuesto “de que todo habitante tiene religión y 
que todo aquel que no confiesa una religión determinada pro-
fesa el culto católico”. El resultado era que sólo 20 000 personas 
figuraban como no católicas, lo que a todas luces era erróneo. 
El último censo nacional, agregó, había renunciado a “averiguar 
ese estado del espíritu público en materia de religión”. El dato 
habría sido importante, “sobre todo después de la campaña 
que se había iniciado en el país, por obra nuestra, a favor de la 
separación de la iglesia del estado”. Si se lo había “pasado por 
alto”, había sido “deliberadamente”. De hecho, cada vez eran 
más numerosos los matrimonios civiles que no eran comple-
mentados con el sacramental, que en la ciudad de Buenos Aires 
rondaban apenas el 50 por ciento.43

religión, soberanía, democracia

La cuestión de la laicidad se vinculaba estrechamente a las dispu-
tas en torno al concepto de soberanía, cuestión relacionada a la 
vez con el problema del origen del poder, que los católicos –no 
sin ambigüedades e importantes excepciones– identificaban con 
Dios. La encíclica Inmortale Dei (1885), por ejemplo, afirma que

41  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1913-1914, p. 350.
42  Memoria de Relaciones Exteriores y Culto, p. 356.
43  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1916, pp. 3068-3069.



1722	 Roberto Di Stefano

[…] el poder público, en sí mismo considerado, no proviene sino de 
Dios. Sólo Dios es el verdadero y supremo Señor de las cosas. Todo 
lo existente ha de someterse y obedecer necesariamente a Dios. 
Hasta tal punto, que todos los que tienen el derecho de mandar, de 
ningún otro reciben este derecho si no es de Dios, Príncipe supremo 
de todos. “No hay autoridad sino por Dios”.44

Esa afirmación vinculaba la legitimidad del poder secular 
al respeto de la ley natural y divina, y en consecuencia su 
sujeción, en múltiples aspectos, a la autoridad de la Iglesia. 
Aunque la encíclica no lo dijera explícitamente, sugería que el 
gobierno de las almas y de las cosas “eternas” era más elevado, 
en términos de “excelencia y nobleza”, que el gobierno de las 
cosas meramente “temporales”. Si Iglesia y Estado eran “dos 
sociedades, dos poderes”, su relación era análoga a la que me-
diaba en el hombre entre el alma y el cuerpo, de modo que 
aunque “ambas potestades son soberanas en su género”, esos 
“géneros” no eran de igual jerarquía.45 Esa afirmación del 
origen divino del poder, a diferencia de cuanto ocurría con 
las monarquías absolutas de antiguo régimen, no liberaba al 
gobernante de la sujeción a otra autoridad humana, sino todo 
lo contrario: condicionaba su acción de gobierno, al imponerle 
el respeto de un derecho natural y divino del que la Iglesia era el 
único posible intérprete.

Esa postura acerca del origen del poder presentaba varios 
problemas. El primero es obvio: si el poder provenía de Dios no 
residía en el pueblo, como afirmaba el artículo 33 de la Cons-
titución, introducido a partir de la reforma de 1860. Aunque 
siguiendo la obra de ciertos autores –como el jesuita Francisco 
Suárez– pudiera razonarse que el poder, si bien provenía origi-
nalmente de Dios, de modo inmediato procedía del pueblo, la 

44  Carta Encíclica Immortale Dei, n. 2.
45  Menozzi, Chiesa e diritti umani.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1723

visión católica chocaba con la idea de la soberanía del pueblo 
tal como se la concebía desde el siglo xviii. Por otro lado, la 
postulada “soberanía espiritual” de la Iglesia contradecía la idea 
moderna de la unicidad de la soberanía y del Estado como su 
detentor exclusivo. En ese sentido, se trataba de la confrontación 
entre la idea de la soberanía única y la noción de una sobera-
nía doble que, desde la perspectiva de la primera, suponía un 
absurdo. Mientras la idea de la unicidad de la soberanía con-
ducía a una necesaria subordinación de la Iglesia dentro de un 
esquema galicano o bien, en línea de máxima, a la separación de 
ambas entidades dentro de un esquema liberal, la idea de la do-
ble soberanía comportaba una mera autonomía de lo temporal 
respecto de lo espiritual, según la cual, en caso de conflicto, los 
católicos debían “obedecer a Dios antes que a los hombres”.46

De allí que las alusiones al nexo entre religión y soberanía 
sean sumamente numerosas en la documentación de la épo-
ca. Los defensores de las prerrogativas del Estado suscribían 
afirmaciones como las de Carlos Juan Rodríguez al presentar 
el proyecto de ley de matrimonio civil en el Senado: “nuestra 
soberanía no es súbdita de nadie en la tierra; ella tiene su ori-
gen en el pueblo y el pueblo tiene este Sinaí para expresar su 
voluntad soberana, que sale en forma de leyes, para cumplirse 
dentro del territorio de la Nación, con toda la eficacia que ellas 
revisten!”.47 La alusión al monte Sinaí, que remite a la entrega 
de las tablas de la ley a Moisés, es interesante porque subraya 
el carácter supremo de la ley civil. Por su parte, los legisladores 
católicos, en su carácter de “representantes del pueblo”, debían  

46  Carta Encíclica Immortale Dei, n. 5. La famosa cita desde luego es evangé-
lica: Hechos 5, 29. Sobre el concepto de soberanía en el siglo xix puede verse 
Goldman, “Soberanía en Iberoamérica” y de la misma autora “Argentina/
Río de la Plata”.
47  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Senadores, Año 
1888, t. I, p. 325.



1724	 Roberto Di Stefano

hacer verdaderos malabares retóricos en las discusiones a que 
daba lugar esta cuestión en las cámaras. A diferencia de los 
publicistas, que manifestaban libremente sus ideas en la prensa 
periódica confesional, no podían cuestionar la soberanía popular 
sin socavar a la vez su propia legitimidad como miembros del 
Congreso. Ilustra los alcances de esa contradicción el hecho de 
que Manuel Pizarro, en 1888, terminara por caer en un absur-
do que sus colegas no le dejaron pasar: la soberanía sin dudas es 
única, dijo, pero se “bifurca”.48

Por otro lado, esa afirmación ultramontana ponía proble-
mas a la democracia, puesto que implicaba la desigualdad de 
derechos políticos y religiosos de católicos y no católicos. 
Al igual que en el caso de la soberanía, “clericales” y “libera-
les” concebían la democracia de manera muy diferente.49 Si 
bien compartían la idea tocquevilleana de que las “aspiraciones 
democráticas” iban in crescendo en todo el mundo –al menos en 
el “mundo civilizado”– y que la política debía adaptarse a ellas, 
a partir de allí prevalecían los desacuerdos. Para muchos católi-
cos la democracia consistía en ajustar la legislación –al menos la 
referida a la religión– a la idiosincrasia del “pueblo”, que en su 
opinión conservaba íntegra la fe católica. Imponerle a ese pueblo 
esencialmente católico –o católico en su abrumadora mayoría– 
una legislación “anticatólica” constituía un atentado contra la 
democracia. Así, en 1884 Pizarro denunció en el Senado los 

48  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Senadores, Año 
1888, t. II, p. 459: “De aquí resulta que siendo una la soberanía, se bifurque, 
diré así, en dos ramas, y que las dos procedan y deriven igualmente de Dios, 
aunque alguna haya sido establecida de una manera más directa y especial, 
como es la autoridad espiritual de la Iglesia, o de su Pontífice, representante en 
la tierra de la divinidad”.
49  Capellán de Miguel, “El concepto democracia”; Caetano, “La recon-
ceptualización política”; Palti, “Argentina/Río de la Plata”. Sobre las ideas 
políticas de los católicos durante el último tramo del periodo que analizamos 
véase Castro, “Los católicos argentinos”.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1725

ardides de una minoría que trataba de “imponerse á la voluntad 
soberana de la Nacion” y era por ende antidemocrática.50 Para el 
diputado Tristán Achával, la democracia implicaba proteger las 
creencias de la mayoría: “la fórmula democrática para determi-
nar la verdad y la justicia, es tener en cuenta la mayoría misma 
de los habitantes del pueblo”, de allí que “…es conveniente e 
indispensable, según la ley de la democracia, que el Estado tenga 
por verdad religiosa, las verdades religiosas de la comunidad que 
forma la mayoria”.

Frente a la verdadera “democracia” se erigía el Leviatán de 
la “estatocracia”, contra la cual Achával esgrimió argumentos 
que podrían haber suscrito los más acérrimos liberales. En su 
opinión, en efecto, la democracia era la defensa de los derechos 
individuales frente al poder despótico del Estado: “esta es una 
de las conquistas, de los principios modernos: el sagrado de 
los derechos individuales”. En el mundo pagano, argumentó, el 
ciudadano primaba sobre el hombre. “Pero viene al fin, lo que 
tenemos el derecho de llamar la nocion americana, y el hombre 
prima sobre el ciudadano[…]” Así, la religión católica debía de-
fenderse en nombre de “una de las conquistas de la democracia 
moderna”, que era “la garantía de los derechos individuales, 
contra el Estado, y contra todo poder que pretenda desconocer-
los”. El desarrollo de esa postura conducía a Achával a razona-
mientos sorprendentes: el Syllabus, en su opinión, era la garantía 
de “la libertad política de conciencia” del individuo, desde el 
momento en que implicaba un freno a la “estatocracia”. Es sig-
nificativo que en este caso la libertad de conciencia, reconocida 
como principio de la democracia, se esgrimiese en defensa de los 
derechos de los católicos frente al Estado “laicista”. Siguiendo 
esa línea argumentativa se llegó al extremo de afirmar que el 

50  Congreso Nacional, Diario de sesiones [de la Cámara de Senadores], sesion 
de 1884, pp. 912 y 921.



1726	 Roberto Di Stefano

respeto de la democracia exigía que todos los maestros de las 
escuelas estatales fuesen católicos.51

Para sus adversarios, en cambio, la democracia consistía en 
un régimen que resguardase los derechos de las minorías. De 
allí que algunos legisladores –podemos citar como ejemplo 
a Andrónico Castro– viesen en la “teocracia” ultramontana 
una amenaza a la “democracia”.52 Desde esta perspectiva, la 
desigualdad religiosa que prescribía la Constitución en su ar-
tículo segundo –el sostén del culto católico– era contraria a la 
democracia, al tiempo que le era favorable la libertad religiosa 
establecida en el artículo decimocuarto. Mientras los “católicos” 
consideraban que ese artículo obligaba a la mera “tolerancia” de 
los “cultos disidentes”, y en tal sentido era perfectamente demo-
crático, sus adversarios concebían la democracia como defensa 
de la libertad de conciencia individual. De allí que en 1884 el 
procurador de la nación Eduardo Costa observase que una 
religión de Estado era incompatible con la democracia.53 La 
frecuente denuncia de que quienes profesaban otros cultos –o 
no profesaban ninguno– tenían que financiar con sus impuestos 
a la Iglesia católica nacía de esta concepción liberal de la demo-
cracia. Así, por ejemplo, en 1916 el diputado socialista Antonio 
de Tomaso, en línea con esa tradición argumentativa que hundía 
sus raíces en el profundo siglo xix, lamentó por enésima vez que 
por medio del presupuesto de culto se cometiese la injusticia de 
obligar a quienes profesaban otros cultos y a los no creyentes a 
financiar a la Iglesia. El fundamento de esa denuncia no era sino 
la postura liberal del respeto de las minorías: “bastaría [para 

51  Véase el larguísimo discurso de Achával en la Cámara de Diputados en 
Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1883, 
especialmente pp. 605-606, 608, 610, 612, 614 y 617.
52  Sobre la oposición entre ultramontanismo/teocracia y democracia véase 
la intervención de Andrónico Castro en Diario de sesiones de la Cámara de 
Diputados, Año 1887, p. 723.
53  Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884, p. 135.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1727

que se justificase la eliminación del presupuesto de culto] que 
hubiera un solo hombre en el país que no practicara ni sintiera 
ni diera ningún valor al culto católico”.54

La democracia de los “liberales” implicaba el respeto de 
una diversidad religiosa que algunos consideraban un dato del 
presente y otros una promesa futura, que unos creían un deber 
resguardar y otros consideraban necesario estimular. Al igual 
que en el caso de la laicidad, el problema de la democracia se 
relacionaba con maneras diferentes de concebir el acto de le-
gislar: mientras para los “católicos” las leyes debían inspirarse 
en la supuesta homogeneidad católica de los argentinos, para 
algunos “liberales” las leyes permitirían moldear la sociedad 
futura. Como en la fórmula alberdiana de la república posible y 
la república verdadera, la democracia era una realidad en cons-
trucción que alcanzaría su perfección en el futuro. Así, para el 
diputado Antonio Piñero, en 1908, el Congreso debía legislar 
con vistas a “las necesidades del crecimiento de los pueblos” e 
incidir mediante las leyes en la “intensa elaboración de donde 
surgirá el ciudadano argentino de la democracia del siglo xx”.55

epílogo

Los hombres que gobernaron la Argentina entre su unificación 
en 1862 y el fin del orden conservador en 1916 compartieron una 
viva consciencia de que el país y el mundo estaban transitando 
por cambios profundos en el orden religioso. Muchos de ellos 
abrigaban, además, la certeza de un futuro caracterizado por la 
consagración de formas más perfectas de participación ciudada-
na en la vida política –la democratización– y por una creciente 
pérdida de peso de las tradiciones, marginadas por el progreso 

54  Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 
1916, p. 3.075.
55  Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1908, pp. 370-371.



1728	 Roberto Di Stefano

de la ciencia y por el debilitamiento de las “religiones positi-
vas”. Otros identificaron en el catolicismo un rasgo esencial de 
la identidad argentina y vieron en los modestos avances de un 
mínimo programa de laicización del Estado –las “leyes laicas” de 
la década de 1880– un plan urdido por una minoría para intentar 
descatolizar al país. La ambigua fórmula constitucional de 1853, 
que aunaba el “sostén del culto católico” y el patronato nacional 
a una irrestricta libertad religiosa, podía ser utilizada por unos y 
otros, poniendo el acento en uno u otro artículo del texto.

Es muy difícil catalogar a esos hombres como “liberales” y 
como “católicos”, como a menudo se ha hecho.56 En un país en 
el que la religión en raras ocasiones se transformó en un clivaje 
político y en el que los católicos militaban en todos los partidos, 
esas identidades en muchos casos no fueron muy claras, y cuan-
do lo fueron no lograron gran influjo en el orden político. Fue 
en la década de 1880, en el contexto de los debates en torno a las 
“leyes laicas”, cuando la cuestión religiosa dividió a esas élites 
en dos “partidos” que midieron fuerzas en las calles y en las cá-
maras. Pero dejando de lado a los contados adalides de ambas 
posturas, el grueso de los legisladores se limitó a escuchar los 
discursos y a dar su voto a favor de una u otra postura. La direc-
ción hacia la que se dirigió el resultado de esas votaciones fue la 
de una moderada laicidad que dotó al Estado de los instrumen-
tos mínimos para gobernar un país en rápido crecimiento, que 
recibía año a año crecientes flujos inmigratorios provenientes de 
Europa. La para muchos anhelada, para otros temida y tantas 
veces declamada separación de la Iglesia y el Estado fue en la 
Argentina el futuro que nunca llegó.

La caja de herramientas conceptuales con que esos hombres 
intentaron interpretar los tiempos que vivían y los futuros que 
esperaban incluía vocablos como secularización, laico, demo-
cracia, soberanía, ultramontanismo, teocracia, liberalismo, 

56  Auza, Católicos y liberales.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1729

progreso, civilización, entre muchos otros. Según hemos visto, 
la cuestión religiosa dotó de marcadas diferencias a los con-
tenidos de algunos de esos conceptos. “Secularización” fue el 
nombre que dieron a las tímidas políticas públicas tendentes 
a absorber ciertas funciones e instituciones otrora controladas 
por la Iglesia, combinado con el uso del adjetivo “laico” para 
calificar aquello que quedaba libre de la intervención eclesiástica. 
Esas políticas fueron juzgadas de diferente manera: mientras 
unos las consideraron un ajuste institucional necesario para 
modernizar al país y adecuarlo a la marcha inexorable de la his-
toria y a una enigmática ley del progreso –asimilada a veces a 
las leyes de la naturaleza y del decurso de la humanidad, no sin 
connotaciones biologicistas–, quienes defendieron las posturas 
eclesiásticas las juzgaron obra de gobiernos impíos controlados 
por minorías extranjerizantes. Una minoría “antidemocrática”, 
que se arrogaba el monopólico ejercicio de la soberanía del 
pueblo, intentaba imponerle su voluntad a la mayoría católica.

Los conceptos de soberanía y de democracia se vieron involu-
crados en esos debates. Desde el punto de vista de los “liberales”, 
la Iglesia no podía ser soberana, porque reconocerle tal carácter 
habría implicado aceptar la existencia de dos soberanías, lo que 
constituía a sus ojos un absurdo. Ni siquiera cuando se afirmase 
la naturaleza “espiritual” de esa supuesta soberanía eclesiástica, 
como hacían los “clericales”. Éstos se vieron frente a la necesi-
dad de evitar, al menos en sede parlamentaria, afirmaciones que 
pudieran juzgarse contrarias al texto constitucional –que decla-
raba el origen popular de la soberanía, es decir, su unicidad– y 
defender a la vez la postura ultramontana de la soberanía espi-
ritual de la Iglesia. La expresión más clara de esa contradicción 
probablemente sea la afirmación de Manuel Pizarro de que la 
soberanía es única, pero se bifurca. De allí la escasez de mencio-
nes, en los debates parlamentarios, de la idea del origen divino 
de todo poder. Los variados contenidos de los conceptos, como 
se sabe, no siempre escapan a los condicionamientos políticos. 



1730	 Roberto Di Stefano

Esa idea del origen divino del poder, con todo, era bastante 
novedosa: no era ya el principio de las monarquías absolutas 
que reclamaban total independencia respecto de cualquier otro 
poder humano, sino una noción que restringía los márgenes de 
maniobra de los gobernantes al vincular su legitimidad al respeto 
del derecho natural y divino, del que la Iglesia se autoproclama-
ba única intérprete.

El significado del concepto de democracia también fue muy 
diferente entre ultramontanos y “liberales”. Para los primeros 
significaba el respeto por la voluntad de la mayoría del país, 
presuntamente fiel a la fe y a las tradiciones católicas. Para los se-
gundos, se trataba de garantizar el respeto de las minorías, fueran 
“disidentes” o no pertenecientes a ninguna confesión religiosa. 
Por eso quienes rechazaban las posturas de los “clericales” solían 
ver en el ultramontanismo una amenaza para la democracia, que 
en materia religiosa representaba lo opuesto a la “teocracia”. La 
democracia era para ellos una obra en construcción, una aspira-
ción que alcanzaría su realización en el futuro. La historia con-
ducía a la separación de lo temporal y lo espiritual, y por ende a 
la de la Iglesia y el Estado, pero también a una progresiva pérdida 
de la capacidad normativa de las “religiones positivas” y a un de-
bilitamiento del poder eclesiástico. La “teocracia ultramontana”, 
en ese sentido, era el resabio de un pasado que ineluctablemente 
sería superado por las solas leyes de la historia. La democracia, 
en esa acepción tocquevilleana del término, era un fenómeno 
que emanaba de la sociedad misma –las “aspiraciones democrá-
ticas”– y al que debía ajustarse progresivamente toda legislación. 
Es esa interpretación del concepto la que sostienen funcionarios 
como Eduardo Costa en su calidad de procurador en la década 
de 1880, algunos legisladores anticlericales –como Andrónico 
Castro– y los diputados socialistas que a comienzos del siglo xx 
reclamaron adecuar las leyes a un proceso de emancipación so-
cial respecto de la religión que se encontraba en marcha y que 
advertían en la caída de los casamientos religiosos.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1731

En las postrimerías del orden conservador, las frecuentes 
denuncias en sede parlamentaria de la inadecuación de la le-
gislación a esos cambios, las embestidas contra el presupuesto 
de culto y la reiterada manifestación del anhelo de separa-
ción de la Iglesia y el Estado se dieron de bruces contra la reali-
dad del “pacto laico”: el tácito modus vivendi que establecieron 
a partir de 1890 quienes llevaban en última instancia las riendas 
de la política del Estado y las jerarquías eclesiásticas. Julio 
Argentino Roca, que durante su primera presidencia (1880-
1886) había promovido las “leyes laicas” y había expulsado al 
nuncio por intervenir en la política interna del país, en su se-
gundo mandato (1898-1904) restableció las relaciones oficiales 
con la Santa Sede. Durante su gobierno, además, naufragó un 
proyecto de ley de divorcio en la Cámara de Diputados (1902) 
y en 1904, para conmemorar los acuerdos fronterizos que ha-
bían evitado una guerra entre Argentina y Chile, se erigió en la 
cordillera de los Andes, en el paso de Uspallata, el monumento 
al Cristo Redentor.

Las memorias anuales del Departamento de Culto, que desde 
1899 había pasado –significativamente– al ámbito del Ministerio 
de Relaciones Exteriores, abandonaron en esos años el tono 
controversial que habían asumido en las décadas de 1870 y 
1880 para adoptar otro más bien rutinario, formalista, lacónico. 
Desaparecieron de ellas las alusiones, otrora habituales, a la su-
puesta marcha de la historia hacia la separación de lo temporal y 
lo espiritual, a la presunta amenaza ultramontana a la soberanía 
nacional y a la contradicción entre teocracia y democracia. A 
partir de la primera Guerra Mundial, bajo el influjo de las trans-
formaciones políticas e ideológicas que la catástrofe auspició, o 
al menos aceleró, la sociedad argentina asistió a una expansión 
de la influencia eclesiástica sobre la vida pública, al estrecha-
miento de las relaciones Iglesia-Estado y a renovadas disputas 
en torno al significado de conceptos clave como laicidad, nación 
y democracia.



1732	 Roberto Di Stefano

referencias

Fuentes primarias

Carta Encíclica Immortale Dei del sumo pontífice León XIII sobre la constitu-
ción cristiana del Estado, http://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encycli-
cals/documents/hf_l-xiii_enc_01111885_immortale-dei.html. Consultado el 
24 de noviembre de 2020.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1868, 
Buenos Aires, Imprenta del Porvenir, 1876.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1869, 
Buenos Aires, Imprenta del Siglo (y de “La Verdad”), 1874.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1874, 
Buenos Aires, Imprenta Especial para Obras, de Pablo E. Coni, 1875.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1876, 
tomo primero, Buenos Aires, Imprenta y Librerias de Mayo, 1877.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1883, 
tomo primero, Buenos Aires, Imprenta de la Universidad, 1884.

Congreso Nacional, Diario de sesiones [de la Cámara de Senadores], sesion de 
1884, Buenos Aires, Imprenta y Litografía La Tribuna Nacional,1884.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, año 1884, 
tomo segundo, Buenos Aires, Imp. y Encuad. de Stiller & Laass, 1885.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1887, 
tomo segundo, Buenos Aires, Imprenta de la Universidad, 1888.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1888, 
tomo segundo, Buenos Aires, Imprenta de Sud-América, 1889.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Senadores. Periodo 
legislativo año 1888, tomo I, Buenos Aires, Imprenta y Encuadernación de la 
H. Cámara de Diputados, s/f.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Senadores, Año 1888, 
tomo II, Buenos Aires, Imprenta y Encuadernación de la H. Cámara de Dipu
tados, s/f.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1733

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1906, 
t. II, Buenos Aires, Talleres Gráficos de la Penitenciaría Nacional, 1907.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1908, 
t. I, Buenos Aires, Imprenta y Encuadernación de la H. Cámara de Diputados, 
1908.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1913-
1914, t. IV, Buenos Aires, Talleres Gráficos de L. J. Rosso & Cía, 1914.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1914, 
t. VI, Buenos Aires, Talleres Gráficos de L. J. Rosso & Cía, 1914.

Congreso Nacional, Diario de sesiones de la Cámara de Diputados, Año 1916, 
t. IV, Buenos Aires, Talleres Gráficos de L. J. Rosso & Cía, 1917.

Memoria presentada por el ministro de Estado en el Departamento de Justicia, 
Culto e Instrucción Pública al Congreso Nacional de 1865, Buenos Aires, Taller 
Tipográfico de la Penitenciaría Nacional, 1900.

Memoria presentada por el ministro de Estado en el Departamento de Justicia, 
Culto e Instruccion Pública al Congreso Nacional en 1867, Buenos Aires, 
Imprenta del Comercio del Plata, 1867.

Memoria del Ministerio de Justicia, Culto é Instrucción Pública 1871, Buenos 
Aires, Imprenta de La Tribuna, 1871.

Memoria presentada al Congreso Nacional de 1881 por el ministro de Justicia, 
Culto e Instruccion pública Doctor D. Manuel D. Pizarro, Buenos Aires, Im-
prenta de la Penitenciaría, 1881.

Memoria presentada al Congreso Nacional de 1884 por el ministro de Justicia, 
Culto e Instrucción pública Doctor Don Eduardo Wilde, t. I-Texto, Buenos 
Aires, Imprenta de La Tribuna Nacional, 1884.

Memoria presentada al Congreso Nacional de 1886 por el ministro de Justicia, 
Culto é Instrucción Pública Dr. D. Eduardo Wilde, t. I, Buenos Aires, Taller 
Tipográfico de la Penitenciaría, 1886.

Memoria de Relaciones Exteriores y Culto presentada al Honorable Congreso 
Nacional correspondiente al año 1912-1913, Buenos Aires, Talleres Gráficos 
de Selin Suárez, 1913.



1734	 Roberto Di Stefano

Fuentes secundarias

Alberdi, Juan Bautista, Bases y puntos de partida para la organización política 
de la República Argentina, prólogo de Matías Farías, Buenos Aires, Bibliote-
ca del Congreso de la Nación, 2017.

Auza, Néstor, Católicos y liberales en la generación del ochenta, Buenos Aires, 
Ediciones Culturales Argentinas, 1975.

Baubérot, Jean, “La laïcité comme pacte laïque”, en Baudouin y Portier 
(eds.), 2001, pp. 39-50. URL: http://books.openedition.org/pur/24713.

Baubérot, Jean, “Secularisation, laïcité, laïcisation”, en Empan, 2: 90 (2013), 
pp. 31-38.

Baudouin, Jean y Philpipe Portier (eds.), La laïcité, une valeur d’au-
jourd’hui?, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2001. URL: http://
books.openedition.org/pur/24713.

Caetano, Gerardo, “La reconceptualización política de la voz ‘democracia’ 
en Iberoamérica antes y después de las independencias”, en Crítica Contem-
poránea. Revista de Teoría Política, 1 (2011), pp. 93-114.

Capellán de Miguel, Gonzalo, “El concepto democracia: momentos, 
significados e imágenes en la ‘larga duración’ (una propuesta para repensar 
la historia conceptual en el mundo iberoamericano”, en Ariadna Histórica. 
Lenguajes, conceptos, metáforas, 7 (2018), pp. 101-146.

Castro, Martín Omar, “Los católicos argentinos ante la cuestión electoral y 
la democracia entre el otoño del orden conservador y los inicios de la ‘repúbli-
ca verdadera’, 1900-1919”, en Nuevo Mundo Mundos Nuevos [en línea]. 
Consultado el 13 noviembre de 2020. URL: http://journals.openedition.org/
nuevomundo/68888.

Di Stefano, Roberto, “La excepción argentina. Construcción del Estado 
y de la Iglesia en el siglo xix”, en Procesos. Revista Ecuatoriana de Historia, 
40 (jul.-dic. 2014), pp. 91-114.

Di Stefano, Roberto, “El pacto laico argentino” [en línea], en PolHis. Boletín 
Bibliográfico Electrónico del Programa Buenos Aires de Historia Política, 
8 (2012), pp. 80-89.

Di Stefano, Roberto y Loris Zanatta, Historia de la Iglesia argentina. Desde 
la Conquista hasta fines del siglo xx, Buenos Aires, Grijalbo-Mondadori, 2000.



	 LAS REPRESENTACIONES DEL CAMBIO RELIGIOSO� 1735

Goldman, Noemí, “Argentina/Río de la Plata”, en Goldman (ed.), 2014, 
pp. 43-57.

Goldman, Noemí, “Soberanía en Iberoamérica. Dimensiones y dilemas de 
un concepto político fundamental, 1770-1870”, en Goldman (ed.), 2014, 
pp. 15-41.

Goldman, Noemí (ed.), Soberanía, tomo II del Diccionario político y social del 
mundo iberoamericano. Conceptos políticos fundamentales, dirigido por Javier 
Fernández Sebastián, Madrid, Universidad del País Vasco, 2014.

Hervieu-Léger, Danièle, La religión, hilo de memoria, Barcelona, Herder, 
2005.

Koselleck, Reinhart, Futuro pasado, Barcelona, Paidós, 1993.

Mallimaci, Fortunato, El mito de la Argentina laica. Catolicismo, política y 
Estado, Buenos Aires, Capital Intelectual, 2015.

Menozzi, Daniele, Chiesa e diritti umani. Legge naturale e modernità politica 
dalla Rivoluzione francese ai nostri giorni, Bolonia, Il Mulino, 2012.

Palti, Elías, “Argentina/Río de la Plata”, en Javier Fernández Sebastián 
(dir.), Diccionario político y social del mundo iberoamericano. Conceptos polí-
ticos fundamentales, 1770-1870, tomo 2: Democracia, Madrid, Universidad del 
País Vasco, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2014, pp. 41-52.


