MORAL Y VIRTUD,
SENDEROS QUE SE BIFURCAN.
VIRREINATO DE NUEVA GRANADA
1770-1808

Francisco A. Ortega
Universidad Nacional de Colombia

Las siguientes paginas estan dedicadas a comprender la
trayectoria del concepto socio politico de moral a finales
del siglo xvrr en el virreinato de la Nueva Granada. El articulo
examina tres nicleos conceptuales de la moral que fungieron
como nudos de sentido a partir de los cuales se identificé lo que
resultaba lesivo al orden, se concibié la cohesién, se definieron
los contornos de la legitimidad y se orienté6 la conducta de los
vasallos. El caricter transversal y medular —aunque difuso—de la
moral en la monarquia indiana hace dificil su estudio. No es s6lo
una cuestion de desentrafiar sus fundamentos filoséficos sino de
pensarla como el denso entramado conceptual a partir del cual
se desplegd su vocacién normativa. A lo largo del articulo abor-
daré las reflexiones teoldgicas en la medida en que pesaron en la
construccion del ordenamiento teolégico-politico, pero centraré
mi atencidn en el estrato intermedio que ligé los gobiernos civil
y eclesidstico al vincular el pecado y el delito, la jurisdiccién y la
costumbre, el vasallo y el creyente, la virtud y la moral.

Fecha de recepcion: 14 de mayo de 2021
Fecha de aceptacién: 14 de junio de 2023

HMex, Lxx1v: 4, 2025 1597



1598 FRANCISCO A. ORTEGA

Aunque el articulo parte del siglo xv1 se centra en los dlti-
mos 50 afios del virreinato, en la antesala de la crisis politica
que resulté en la implosién de la monarquia y la creacion de
una republica catélica, cuando el basamento normativo sufrié
transformaciones importantes y dio paso a una sutil diferencia-
cién entre moral y virtud. Esas transformaciones, junto con las
dislocaciones sufridas durante las revoluciones politicas de la
Independencia, entre ellas la eclosién de la soberania popular,
y el naciente compromiso con la via republicana, instituyeron
el conflictivo escenario para el desarrollo de la vida politica
posterior.

TRES NUCLEOS DE SENTIDO

Para comprender el alcance de la moral durante el periodo mo-
narquico hay que remontarse al siglo xv1, periodo marcado por
la expulsién de los moriscos, la incorporacion de los territorios
americanos a la Corona, la disputa contra los reformistas y el
Concilio de Trento (1545-1563). Estos procesos ayudan a en-
tender algunos rasgos de la monarquia, tales como el peso del
catolicismo, el cardcter militante de la moral, en particular contra
las llamadas desviaciones cristianas, las cuales descalificaba como
heréticas e impias, y, finalmente, la constitucién de la teologia
moral como ciencia independiente, lo que “implic6 un problema
ecuménico de primer orden”.! Buena parte de las discusiones en
el Concilio de Trento se dedicaron a la fides et mores, sintagma
generalmente traducido como “fe y moral” pero que, como
aclara John O’Malley, resulta mas apropiado como “doctrina y
conducta publica”.? Para entonces el vocablo formaba parte de
una tradicién humanista selecta y se consolid6 como un término

! HARING, “Moral”, pp. 1257-1258.

2 O’MALLEY, Trent, p. 22. PARDO MOLERO, “Gobernar segin la virtud”, p. 15.
Aunque el Diccionario castellano de palabras juridicas de Rafael Altamira no
incluye la voz “moral”, en varios pasajes vuelve sobre la “base moral que se



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1599

técnico de las élites intelectuales para la direccién y administra-
cién de la conducta social.

Una rdpida mirada a los diccionarios del periodo constata la
lenta integracion del vocablo a la cultura pablica mas amplia y
su progresiva expansion y diversificacion. Sus primeros registros
—en el Vocabulario espariol-latino (1494) de Nebrija—lo vinculan
ala etimologia latina (moralis, costumbre) y griega (ethicus, filo-
sofia) dela tradicion letrada humanista. Ms interesante, en 1609
Sebastidn de Covarrubias ain no le habia asignado una entrada
propia en el esoro, aunque bajo la definicidn de ética se lee: “una
parte de la Filosofia, perteneciénte a las costumbres, que por otro
nombre llamamos Filosofia moral”.> Igualmente en diversas
partes del Tesoro aparece la voz moral para aludir a la “ensefian-
za” de una fibula, alegoria o historia, una de sus acepciones con
mayor durabilidad. Poco mds de un siglo después el Diccionario
de Autoridades incorpord el lema como la “Facultad que tra-
ta de las acciones humanas, en orden a lo licito o ilicito de ellas.
Moralis facultas, scientia”. Y, adicionalmente, “lo que pertenece
a las buenas costumbres, o a las acciones humanas, en orden a
lo licito, o ilicito de ellas. Moralis”* Moralidad, por su parte,
aparece como “Doctrina o ensefianza perteneciente a las buenas
costumbres y arreglamiento de la vida. Latin. Documentum
morale, vel sententia”. Para comienzos del siglo x1x, la voz moral
habia adquirido visibilidad en la cultura politica de la monarquia
y se habia vuelto imprescindible para la gobernanza civil, aun
cuando su uso no trascendia mds all de las clases letradas.

Tres nucleos de sentidos saltan a la vista en esta primera ins-
peccion: la doctrina concerniente al arreglamiento de la vida; el

encuentra latente en muchas de las leyes indianas”, p. 237. Véase la voz “In-
terpretacion”.

3 “Etica”, COVARRUBIAS, Tesoro de la lengna. Covarrubias incluye “Moral”
para definir el drbol de las moras.

* Diccionario de Autoridades (Madrid, por los Herederos de Francisco del
Hierro, 1734).



1600 FRANCISCO A. ORTEGA

recto juicio y la moral como empresa pedagdgica; y las costum-
bres, habitos y valores que configuran un orden social legitimo.
Estos tres ntcleos de sentido permanecieron en las fuentes hasta
finales del siglo x1x. En lo que sigue considero cada uno de
los nticleos de sentido por aparte, identificando la centralidad
del término para la experiencia colectiva, la continuidad de un
corpus doctrinario y los cambios significativos en su realiza-
cién social durante el periodo monarquico. Esos tres nucleos
son elaborados de manera diferenciada —aunque interconecta-
dos—por diversos saberes y géneros discursivos, principalmente
la teologia y la filosofia moral, la pragmatica moral y el derecho.

PRIMER NUCLEO DE SENTIDO

El primer nucleo de sentido se referia al conjunto de principios
que son fundamentales para llevar una vida recta. Esos funda-
mentos normativos estaban inscritos, de manera objetiva, en la
racionalidad que estructuraba y le daba sentido al orden natural,
a cuyo nucleo esencial Francisco Sudrez le dio el estatuto de ley
natural, prima praecepta, complemento de la verdad revelada
y fundamento de la legislacién humana, secunda praecepta.® Para
finales del siglo xv1 ya existia un corpus doctrinal que establecié
los supuestos y los procedimientos para la interpretacion de la ley
natural, cuya exégesis se le delegé a tedlogos calificados con la
intencién de armonizarla con el evangelio y la eclesiologfa.

La teologia y la filosoffa moral ofrecieron un lenguaje flexible
y universalista que se aplicaba de manera casuistica, combinando
los principios morales con los particularismos jurisdiccionales y
ofreciendo férmulas para su implementacién cotidiana.® A pesar
del caricter técnico de la literatura neoescoldstica, su vocacién

5> SUAREZ, De Legibus, t. 11, pp. 5-16, 54-253. BunGe y Fuchs, The Concept
of Law.

¢ DEcock y BIRR, Recht und Moral, pp.23-31. El probabilismo, que dominé
buena parte de la teologia moral del siglo xvi1, introdujo la legitimidad de



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1601

practica le permitié abordar toda suerte de temas, desde la na-
turaleza de la conciencia, la observancia de los sacramentos, la
naturaleza y los tipos de pecados, el fundamento de las leyes
positivas, las instituciones y las costumbres, y las conductas
delictivas. Es posible decir que no habia materia prictica que se
escapara a sus consideraciones y el concepto aglutinador fue
el del gobierno de las almas.” Para el caso americano la teologia
desarroll6 adicionalmente una rica reflexién moral sobre la
conquista y la evangelizacién que resulté decisiva tanto para de-
finir la especificidad del indio (de su evangelizacién, naturaleza
e historia) como para implementar un gobierno orientado a la
“salvacién” de los americanos.®

A lo largo del periodo la ciencia moral perme la vida social
y politica neogranadina.’ La produccién de la literatura mo-
ral estuvo sometida a la orientacién de los sinodos diocesanos y
concilios provinciales. En la Nueva Granada se llevaron a cabo
dos concilios provinciales (1625 y 1774), ambos subsidiarios
de los concilios limense y mexicano (1582 y 1585 respectiva-
mente), todos anclados en las directrices emanadas del Concilio
de Trento.!® En los colegios, seminarios y universidades de
la monarquia el estudio de la moral se ofertaba en la facultad
de cdnones, leyes y teologia, con citedras especializadas sobre
Dogmatica, Teologia Moral, Sagrada Escritura, Casuistica y De-
recho Candnico, en las que se comentaba la Suma de Tomads de
Aquino.!! El curso de estudios duraba entre cuatro y diez afos,
al término de los cuales los candidatos —entre ellos el prelado

diversas interpretaciones en tanto ellas fueran probables. MARTEL PAREDEs,
La filosofia moral.

7" A modo de ejemplo, refiero el lector a la muy popular Suma moral de Ber-
nardo Pacheco de 1751. Véase DEcock y BIrr, Recht und Moral, pp. 92-93.
8 Véase PAGDEN, The Fall of Natural Man.

® HERrzOG, “Colonial Law”, pp. 105-127.

1 FORERO, “Sinodos y concilios en Colombia”, pp. 69-85.

11 PiNiLLA MONROY, Historia de la catedra de Teologia, pp. 26-27; REY Fajar-
DO, La enserianza de la filosofia y Catedraticos jesuitas, pp. 14-16.



1602 FRANCISCO A. ORTEGA

destinado a las parroquias americanas— recibian el grado y las
6rdenes sagradas. La experticia moral estaba en manos de repu-
tados tedlogos y filésofos y, a nivel local, de los parrocos que
segufan los lineamientos de los primeros.

La condicién subsidiaria del derecho positivo explica la im-
portancia de la teologia moral. Victor Tau Anzodtegui advirtié
hace ya casi dos décadas que la ley, la religion y la costumbre
constitufan el entramado normativo que ordenaba la sociedad
indiana. Y aunque sus cauces intelectuales estaban suficiente-
mente diferenciados, ninguno de los tres constituia un orden
auténomo.!? Aun para los ilustrados, como Gaspar Melchor
Jovellanos, la teologia moral y el derecho natural “forman una
sola ciencia, reducida a ensefar los deberes del hombre moral
hacia Dios, hacia si mismo y hacia su préjimo”.* Los te6logos
morales se interesaron en el derecho debido a que “la rectitud
de las conciencias estd en la observancia de las leyes”.'* El papel
central de la ciencia licita en la vida civil emanaba de la centrali-
dad del gobierno de justicia y enriquecia el caricter jurisdiccio-
nal y la estructura plural de la Monarquia. La legislacion indiana
conminaba a las autoridades civiles a que castigaran los “pecados
publicos” y a que “provean lo que convenga, para que cesen las
ofensas de Dios, escindalo, y mal exemplo de las Republicas”.!®
Las autoridades civiles y eclesidsticas se concebian como parte
de una institucionalidad orientada a lograr unos mismos fines.
En la medida en que la moral estaba en el centro de la vida

12 Tau ANzoAtEGUI, “Ordenes normativos”, p. 284, HErzoG, “Colonial
Law™.

13 “Jovellanos a Antonio Fernindez de Prado”, Gijén, 17 de diciembre de
1795, en CoroNas GONZALEZ, Jovellanos y la Universidad, p. 159.

4 SuArez, De Legibus, Prélogo, p. 3. DEcock, “La moral ilumina al derecho
comun”, pp. 515-516.

15 Libro III, Titulo 3, Ley 26 de Recopilacion de Leyes de los Reynos de las
Indias, p. 551. La ley es incorporada a las “Instrucciones del Virrey Amar y
Borbén” de 1802. Véase Posapa, E1 20 de julio, p. 100.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1603

colectiva, la legitimidad del gobierno “tenia menos que ver con
su origen [mondrquico, republicano o aristocritico] que con su
finalidad [el gobierno conducente a la vida recta]”.!® La trans-
gresion del orden social daba pie a las penas estipuladas en la
legislacion candnica y positiva y, mas dramdtico, al escindalo,
término del periodo que, en palabras de German Colmenares,
“poseia la virtualidad de convertir en hechos sociales conductas
privadas, aun las mas intimas”."”

Los fundamentos teoldgicos de la moral no estaban disponi-
bles parala disputa ptiblica (mds alld de los debates protagoniza-
dos por tedlogos cualificados entre, por ejemplo, probabilistas
y rigoristas), lo que explica que al examinar la documentacién
relativa a la administracién virreinal —legislacion, relaciones,
causas, informes, representaciones, denuncias, etc.— los términos
moral/inmoral aparecen con poca frecuencia durante los prime-
ros dos siglos y medio, ya bien sea para calificar las creencias,
objetivos o conductas de los actores. En la abundante docu-
mentacion sobre el levantamiento comunero (Socorro, 1781), ni
las autoridades virreinales, ni el regente visitador Gutiérrez de
Pifieres, ni los comuneros usaron el término para describir su
posicion o descalificar la antag6nica. S6lo el capuchino Joaquin
de Finestrad, quien predicé en la regién durante los meses si-
guientes, usé el término con alguna frecuencia para insistir en la
calidad degradada del pueblo y la obligacion del vasallo de acatar
la ley. Esto no quiere decir que las creencias o acciones de los
diversos grupos sociales estuvieron en conformidad con los pre-
ceptos morales; al contrario, como demuestran los innumerables
procesos contra los caciques andinos, el desafio de la norma
moral formd parte de la vida social en el virreinato.'® Cuando
aparece el término entre el ptblico no especializado lo hace en

16 PARDO MOLERO, “Gobernar segin la virtud”, p. 9.
17 CoLMENARES, “La ley y el orden social”, pp. 3-19.
18 MuRNoz, Costumbres en disputa.



1604 FRANCISCO A. ORTEGA

su sentido habitual de leccién o aprendizaje como, por ejemplo,
sefiala fray Pedro Simén en el prélogo a su Noticias bistoriales,
que “la historia[...] es espejo de la vida y una filosofia moral que
nos pone delante los ojos las vidas de los hombres y nos ensefa

que tomemos ejemplo de aquellas cosas que nos pueden ser

provechosas y doctrinales [...]".1°

SEGUNDO NUCLEO DE SENTIDO

El segundo sentido se refiere a la facultad de todo hombre
para discernir lo licito y ejercitar el “juicio natural de la ver-
dadera razén”.%° La realizacion de esa facultad requeria, segun
Aquino, que “la voluntad del hombre [actuara] segin el orden
de la razdn [de tal manera que] el objeto de la filosofia moral es
la operacién humana ordenada a un fin, o también el hombre
en cuanto que actia voluntariamente en razén de un fin”.2! Era
una facultad disponible a todos los hombres. En su Historia

19 StMON, Noticias, p. viil.

20 SuARrEzZ, De Legibus, Libro I: 4, p. 74. Igualmente, “¢Si la ley es acto de
entendimiento o de voluntad, y cuil sea é1?” (Libro I: 5, pp. 85-104), y “Si
la Ley natural es la misma razdn recta natural?” (Libro II: 5, pp. 54-67 y 85-
103). La neoescolastica estableci6 la distincidn entre accidentes y substancia.
La diferencia entre un hombre y una mujer era de substancia, lo que daba a
entender que las mujeres tenfan mayor dificultad para discernir entre el bien
y el mal. Por otra parte, la condicién social (incluidas étnicas o raciales) era de
orden accidental y su impacto no resultaba claro sobre las facultades de discer-
nimiento. A partir del siglo xv se escribe constantemente sobre la naturaleza y
el temperamento de los judios —y posteriormente, sobre la de los indigenas
y de los africanos— hasta el punto de que el principio universalista del principio
moral queda seriamente cuestionado. En todo caso, el principio se mantiene
vigente. VILLANUEVA Y ASTENGO lo retoma en su Catzecismo del Estado (1793):
“no es necesaria la Fe para el ejercicio de algunas virtudes morales que se or-
denan al orden politico. Tales son por ejemplo la piedad humana, la justicia, la
obediencia”, p. 31. Véase Pack, “Suarez and the Natural Law”, pp. 280-282.
21 AQuiNo, “Exposicién sobre los diez libros Eticos a Nicémaco”, p. 350.
Véase FINNIS, Aquinas, pp. 62-72.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1605

Fernindez de Piedrahita sefiala que los muiscas lloraban ante
la muerte de su cacique Tisquesusa, principe bueno, “pues
entre los barbaros resplandecen las virtudes morales para ser
amadas”.?? Sin embargo, esa potencia encontraba dificultades
en su realizacion por diferentes motivos: la inclinacién natural al
pecado, la degradacién moral de los sujetos y los pueblos, y, en
el caso de los rusticos, el desconocimiento del Evangelio (fuente
revelada que apuntalaba las facultades naturales).?> Mds impor-
tante aun, la capacidad no era espontdnea, sino que se adquiria a
través de una vida activa de discernimiento. Es por eso que sélo
unos pocos podian ser virtuosos mientras que la mayor parte de
la poblacién resultaba vulnerable ante el embate de las pasiones.

El principio de la capacidad intelectiva, su voluntario com-
plimiento y las dificultades que los feligreses encontraban para
ejecutar el recto juicio, llevé a que la Iglesia hiciera de la con-
ciencia del creyente el centro de su atencién. La Iglesia buscé
administrar la conciencia de los hombres a través de varias
estrategias complementarias: la confesion, la accién pastoral del
clero, la sociabilidad y las ritualidades. Mientras el confesionario
se convertia en el lugar donde se llevaba a cabo la comprobacion
del fuero interno (verificacién del consentimiento deliberado
y, sobre todo, de la integracion vertical en el ordenamiento
corporativo), la accién pastoral movilizé a la jerarquia ecle-
sidstica a renovar su mision evangélica. Las congregaciones,
cofradias y las diversas ritualidades convirtieron a la moral en
un campo organizado para producir efectos —arrepentimiento,
remordimiento, inspiracién, amor ferviente—. Los concilios
y sinodos especificaron las cualidades y deberes de parrocos y
doctrineros para el buen funcionamiento de su labor a través
de una abundante literatura pragmatica, tales como doctrinas,

22 FERNANDEZ DE PIEDRAHITA, Historia general, vol. 6, p. 307.
2 El ordenamiento moral tenia un correlato en la estratificacién socio-racial
que caracterizaba la vida en las provincias americanas.



1606 FRANCISCO A. ORTEGA

catecismos, confesionarios, novenas, vidas de santos e instruc-
ciones.?* De ese modo, el caracter técnico de la filosofia moral
llegaba efectivamente a vastos sectores sociales de la monarquia
a través de simples reglas de comportamiento correcto.

La moral se compendiaba en sumas impresas que circularon
ampliamente con el fin de instruir al clero, uno de los t6picos
recurrentes en las pastorales del virreinato. El obispo de Popa-
yan, Juan Machado de Chaves, publicé sus tratados (1647) para
combatir

[...] la ignorancia, y poca noticia de la Teologia Moral, con que
exercen sus oficios, y misterios los Sacerdotes, Curas y Confessores;
siendo ellos [...] Angeles del Sefior de los Exércitos, y sus labios la
custodia de la ciencia, de los cuales ha de aprehender el pueblo
la doctrina, ensefianza de las leyes, y preceptos de Dios, y las dudas
que acerca de su cumplimiento se ofrecieren.?”

En 1761, el papa Clemente XIII emiti6 la enciclica /7 Domi-
nico agro en la cual ordena la reimpresion del Catecismo romano
(1566) para preservar la pureza de la religion.?® Las recomen-
daciones dan cuenta de las continuidades en los fundamentos
teoldgico-politicos de la Monarquia.?”

2 Mosrtaza RopriGUEZ, “Forurm internum, forum externum”. El derecho
canénico postridentino prescribié que curas de parroquias y doctrineros de-
bian tener en su posesién pragmaticas, tales como decretos candnicos, textos
pastorales, obras de catequesis y sumas de teologia moral. DANWERTH y DUVE
(eds.), Knowledge of the Pragmatici, pp. 110-111.

2 MacHADO, “Prolocucién a los prelados”, Perfeto confessor y cura de al-
mas, sp. Péstumamente se public6 una Suma moral y resumen brevissimo de
todas las obras del doctor Machado, compendiada y comentada por Francisco
Apolinar.

26 LLEDGO CARDONA, “La influencia del Catecismo Romano”, pp. 475-484.

2 El obispo de Quito, Joseph Pérez Calama, exhorté al clero a que dedicara
media hora diaria a la lectura de “Sumas Morales de Doctrina Sana, y pura”
como “la de Larraga Ilustrado por Don Francisco Santos Grosin; la de Echarri,
Franciscano; la de Cuniliati, Antoine, Geneto, Besombes, Piete Agustiniano,



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1607

Una manifestacién notable de la proyeccion pedagdgica es la
aparicion del moralista, letrado que se encargaba de esclarecer
asuntos para el bien de la Reptiblica. De fray Benito Feijoo, figu-
ra paradigmatica de la primera mitad del siglo xv111, se decia que
sus obras “bastan para desempeiio de la utilidad publica en qua-
les quiera materias, siendo todas juntas una continuada méxima
para nuestro govierno econémico, moral y politico”.?$ Cuando
ocurria un caso juridico de especial importancia se consultaban
“personas de conciencias doctas” —generalmente un prelado—
antes de adoptar la decisién “y de registrarlos en los libros
de acuerdos como fundamento de la decisién adoptada”.?®
La misma definicién del derecho implicaba un “espesor de la
interpretacion” que no dependia del contenido positivo de la ley
sino del consejo moral para la buena ejecucién de las leyes: “sa-
ber las leyes no consiste tanto en poseer sus palabras cuanto en
penetrar su sentido y verdadera inteligencia”.* El papel de los
clérigos en la resolucion de disputas cotidianas habla del alcance
jurisdiccional de la Iglesia.

Elsentido y el alcance del consejo moral en la interpretacién
y ejecucion del gobierno civil se pusieron en evidencia durante

Concina, Natal Alexandro, y Bancel”. Pérez Colama complementé este re-
pertorio de compendios con las pastorales de Benedicto XIV, que recogia las
recomendaciones del Concilio Mexicano (1585) y era “fuente mui cristalina del
Moral mas sano, y de la Disciplina Eclesiastica”. Edicto para la santa visita, s. p.
28 Ferjoo, “Dictamen de Tomds de Querejazu y Mollinedo, Catedritico de
la Real Universidad de Lima” a las Cartas eruditas iy curiosas, tomo tercero,
XLIII-L. La figura del moralista jugé un papel significativo en el virreinato de
la Nueva Granada. Véase PLATA, “Los Dominicos, la Tercera Orden y un orden
social”, pp. 79-109; ARCE ESCOBAR, “Los poderes del sermén”, pp. 342-367.
2 Tau AnzoArecur, “Ordenes normativos”, p. 285.

30 Tau ANzoATEGUT, “Ordenes normativos”, p-296. El consejo moral sélo era
vélido frente al caso propuesto y da cuenta del carécter casuistico del derecho
indiano. Este no se entendia como una estructura racional, sistematica y cerra-
da, sino que “aparecia como un conjunto de normas de diversa naturaleza,
generalidad, grado de publicidad y uso, originadas en el casuismo legislativo y
que era acrecentado por excepciones, privilegios y dispensas”, p. 297.



1608 FRANCISCO A. ORTEGA

la crisis provocada por el levantamiento comunero de 1781
en la Nueva Granada. La disputa entre el regente visitador y la
Junta de Santafé, por ejemplo, en torno a la prudencia de apli-
car los decretos reformistas una vez que se dieron las primeras
manifestaciones de descontento, s6lo logré resolverse debido a
la iniciativa que tomd el arzobispo Caballero y Géngora, quien
decidi6 aplicar unos y suspender los demds después de condu-
cir negociaciones con los amotinados.’! De modo similar, las
versiones encontradas sobre la razén que dio origen a la suble-
vacién —del virrey, del regente visitador, de la Junta General de
Santafé, del arzobispo, del marqués de San Jorge y de los lideres
comuneros— evidencian la espesura interpretativa del acto legal,
el papel protagénico de la justicia distributiva en la ejecutoria del
derecho y la efectividad del consejo moral en tanto adecuacion,
correccion e implementacién de las medidas reformistas en
el contexto de las circunstancias locales.

TERCER NUCLEO DE SENTIDO

El tercer y tltimo nicleo de sentidos de moral se refiere al con-
junto de las pricticas, valores e instituciones locales que confi-
guraron los hdbitos y tradiciones de una comunidad y que no
contravenian la recta razén. La conexién entre moral y cos-
tumbre aparece en la etimologia de la primera: “Tomado del lat.
Moralis 1d., deriva de mos, maris, “uso, costumbre’, ‘manera de
vivir’[...]”.32 En la tradicién humanista la costumbre remite a
la exaltacion debida a los usos de los antiguos y en el contexto

31 FrIEDE (comp.), Rebelion comunera de 1781, t. 11, pp. 857-1026. Para un
estudio del complejo orden jurisdiccional de la Monarquia catdlica y de sus
précticas en la region, véase VELASCO PEDRAZA, Justicia para los vasallos de su
majestad.

32 Aquino reflexiona sobre la costumbre en cuestiones, pp. 49-54 de la Suma,
Prima Secundae. “Moral” en CorROMINAS, Breve diccionario etimoldgico. Para
la discusidn a continuacién, véase Tau ANZOATEGUL, Poder de la costumbre.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1609

ibérico adquirié el sentido juridico de fuero o derecho consue-
tudinario.

Ahora bien, aunque moral y costumbre comparten un cam-
po semdntico, resulta evidente que no designan lo mismo. Tal
vez esta diferencia se aprecia mejor en la relacién que cada uno
de los términos establecia con la ley. La costumbre constituia
—desde las Partidas alfonsinas— el fundamento del derecho y
“en determinadas materias su fuerza era imbatible aun frente a
la ley” .33 El ordenamiento inmemorial, establecido y aceptado
por los principales actores sociales, produjo el sentido moral de
la costumbre y todo lo que lo violentaban era inmoral, razén
por la cual Sudrez llamaba “moral” a los lazos que vinculaba a
una comunidad y José de Acosta llamé su obra Historia natural
y moral de las Indias (1590).* Pero ese ordenamiento por si solo
no era suficiente y por eso la ciencia de la moral debia vigilar
las costumbres, asegurarse que no se desviaran de las rectas
doctrinas v, si era necesario, corregir la costumbre cuando la
encontrara equivocada.’

El regalismo del siglo xviir transformé esta red conceptual.
La invocacién de la moral, en tanto “ciencia de las costumbres”,
desde orillas novatoras como pardmetro y guia para reformar
las costumbres y “determina[r] las obligaciones naturales y
civiles del hombre” vinculé la moral con la economia y la

3 Tau Anzoitecur, “Ordenes normativos”, p- 303. Juridicamente la cos-
tumbre es tenida como “el precepto no escrito que adquiere fuerza juridica al
introducirse con los requisitos prevenidos por el derecho”. En El poder de la
costumbre, p. 88.

3 El jurista Castillo de Bovadilla sefiala que a la costumbre se le reverencia
como madre “y la mayor parte del mundo se gobierna por costumbres, y
aun fueron primero introducidas en el mundo, que fuesen recibidas leyes...”.
CasTILLO DE BOVADILLA, Politica para corregidores, vol. I, Libro II, capitulo
10, proposicién 35.

3 La costumbre equivocada es contra legem y debe ser corregida. Donoso,
Instituciones de Derecho Candnico, p. 51. Tau ANzOATEGUL, El poder de la
costumbre, p. 94.



1610 FRANCISCO A. ORTEGA

filosofia politica como los saberes mds importantes ya que “[...]
influye[n] acerca de la regularidad de nuestras costumbres”.* En
ese proceso, funcionarios civiles y los ilustrados criollos asumie-
ron progresivamente el mandato de moralizar a la poblacién. La
autoridad real apareci6 investida de cuatro cualidades: era “sa-
grada, paternal, absoluta y sujeta alarazén” y se desplegé como
voluntad incontestable para corregir a los vasallos con el fin de
configurar un orden virtuoso.”” Los ataques contra el laxismo
y el probabilismo y la expulsién de los jesuitas se conjugaron
con el progresivo cuestionamiento de la costumbre en el imbito
juridico.’® Al final del periodo la costumbre aparecia como la
remanencia de lo arcaico, lo irracional o lo pagano. En todos los
casos se hacia énfasis en la necesidad de un gobierno fuerte y en
la obediencia incondicional de los vasallos.

El razonamiento de Finestrad, comisionado para pacificar la
zona comunera, revela los desplazamientos del concepto en este
periodo. Al identificar las causas del levantamiento comunero,
Finestrad sefal6 que los habitantes de la region “Se han forjado
por objeto de su creencia y por regla de su moral una confusa
masa de gentilismo y de cristianismo, de supersticion y religion,
de vicio y de virtud”.?® El abandono de los pueblos, la mala
calidad de sus dirigencias y la ausencia de parrocos llevé a que
las costumbres no fueran garantia de moral. Por ese equivoco,
Finestrad continua, “[...] nace que con vano titulo de piedad

3 JovELLANOS, “Memoria sobre la educacién publica”, p. 252; Manuel del
Socorro Rodriguez, Preliminar o Papel Periédico, 9 de febrero 1791, p. 2.

37 BOSSUET, Politica deducida de las propias palabras de la Sagrada Escritura,
vol. 11: Libro II, articulo 1, p. 288. Bossuet, autor predilecto de los eclesias-
ticos regalistas, sefialé que la soberanfa estaba en el cuerpo del rey y que la
autoridad, la moral, el derecho y la justicia emanaban de su persona como
intermediario de Dios.

38 El probabilismo juridico hizo carrera en la cultura politica de la monarquia
al admitir que existian varias soluciones probables para un caso en cuestion.
Véase Ruiz, “La Teologia moral y el Probabilismo juridico”, pp. 63-81.

39 FINESTRAD, El Vasallo instruido, p. 122.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1611

se toleran los mayores desordenes, ya de la codicia, ya de la
ambicion, ya de la injusticia, ya de la falta de subordinacion y
de intenciones muy opuestas a la moral cristiana y a la misma
sociedad” (p. 122). Para aquellos empefados en restaurar la
grandeza de la monarquia y el celo evangélico en las provincias
indianas, la costumbre local por si sola propiciaba “el desorden
en lo moral y en lo politico” (p. 122). Y, atin mis, la indulgencia
tradicionalmente mostrada a esas costumbres inveteradas ahora
resultaba complice del espiritu sedicioso de la plebe.

La fuerza del levantamiento comunero evidencia que el an-
tiguo lenguaje de la costumbre local continuaba siendo impor-
tante para amplios sectores neogranadinos.*® La reaccién de las
autoridades y los castigos contra los lideres mds conspicuos no
representaron la imposicién final de una cultura regalista en el
virreinato. Mds bien se puede afirmar que durante las décadas
siguientes se continuaran enfrentando dos visiones sobre el or-
denamiento legitimo —una de ellas asentada en las costumbres
locales, jurisdiccional y corporativa, mientras que la otra, basada
cada vez més en la voluntad real, remota y apoyada en la promo-
cién de una ley unificada.

MORAL PUBLICA, VIRTUD POLITICA

Esta narrativa serfa parcial si no reconociera la presencia de otro
concepto con el cual moral alternaba estrados: la virtud. Ambos
términos con frecuencia aparecen intimamente ligados, incluso
como sinénimos, y, sin embargo, su trayectoria es diferente y
de su alternancia podemos sacar conclusiones importantes para
comprender el destino del concepto moral a finales del periodo
mondrquico y durante el siglo xix. Como moral, virtud tiene

40 PHELAN, The People and the King, pp. 3-17. Portillo analiza el choque
reformista que buscaba unificar la diversidad de legislaciones en el imperio
y limitar las autonomias locales como un choque de fuerzas morales, la de la
costumbre y la del imperativo luminista. Véase PORTILLO, Fuero indio.



1612 FRANCISCO A. ORTEGA

una larga y atin mds prestigiosa trayectoria histérica. Corominas
indica que virtud deriva de ‘varonil’ y aparece en castellano por
primera vez hacia 1440.4! El Diccionario de Autoridades —y con
él los diccionarios del siglo xviri— la definen como “la disposi-
cion del alma, 6 habito honesto operativo de las acciones con-
formes 4 la recta razon, por las quales se hace laudable el que las
executa”. Su campo semdntico lo identifica con los dos primeros
nucleos de moral —la doctrina concerniente al arreglo de lavida y
la facultad humana para discernir lo licito—. Su sentido es activo
y designa un sujeto masculino capaz de cultivar la capacidad
de controlar sus emociones y conducirse adecuadamente. Para
los contemporaneos la vida activa era masculina, la pasiva feme-
nina y por su naturaleza presa de las pasiones, reservando para
los hombres las disputas sobre la moral y el buen gobierno.*?
El concepto de virtud tiene un recorrido prestigioso, ampa-
rado en la misma literatura que le dio cauce a la moral. La virtud
natural aparecia en los textos cldsicos mds tempranos (Platon,
Aristételes, Cicerdn, Livio y Salustio), y la patristica cristiana,
con San Agustin a la cabeza, reconoce en las virtudes paganas
ecos de la verdadera religidn, idea teorizada con gran vuelo por
Francisco Vitoria y Francisco Sudrez. Aquino escribi6 extensa-
mente sobre la virtud: “[...] una perfeccién de la potencia[...]”,
y la dividi6 en tres: teologales, intelectuales y morales.®® Las

# Es “tomado del lat. Virilis ‘masculino’, ‘propio del hombre adulto’, “vigo-
roso’, derivado de vir, viri, ‘varén’”. Véase virtud bajo Viril, en CorOMINaS,
Breve diccionario.

# La mujer no tenia “La facultad, potencia, 6 actividad [...] para producir, 6
causar sus efectos” ya que carecia de “Fuerza, vigor, U valor” y el “Poder, 6 [a
la] potestad de obrar”. Diccionario de Autoridades (1739). Linton encuentra,
para el caso francés, una feminizacion de la virtud y una apertura a la afirma-
cién virtuosa de la mujer en el plano civil en el siglo xvimr. LinTon, “Virtue
Rewarded?”, pp. 51-65. En contraste, en la Nueva Granada el silencio sobre
la virtud civica femenina y su exclusién de los asuntos politicos fue notoria.

B Suma, Prima Secundae, cuestiones 55; 57; 62, pp. 421-474. A continuacion,
las referencias en el texto principal.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1613

primeras —fe, caridad y esperanza— “tiene[n] por objeto a Dios”
(Prima Secundae, c. 62, arts. 1-4,471 y ss.) y “estan por encima
de las virtudes humanas, pues son virtudes del hombre en cuan-
to hecho participe de la gracia divina”. (Prima Secundae, c. 58,
art. 3, 447).* Las intelectuales y morales obedecen al “doble
principio de [los] actos humanos, a saber, el entendimiento o
razon, y el apetito, pues éstos son los dos motores que hay en
el hombre” (Prima Secundae, c. 58, art. 3, 446). La virtud inte-
lectual “tiene por sujeto el entendimiento y la razén” (Prima
Secundae, c. 56, art. 6, 433), mientras que las virtudes morales
“versan sobre las pasiones” (Prima Secundae, c. 59, art. 1-2, 450
y ss.) y perfeccionan la buena voluntad (Prima Secundae, c. 57,
art. 3,438). Las virtudes cardinales son virtudes morales (Prima
Secundae, c.58, art. 3, 446; c. 61, art. 1, 463). Son cuatro: pru-
dencia, justicia, templanza y fortaleza, derivadas de las cldsicas o
paganas. Ellas expresaban, en el marco de la Monarquia catélica,
la calidad de perfeccién civil y espiritual que se promulgaba y
ala que se aspiraba. El ideal monarquico no refifa con las virtu-
des cldsicas y los jesuitas familiarizaron a los iberoamericanos a
través de la Ratio Studiorum con la virtud como vida activa en
pos del interés general, més alld de los intereses propios.*

Por su parte, el regalismo tipificé al buen monarca por el
“cumulo de virtudes” que “acredita [la] rectitud” del Rey,
mientras que las del vasallo piadoso por el deber de “paga(r]
tributo de lealtad a Nuestro Rey, de aumento 4 nuestra Religion,
y de amor a Nuestro Dios”.# Esta caracterizacién alineaba las
virtudes activas con el rey y sus agentes —entre ellos los ilustra-
dos criollos— y la moral con la conducta obediente del vasallo

# Véase GILSON, El tomismo, pp. 351-377.

# ParRDOS MARTINEZ, “Virtud complicada”, pp. 77-91. Un caso paradig-
mitico de las virtudes clasicas al servicio de los ideales de la Monarquia es el
“Entretenimiento” tercero de Phocion de MasLy, pp. 67-107.

% Ambas citas del clérigo franciscano Azgro, Premios de la obediencia, 1,
p- 54.



1614 FRANCISCO A. ORTEGA

instruido. Es importante recordar que el regalismo se consolida
en Espana en el contexto de una reflexion sostenida en el Euro-
atldntico en torno a la virtud politica —aquella que concernia al
gobierno civil y a la vida en sociedad-. La creciente circulacion
de textos en la Monarquia diversificé las fuentes que previa-
mente habian acotado toda discusién sobre la virtud y la moral.
Muchos de esos nuevos autores, como Montesquieu o Mably,
no controvertian los arraigados fundamentos catélicos, pero
desplazaron su reflexién al campo de lo civil.#

En la definicién cldsica de Montesquieu la virtud era “el amor
alasleyes y ala patria”, una férmula que evidenciaba la vocacién
civica, el cardcter programdtico de la utilidad publica y el inte-
rés general de toda accién virtuosa.*® Esta férmula fue repetida
innumerables veces por los ilustrados locales, sin asomo de es-
candalo o presentimiento anatema. Al contrario, el nuevo énfasis
en la virtud patridtica aparecia claramente inscrito en un contex-
to profundamente catdlico. El naturalista Francisco José de Cal-
das, editor del Semanario del Nuevo Reyno de Granada, definia
en 1806 la virtud como la abnegacion consistente “en preferir el
bién publico al nuéstro. Para ser virtuoso, es necesario resistir a
sus inclinaciones, a sus deseos, a sus gustos, y combatir sin cesar

# La circulacién de libros estuvo fuertemente controlada en las monarquias
ibéricas. Sin embargo, las bibliotecas privadas de los ilustrados neogranadinos
albergaban a finales del periodo mondrquico textos de Hume, Mably, Condi-
llac y Condorcet. Para el caso neogranadino, véanse Strva, Los ilustrados de
Nueva Granada, p. 284; Rutz MARTINEZ, La libreria de Narisio, pp. 190-205.
8 MONTESQUIEU, Del espiritu de las leyes, Libro IV, capitulo V, p. 125. Cito de
la edicién de 1820, la primera que aparece completa en lengua espafiola. Isabel
Herrero y Lydia Vizquez sefialan que el texto es conocido en la Monarquia
hispana y es comentado tanto por sus apologistas como por sus contradictores.
HERRERO y VAZQUEZ, “Recepcién de Montesquieu en Espafia”, pp. 143-145.
El pasaje aparece verbatim en las Observaciones sobre El Espiritu de las leyes
deljesuita De la PorTE (1751), pp. 73-74. Montesquieu no fue el dnico, aunque
posiblemente si el mds grande popularizador de la virtud republicana entre los
hispanos.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1615

contra uno propio”.* Caldas propuso una escuela patridtica
“publica, gratuita, y [que esté] baxo de la inspeccién y vigilancia
del Gobierno”. De ese modo “los nifios aprend[eran] los ele-
mentos de las virtudes christianas y civiles que los conduzcan
despues 4 ser unos hombres utiles a la Patria”. Es interesante la
recurrencia de patria, otro concepto que atravesaba un profundo
cambio seméntico y que se habia convertido en la plataforma
para justificar buena parte de las iniciativas reformistas.”® Nétese
la combinatoria de antiguos sentidos catdlicos con los nuevos
sentidos ilustrados que hace énfasis en el amor a la patria y a las
leyes, la prosperidad y la riqueza, y a la moral como sustrato de
costumbre que debe ser moldeado por los agentes reformistas.>!
Valga la pena insistir en que uno de los objetivos de la utilidad
ilustrada para Caldas es que los nifios “honren con sus acciones
la santa religion”.

Las transformaciones del concepto de virtud evidenciaban
un nuevo horizonte de perfectibilidad. La aparicion de nuevos
sintagmas, tales como “virtud patriética”, “virtud industriosa”,
“constitucién moral”, “utilidad moral” y “felicidad moral”, dan
cuenta de un nudcleo nuevo de preocupaciones y de un campo
de accién inédito para las élites locales. Afincado en ese nuevo
léxico, Caldas definié “la perfectibilidad moral” como consis-
tente “en emplear todas las horas del dia haciendo todo lo mds
posible y lo mis grande posible [para cumplir con] la suma total
de los deberes del hombre en sociedad”. La perfectibilidad de
la moral aparecia, entonces, asociada a una nueva “economia

# Semanario del Nuevo Reyno de Granada, nim. 12, 20 de marzo de 1808,
p- 92. Las citas a continuacién provienen del mismo pasaje.

%0 Para los nuevos sentidos de patria a finales del siglo xvi11, véase el tomo 8,
coordinado por LomNE, del Diccionario politico y social, y ViLLaAMIZAR DUAR-
TE, La felicidad del Nuevo Reino de Granada.

5! Importa acd insistir en la continuidad de la virtud republicana con la tra-
dicién catélica que definia la virtud como el conjunto de aquellas “... accio-
nes conformes 4 la Ley Christiana, y que se ordenan 4 la Bienaventuranza”.
Diccionario de Autoridades (1739).



1616 FRANCISCO A. ORTEGA

del tiempo”, una “de las adquisiciones més preciosas [de] un
hombre de juicio”.>

Ese horizonte concernia de manera diferenciada al pueblo.
Este aparece, también de forma novedosa, como fuente de ri-
queza del reino y, a su vez, como irremediablemente inmerso
en el vicio y la degradacidn, tal y como se hizo evidente en las
descripciones de Finestrad. La moralizacion del pueblo —es de-
cir, el trabajo sobre el cuerpo social cuya finalidad ya no era sélo
espiritual, sino que también se ocupaba del rendimiento de los
cuerpos-— se volvia necesaria por primera vez en la Monarquia.
Pedro Rodriguez de Campomanes formul6 un programa de
“verdades, utilidad, y arreglo moral” paralos artesanos para que
de esa manera contribuyeran al progreso material.>* El goberna-
dor de la provincia de Cartagena implement6 en 1789 reformas
que promovian la educacién popular:

Que atendiendo a lo mucho que interesa la Republica en la buena
Educacién de la juventud y a lo que pierde esta en el abandono de
la primera edad en que se forman las costumbres para el resto de la
vida, deveran los Padres y Madres de familia, los tutores y curado-
res y otras qualesquiera personas que tubieren nifios a su cuidado
ponerlo precisamente desde la edad de cinco afios a que aprendan
la Doctrina Chistiana y primeras letras y desde los nueve a que se
les ensefie alguno de los oficios o exercicios a que se aplicaren segin
su clase y esfera]...].>*

El mandato pedagégico popular fue retomado por diferentes
reformistas, quienes proponian escuelas de primeras letras y de
saberes ttiles para superar “Los obsticulos fisicos, politicos y
morales que oponen la naturaleza, las leyes, el Gobierno y las

52 “Mis horas”, Semanario del Nuevo Reyno de Granada, Santafé, ntim. 52,
31 de diciembre de 1809, p. 379.

53 RoDRiGUEZ DE CAMPOMANES, Discurso sobre la educacion popular, p. 72.
% CaNABERAL Y PONCE, “El deber de vivir ordenadamente” (1789), p. 116.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1617

costumbres” a la felicidad ptiblica.”> Ya no era tanto la perfecti-
bilidad de los talentos que encontraban su expresién en la virtud
patridtica sino la voluntad de moralizar al pueblo.

Como resulta evidente en estos casos, la virtud y la moral
no juegan el papel de opuestos. Sin embargo, en el juego de
diferenciacién que los caracteriz6, la virtud tendia a tener un
papel protagonista mayor entre los ilustrados mientras la mo-
ral mantenia su hegemonia en la teologia, el pulpito y en las
frecuentes diatribas antiilustradas que buscaban controvertir
o limitar las aspiraciones e iniciativas de los novatores. Asi,
aunque los ilustrados apelaban por igual a ambos términos, en
general usaban la moral para identificar el basamento catélico y
la obediencia, necesarias para que en los pueblos surgieran per-
sonas virtuosas. Si la moral exigia conformidad con el dogma 'y
las normas establecidas, la virtud estaba conectada con la razén
y tendia a interpelar el caricter activo del ilustrado, su capacidad
de autocultivo, exigiéndole una economia de accidn en aras de
construir un mundo més ordenado, libre y racional, de acuerdo
siempre a la dogmdtica catélica. La calidad de potencia activa
presente en el campo semdntico de virtud capturaba con mayor
contundencia las facultades necesarias para practicar la utilidad
publicay el amor a la patria. Lo cierto es que la virtud se convir-
t16 en arma favorita de los novatores neogranadinos a finales del
siglo xviiI para legitimar las diversas iniciativas que procuraban
la felicidad del reino.

La distincién (que no oposicién) entre moral y virtud fue
instrumental para la aparicién de formas ilustradas de participar
en el espacio ptblico. Ambos convergian en el oikos, la familia
extendida en el padre de familia. Este estaba a cargo del 4mbito
doméstico —mujeres, hijos, sirvientes y esclavos—y participaba,
en su calidad de vecino, en la vida pablica de la monarquia. La
redefinicién regalista del rey como padre de familia proyecté el

5 Pomso, “Informe ... del Consulado de Cartagena” (1807), p. 220.



1618 FRANCISCO A. ORTEGA

esfuerzo moralizador sobre el escenario social. La sutil diferen-
ciacion entre moral y virtud dejaba por fuera de las formas de
accién patridtica a todos aquellos que no eran cabeza de familia,
es decir, sirvi6 para designar el campo de accién que se abria en
la naciente publicidad ilustrada.> Esta distincién no institucio-
nal, pero en la base de toda la institucionalidad, se mantuvo a lo
largo del siglo x1x y buena parte del xx y explica las dificultades
que tuvieron las mujeres y otros grupos sociales para acceder a
la ciudadania tras la Independencia.

Finalmente, apareci6 una tensién que iba a resultar duradera
con la intensa reflexion que aparecid en el siglo xvitr euro-atldn-
tico en torno a las facultades necesarias para la participacién en
el gobierno: la relacién entre las virtudes cristianas y politicas.
Esa tension conllevaba el peligro (aunque no la certeza) de una
eventual ruptura, tal y como habia ocurrido con Maquiavelo y
que gener6 la condena de la Inquisicién.”” La formulacién de
Montesquieu, ya citada, cristalizé el debate ptblico. En repeti-
das ocasiones aclaré: “Hablo aqui de la virtud politica, que es la
virtud moral en el sentido en que se dirige al bien general; muy
poco de las virtudes morales particulares; y nada de la virtud
que tiene relacion con las verdades reveladas”.>® En su defensa
de 1750 insisti6 en que la virtud politica no era amoral sino el

56 Mossk, “Lafemme au sein de Poikos”, pp. 17-23; MIRON PEREZ, “El andlisis
de las unidades domésticas”, pp. 75-79; AGUERO, “Ancient Constitution or
paternal government?”, pp. 1-31.

57 Maquiavelo insiste en que la virtud politica debe prescindir de la virtud cris-
tiana para gobernar acertadamente. Su argumentacién aparece en El Principe
y los Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Para un desarrollo de
esta tension en Maquiavelo y su trayectoria posterior en el noratlantico, véase
Pocock, El momento maquiavélico, pp. 241-300.

8 MONTESQUIEU, “De espiritu de las leyes”, vol. 1, Libro 111, capitulo V,
p- 201. Méds comprometedora era la definicién que sostuvo en la “Advertencia
del autor”: “lo que yo llamo virtud en la republica, es el amor de la patria, esto
es, el amor de la igualdad” (p. 71). Montesquieu se defendi6 ptblicamente en
1750, pero la Iglesia incluy6 el libro en el Index librorum prohibitorum al aio
siguiente.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1619

complemento necesario de la virtud catdlica para asegurar la
felicidad publica.>?

Sin embargo, esa diferenciacion fue suficiente para que am-
plios sectores sociales la censuraran. En 1756 el texto fue con-
denado por la Inquisicién por “contener y aprobar toda clase de
herejias, proposiciones temerarias, erréneas, heréticas, des-
preciativas e ignominiosas para las Sagradas Congregaciones
y Universidades, favorables al luteranismo y al calvinismo, y
vilipendiar la Santa Religién Catdlica”.®° En 1787 aparece en
espafiol una extensa glosa del jesuita Joseph de la Porte, tradu-
cida por Joseph Garriga, en la que se sefiala insistentemente el
equivoco en el que incurre Montesquieu. La separacién de las
dos virtudes resulta suficientemente irritante como para que
en 1793 Joaquin Villanueva retome en el Catecismo del estado
la controversia para contravenir la intencién de “dar por real y
efectiva la distincién 16gica o metafisica de los dos respetos con
que la escuela [de los filésofos] considera al hombre”. Segtin
Villanueva la nueva filosofia quiere

[...] persuadir que en él hay [...] dos hombres, uno moral y otro
politico, uno natural y otro sobrenatural, tan distintos entre si, que
puede obrar el uno con total independencia del otro; y de consi-
guiente que se puede en cualquier asunto tratar del uno, desenten-
diéndose enteramente del otro: mirar por el bien y felicidad del uno,
sin hacer caso ni aun siquiera acordarse del otro.*!

Aunque la separacién de moral cristiana y virtud politica se
volvia fundamental para los modos de gobernanza que emergian
en el espacio euroatlntico, ella amenazaba los fundamentos
teoldgico-politicos de la monarquia al suponer que “la filosofia

% LiNTON, The Politics of Virtue, p. 49.
6 DEFOURNEAUX, L’Inquisition espagnole, p. 123.
¢l VILLANUEVA, Catecismo del Estado, p. 1.



1620 FRANCISCO A. ORTEGA

y la politica y las demds ciencias que se ordenan a la felicidad
publica, s6lo miran al hombre en el estado natural y politico,
y asi no tiene que ver con ellas la Religion revelada” (ibid.).
Esa separacion resultaba atin mds amenazante en las provincias
americanas pues, al decir del fiscal protector de indios de la
Audiencia de Santafé, Francisco Moreno y Escandén (1772),
la conexién entre el gobierno civil y el eclesidstico, o entre la
virtud civil y la moral cristiana, “es incomparablemente mayor
[...], donde la introduccidn, conservacién y fomento de la fe
catélica se debe a los esmeros de nuestro catélico monarca”.®?
La afirmacién de Moreno Escandén da cuenta de la dificultad
para concebir una virtud politica auténoma en el contexto de la
monarquia catélica.

La creciente tensién entre virtud politica y virtud moral o
cristiana se volverd explosiva durante la crisis politica que so-
brevino con las abdicaciones de Bayona (1808) y el movimiento
juntero (1810) y que, tras la eclosion de las soberanias locales y
las guerras de independencia, desembocé en la construccidén de
un orden republicano, representativo y sustentado en la sobera-
nia popular. El nuevo proyecto politico fragilizé el entramado
moral que habia normado la sociedad desde el siglo xvr y eviden-
ci6 la necesidad de llegar a un nuevo acuerdo entre virtudes civi-
les y cristianas, religion y politica, Iglesia y Estado. Es diciente
que durante el siglo x1x la virtud pierde atractivo y la moral, en
cambio, se convierte en un concepto sociopolitico esencial de la
experiencia neogranadina. Con insistencia apareci6 la misién de
moralizar para los gobiernos republicanos.

62 MORENO Y EscaNDON, “Estado del Virreinato de Santafé”, vol. 1, p. 256.
Para VILLANUEVA, “Este empefio de separar la razén de la Religion, y el hom-
bre Cristiano del ciudadano” ha creado un nuevo sistema de derecho publico.
Si el Rey es vicario de Dios en la tierra no es posible “creerse que la potestad
de los Principes de la tierra estda enteramente destinada y limitada a procurar
el bien y felicidad de los hombres en este mundo”, Catecismo del Estado, p. 6.
Enfasis en el original.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1621

En ensayos anteriores he insistido en que la ripida demo-
cratizacién del concepto moral a principios del siglo xix tiene
que ver con el advenimiento de una temporalidad precaria —una
conciencia de la ausencia de principios trascendentes como fun-
damentos del ordenamiento republicano hispanoamericano-.%3
Quiero ahora complementar esa afirmacién insistiendo en que
no solo tiene que ver con la disolucién de una forma de sobera-
nia, sino que también estd relacionada con la aparicién del nuevo
sujeto de la politica —el pueblo—, el cual debia ser sometido al in-
flujo moralizador. Para los ciudadanos catélicos del siglo x1x re-
sultaba evidente que la moral era la condicion de posibilidad que
permitia el ejercicio de la ciudadania y la politica representativa.

CONCLUSION

Mi interés en este articulo ha sido reconocer —en particular con
miras a enriquecer la historia politica del periodo- el lugar y
peso del concepto moral en la cultura politica del siglo xvrii
y principios del x1x, un punto sobre el cual existen enormes
vacios historiograficos. Durante el periodo mondrquico moral
pasé de ser un término cuyo sentido estaba en manos exclusivas
de los tedlogos morales y determinado casi exclusivamente por
el dogma catdlico, a ser un término que expresaba sentidos po-
lémicos en relacién con el valor de las costumbres, la capacidad
de autogobierno de los pueblos y las formas de civilidad esta-
blecidas. Es precisamente en la relacién no sobredeterminada
y siempre cambiante de esos tres nudos que se hace posible, a
finales del siglo xvir1, un tipo de accién politica que no estaba
prevista. Moral y virtud estuvieron orientadas a promover un
orden jerdrquico pero para finales del siglo xviir “la confianza
en la razén, el optimismo sobre las posibilidades de las fuerzas

6 ORTEGA MARTINEZ, “La constitucién moral de la reptiblica”; “Precarious
Time”, pp. 85-109. ORTEGA MARTINEZ, “La constitucién moral de la reptlica”.



1622 FRANCISCO A. ORTEGA

humanas y los avances de la utilidad frente a la mera caridad,
acabaron por reorientar la moral hacia la transformacién, su-
puestamente mejora, del mundo, y por convertir la accién po-
litica en accién productora”.®* El vinculo que ambos conceptos
establecen con patria le permite al emergente campo de actores
americanos validar su experiencia local y proyectar sus expec-
tativas para la felicidad del reino.

Por otra parte, el progresivo distanciamiento de la virtud civil
o politica de la moral cristiana sefiala la aparicion de un nuevo
modo de conducir la politica que fragilizaba los cimientos del
ordenamiento teoldgico-politico de la monarquia indiana. A
partir de la Independencia la legitimidad del gobierno no de-
penderd primariamente del gobierno conducente a la salvacién
de las almas. El gobierno de la justicia y de las pasiones pierde
terreno, evidenciando el desplazamiento de un fundamento
trascendente, y aparece lentamente el campo indeterminado,
contingente de la representacion de los diversos intereses que
legitimamente tenfan presencia en la comunidad politica.

REFERENCIAS

AGUERO, Alejandro, “Ancient Constitution or paternal government? Ex-
traordinary powers as legal response to political violence (Rio de la Plata,
1810-1860)”, en Max Planck Institute for European Legal History. Research
Paper Series (2016), pp. 1-31.

Avrtamira, Rafael, Diccionario castellano de palabras juridicas y técnicas to-
madas de la legislacion indiana, México, Instituto Panamericano de Geografia
e Historia, 1951.

Aquino, Tomis, Suma de Teologia, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos,
1989. Prima Secundae I-11.

AQuino, Tomis, “Exposicién sobre los diez libros Eticos a Nicémaco”,
en Escritos politicos, edicién de Juan Widow, Estudios Piblicos, 57 (1995),
pp. 349-351.

¢+ PARDO MOLERO, “Gobernar segtin la virtud”, p. 23.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1623

ARrce EscoBagr, Viviana, “Los poderes del sermén: Antonio Ossorio de las
Peiias, un predicador en la Nueva Granada del siglo xvit”, en Fronteras de la
Historia, 14: 2 (2009), pp. 342-367.

Azgro, Raymundo, Premios de la obediencia, castigos de la inobediencia,
Santafé de Bogotd, Antonio Espinosa de los Monteros, 1782.

BossuET, Jacques-Bénigne, Politica deducida de las propias palabras de la
Sagrada Escritura al serenissimo Serior Delfin, traduccién de Miguel Joseph
Fernandez, Madrid, Antonio Marin, 1743.

BuNGg, Kirstin, Marko J. Fuchs, Danaé SIMMERMACHER, y Anselm SPINDLER,
The Concept of Law (lex) in the Moral and Political Thought of the ‘School of
Salamanca’, Leiden, Brill, 2016.

CARNABERAL Y PONCE, Joaquin de, “El deber de vivir ordenadamente para
obedecer al Rey”, Cartagena, 1789, transcrito por Gilma Mora de Tovar, en
Anuario Colombiano de Historia Social'y de la Cultura, 20 (1992), pp. 109-131.

CasTILLO DE BOVADILLA, Jerénimo, Politica para corregidores y seriores de va-
sallos, en tiempo de paz, y de guerra, y para prelados en lo espiritual, y temporal
entre legos, iuezes de comission, regidores, abogados y otros oficiales publicos.. .,
2 vols., Madrid, Imprenta de Joachin Ibarra, 1759 (original ¢.1595), vol. 1.

CoLMENARES, Germdn, “Laley y el orden social: fundamento profano y fun-
damento divino”, en Boletin Cultural y Bibliografico, 27: 22 (1990), pp. 3-19.

CoLMENARES, German (comp.), Relaciones e informes de los gobernantes de
la Nueva Granada, Bogota, Banco Popular, 1989.

ConrTinisio, Chiaray Cesare MozzareLLI (eds.), Repubblica e virtii: Pensiero
politico e Monarchia Cattolica fra Xvi e xviI secolo, Roma, Bulzoni, 1995.

COROMINSS, Joan, Breve diccionario etimolégico de la lengua castellana,
Madrid, Gredos, 1987.

Coronas GONZALEZ, Santos Manuel, Jovellanos y la Universidad, Gijén,
Espaiia, Fundacién Foro Jovellanos, Universidad de Oviedo, 2008.

COVARRUBIAS, Sebastidn de, Tesoro de la lengua Castellana o Espariola, 1611,
edicién de Martin Riquer, Barcelona, Alta Fulla, 1998.



1624 FRANCISCO A. ORTEGA

DanwerTH, Otto y Thomas Duve (eds.), Knowledge of the Pragmatici. Legal
and Moral Theological Literature and the Formation of Early Modern Ibero-
America, Leiden, Brill-Nijhoff, 2020.

DEecock, Wim, “La moral ilumina al derecho comun: teologia y contrato
(siglos xv1 y xvi1)”, en Derecho PUCP, 73 (2014), pp. 513-533.

DEecock, Wim y Christiane BIrR, Recht und Moral in der Scholastik der
Frithen Neuzeit 1500-1750, Berlin, Walter de Gruyter, 2016.

DEFOURNEAUX, Marcelin, L’lnquisition espagnole et les livres frangaise anx
XVIII siécle, Paris, Presses Universitaires de France, 1963.

Diccionario de Autoridades, Madrid, Real Academia Espaiiola, 1734, t. IV. Dis-
ponible en http://web.frl.es/DA.html. Consultado el 10 de diciembre de 2020.

Diccionario de la lengua castellana, Madrid, Imprenta de J. Ibarra, 1780. Dis-
ponible en http://web.frl.es/DA.html. Consultado el 10 de diciembre de 2020.

DONAIRE, Maria Luisa y Francisco LAFARGA (eds.), Traduccion y adaptacion
cultural: Esparia-Francia, Oviedo, Universidad de Oviedo, 1991.

Donoso, Justo, Instituciones de Derecho Candnico Americano, Valparaiso,
El Mercurio, 1848.

Ferjoo, Benito, Cartas eruditas y curiosas, Madrid, Imprenta Real de la Ga-
zeta, 1774, tomo tercero.

FERNANDEZ DE PIEDRAHITA, Lucas, Historia general de la conquista del Nuevo
Reino de Granada (c.1688), Bogota, Medardo Rivas, 1881.

FINESTRAD, Joaquin de, El Vasallo instruido en el estado del Nuevo Reino de
Granada y en sus respectivas obligaciones, c. 1789, edicién de Margarita Gon-
zélez, Bogotd, Universidad Nacional de Colombia, 2000.

Finnts, John, Aguinas: Moral, Political, and Legal Theory, Londres, Oxford
University Press, 1999.

FoRreRro, Victor, “Sinodos y concilios en Colombia en la época colonial”, en
Annales Theologici, 23: 1 (2009), pp. 1-17.

FRIEDE, Juan (comp.), Rebelion comunera de 1781. Documentos, Bogotd,
Instituto Colombiano de Cultura, 1981.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1625

GARRIDO, Margarita, Francisco A. ORTEGA MARTINEZ y Franz D. HENSEL
RIvEROS (eds.) Imaginando repiblicas en tiempos de Independencia (1780-
1852) vol. 1 de Historias de lo politico en Colombia, Bogota, Universidad
Nacional, Universidad de Rosario, 2024.

GiLson, Etienne, El tomismo, una introduccién a la filosofta de Santo Tomas
de Aquino, Buenos Aires, Desclée De Brouwer, 1951.

Grau 1 CoDINA, Ferran, La Universitat de Valéncia i Phumanisme, Valencia,
Universitat de Valencia, 2003.

HARING, Bernhard, “Moral”, Encyclopedia of Theology. A Concise Sacramen-
tum Mundi, Nueva Delhi, India, St. Paul’s, 2004, pp. 1257-1258.

HERRERO, Isabel y Lydia VAzZQUEZ, “Recepcién de Montesquieu en Espafia a
través de sus traducciones”, en DONAIRE y LAFARGA (eds.), 1991, pp. 143-145.

HERrz0G, Tamar, “Colonial Law: Early Modern Normativity in Spanish Ame-
rica”, en TELLKAMP (ed.), 2020, pp. 105-127.

JoveLLanos, Gaspar Melchor de, “Memoria sobre la educacion publica, o sea,
tratado tedrico-prictico de ensefianza con aplicacidn a las escuelas y colegios
de nifos” (1802), en Obras publicadas e inéditas, Madrid, Rivadeneyra, 1858,
1, pp. 230-267.

LinTON, Marisa, The Politics of Virtue in Enlightenment France, Basingstoke,
Palgrave, 2001.

LiNTON, Marisa, “Virtue Rewarded? Women and the Politics of Virtue in
Eighteenth-Century France”, en History of European Ideas, 26: 1 (2000), pp.
51-65.

LLEDS I CaRDONA, Miguel Angel, “La influencia del Catecismo Romano en
los Ethicorum Libri I1I de Maria Madramany: una aproximacion a sus fuentes
cristianas”, en GRAU 1 CODINA, 2003, pp. 475-484.

LomnE, Georges (coord.), tomo 8, Patria, Diccionario politico y social del
mundo iberoamericano, dirigido por Javier Fernindez Sebastidn, Madrid,
Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Universidad del Pais Vasco,
2014.

Masry, Abad de, Entretenimiento de Phocion sobre la semejanza y conformi-
dad de la moral con la politica, Madrid, Joachim Ibarra, 1781.



1626 FRANCISCO A. ORTEGA

MacHaDO DE CHAVES, Juan, Perfeto confessor y cura de almas, Madrid, Viuda
de Francisco Martinez, 1647.

MARTEL PAREDES, Victor, La filosofia moral: el debate sobre el probabilismo
en el Peri, siglos xviI y xviiI, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos,
Lluvia Editores, 2007.

MIRON PEREZ, Maria Dolores, “El anélisis de las unidades domésticas de
produccién y reproduccion en el estudio de la Economia antigua”, en Gerion,
22:1(2004), pp. 61-79.

MonTEsQUIEU, Charles de Secondant, Del espiritu de las leyes, traduccién
de Juan Lépez de Pefialver, 4 vols., Madrid, Imprenta de Villalpando, 1820.

MOoRENO Y EscaNDON, Francisco, “Estado del Virreinato de Santafé, Nuevo
Reino de Granada, y relacién de su gobierno... afio de 1772, en COLMENARES
(comp.), 1989, vol. 1, pp. 153-270.

Mosst, Claude, “La femme au sein de 'oikos”, en La Femme dans la Gréce
antique, Paris, Albin Michel, 2014, pp. 17-23.

Mosrtaza RODRIGUEZ, Antonio, “Forurm internum, forum externum. En tor-
no a la naturaleza juridica del fuero interno”, en Revista Espaiola de Derecho
Canonico, 23-24 (1967-1968), pp. 274-84; 339-364.

MuRoz, Santiago, Costumbres en disputa. Los muiscas y el Imperio espariol en
Ubagque, siglo xv1, Bogota, Universidad de los Andes, 2015.

O’MALLEY, John, Trent. What Happened at the Council, Cambridge, Belknap
Press, 2013.

ORTEGA MARTINEZ, Francisco A., “La constitucion moral de la reptblica: la
médula de lo politico, 1770-1854”, en GARRIDO, ORTEGA MARTINEZ y HEN-
sEL RIvEROS (eds.) 2024, pp. 315-338.

ORTEGA MARTINEZ, Francisco A., “La constitucién moral de la reptblica: la
médula de lo politico (1770-1854)”, en ORTEGA, GARRIDO y HENSEL (eds.),
2023, pp. 85-109.

ORTEGA MARTINEZ, Francisco A., “Precarious Time, Morality and the Repu-
blic: New Granada 1818-1853”, en Contributions to the History of Concepts,
11: 2 (2016), pp. 85-109.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1627

ORTEGA, Francisco A., Margarita GARRIDO y Franz HENSEL (eds.), Historia
de lo politico, Bogota, Universidad Nacional de Colombia, Universidad de
Rosario, 2023.

Pacg, Paul, “Suédrez and the Natural Law”, en SaLas y FastiGcer, 2014, pp.
274-296.

PacHEco, Bernardo, Suma moral, anmentada vy dispuesta por D. Manuel
Rico..., Pamplona, Herederos de Martinez, 1751, 2 volimenes.

PaGDEN, Anthony, The Fall of Natural Man: The American Indian and the
Origins of Comparative Ethnology, Cambridge, Cambridge University Press,
1982.

PArRDO MOLERO, Juan Francisco, “Gobernar segun la virtud en la Monarquia
Hispanica”, en PARDO MOLERO (ed.), 2017, pp. 9-27.

ParDO MOLERO, Juan Francisco (ed.), El gobierno de la virtud. Politica y mo-
ral en la Monarquia Hispanica (siglos xvi-xvii1), Madrid, Fondo de Cultura
Econdémica, 2017.

ParDOS MARTINEZ, Julio, “Virtud complicada”, en CONTINISIO y MOZZAREL-
L1 (eds.), 1995, pp. 77-91.

Pirez CALAMA, Joseph, Edicto para la santa visita, Quito, Raymundo de
Salazar, 1791.

PHELAN, John Leddy, The People and the King: The Comunero Revolution in
Colombia, 1781, Madison, The University of Wisconsin Press, 1978.

PiniLLa Monroy, German, Historia de la citedra de Teologia del Colegio
Mayor de Nuestra Seriora del Rosario 1653-1850, Bogota, Universidad del
Rosario, 2008.

Prata, William Elvis, “Los Dominicos, la Tercera Orden y un orden social.
Santafé de Bogotd, siglos xvi-x1x”, en Historia 'y Sociedad, 28 (2015), pp. 79-
109.

Pocock, John G. A., El momento maquiavélico. El pensamiento politico flo-
rentino y la tradicion republicana atlantica, Madrid, Tecnos, 2002.



1628 FRANCISCO A. ORTEGA

PomBo, José Ignacio de, “Informe ... del Consulado de Cartagena sobre asun-
tos econémicos y fiscales” (1807), en Escritos de dos economistas coloniales,
Bogotd, Banco de la Republica, 2010, pp. 209-222.

PorTE, Joseph de la, Observaciones sobre El Espiritu de las leyes, reducidas a
quatro articulos, traducido por Joseph Garriga, Madrid, Imprenta de Gonzé-
lez, 1787.

PortiLLO VALDES, José Maria, Fuero indio. Tlaxcala y la identidad territorial
entre la monarquia imperial y la repiblica nacional 1787-1824, México, El
Colegio de México, 2015.

Posapa, Eduardo (comp.), £/ 20 de julio, Bogota, Imprenta de Arboleda y
Valencia, 1914.

Recopilacion de Leyes de los Reynos de las Indias, mandadas imprimir y pu-
blicar por la Magestad Catélica del Rey Don Carlos I1..., Madrid, Viuda de
Joaquin Ibarra, 1791.

REY FajarDO, José del, La enserianza de la filosofia en la Universidad Jave-
riana colonial (1623-1767), Bogotd, Pontificia Universidad Javeriana, 2010.

REY FajARDO, José del, Catedraticos jesuitas de la Javeriana colonial, Bogota,
Pontificia Universidad Javeriana, 2002.

RoDRIGUEZ DE CAMPOMANES, Pedro, Discurso sobre la educacion popular de
los artesanos y su fomento [version digital basada en la de] Madrid, Imprenta
de Antonio Sancha, 1775.

Ruiz, Rafael, “La Teologia moral y el Probabilismo juridico en la América
espafola de la temprana modernidad”, en TERRANEO y MOUTIN (eds.), 2017,
pp- 63-81.

Ruiz MarTiNez, Eduardo, La libreria de Naririo iy los derechos del hombre,
Bogotd, Planeta, 1990.

Savas, Victor y Robert Fasticar, A Companion to Francisco Sudrez, Leiden,
Brill, 2014.

Siva, Renén, Los ilustrados de Nueva Granada 1760-1808. Genealogia de una
comunidad de interpretacion, Medellin, EAFIT, Banco de la Republica, 2002.

SIMON, Pedro, Noticias historicas de las conquistas de Tierra Firme en las Indias
occidentales (1626), Bogotd, Medardo Rivas, 1882.



MORAL Y VIRTUD, SENDEROS QUE SE BIFURCAN 1629

SuArez, Francisco, De Legibus, ac Deo Legislatore (1612), vertido al castellano
como Tratado de las leyes y de Dios legislador, Madrid, Hijos de Reus, 1918,
tomos 1y 2.

Tau ANzoATEGUL, Victor, El poder de la costumbre: estudios sobre el derecho
consuetudinario en América hispana hasta la emancipacion, Buenos Aires,
Instituto de Investigaciones de Historia del Derecho, 2001.

Tau AnzoATEGUT, Victor, “Ordenes normativos y practicas socio-juridicas.
Lajusticia”, en Nueva historia de la nacion argentina, Buenos Aires, Planeta,
1999, vol. 2, pp. 283-316.

TeLLKAMP, Jorg Alejandro (ed.), A Companion to Early Modern Spanish
Imperial Political and Social Thought, Leiden, Brill, 2020.

TERRANEO, Sebastiin y Osvaldo MouTiN (eds.), /11 Jornadas de Estudio del
Derecho Candnico Indiano, Buenos Aires, Tres Lagunas, 2017.

VELAscO PEDRAZA, Julidn Andrei, Justicia para los vasallos de su majestad.
Administracion de justicia en la villa de San Gil, siglo xvii1, Bogota, Univer-
sidad del Rosario, 2015.

ViLLaMizaR DUARTE, Carlos, La felicidad del Nuevo Reino de Granada. El
lenguaje patriotico en Santafé (1791-1797), Bogotd, Universidad del Externa-
do, 2012.

VILLANUEVA Y ASTENGO, Joaquin Lorenzo, Catecismo del Estado segiin los
principios de la Religion, Madrid, Imprenta Real, 1793.



