
HMex, LXXIV: 4, 2025� 1597

MORAL Y VIRTUD,  
SENDEROS QUE SE BIFURCAN.

VIRREINATO DE NUEVA GRANADA  
1770-1808

Francisco A. Ortega
Univers idad Nacional  de Colombia

Las siguientes páginas están dedicadas a comprender la 
trayectoria del concepto socio político de moral a finales 

del siglo xviii en el virreinato de la Nueva Granada. El artículo 
examina tres núcleos conceptuales de la moral que fungieron 
como nudos de sentido a partir de los cuales se identificó lo que 
resultaba lesivo al orden, se concibió la cohesión, se definieron 
los contornos de la legitimidad y se orientó la conducta de los 
vasallos. El carácter transversal y medular –aunque difuso– de la 
moral en la monarquía indiana hace difícil su estudio. No es sólo 
una cuestión de desentrañar sus fundamentos filosóficos sino de 
pensarla como el denso entramado conceptual a partir del cual 
se desplegó su vocación normativa. A lo largo del artículo abor-
daré las reflexiones teológicas en la medida en que pesaron en la 
construcción del ordenamiento teológico-político, pero centraré 
mi atención en el estrato intermedio que ligó los gobiernos civil 
y eclesiástico al vincular el pecado y el delito, la jurisdicción y la 
costumbre, el vasallo y el creyente, la virtud y la moral.

Fecha de recepción: 14 de mayo de 2021
Fecha de aceptación: 14 de junio de 2023



1598	 Francisco A. Ortega

Aunque el artículo parte del siglo xvi se centra en los últi-
mos 50 años del virreinato, en la antesala de la crisis política 
que resultó en la implosión de la monarquía y la creación de 
una república católica, cuando el basamento normativo sufrió 
transformaciones importantes y dio paso a una sutil diferencia-
ción entre moral y virtud. Esas transformaciones, junto con las 
dislocaciones sufridas durante las revoluciones políticas de la 
Independencia, entre ellas la eclosión de la soberanía popular, 
y el naciente compromiso con la vía republicana, instituyeron 
el conflictivo escenario para el desarrollo de la vida política 
posterior.

tres núcleos de sentido

Para comprender el alcance de la moral durante el periodo mo-
nárquico hay que remontarse al siglo xvi, periodo marcado por 
la expulsión de los moriscos, la incorporación de los territorios 
americanos a la Corona, la disputa contra los reformistas y el 
Concilio de Trento (1545-1563). Estos procesos ayudan a en-
tender algunos rasgos de la monarquía, tales como el peso del 
catolicismo, el carácter militante de la moral, en particular contra 
las llamadas desviaciones cristianas, las cuales descalificaba como 
heréticas e impías, y, finalmente, la constitución de la teología 
moral como ciencia independiente, lo que “implicó un problema 
ecuménico de primer orden”.1 Buena parte de las discusiones en 
el Concilio de Trento se dedicaron a la fides et mores, sintagma 
generalmente traducido como “fe y moral” pero que, como 
aclara John O’Malley, resulta más apropiado como “doctrina y 
conducta pública”.2 Para entonces el vocablo formaba parte de 
una tradición humanista selecta y se consolidó como un término 

1  Häring, “Moral”, pp. 1257-1258.
2  O’Malley, Trent, p. 22. Pardo Molero, “Gobernar según la virtud”, p. 15. 
Aunque el Diccionario castellano de palabras jurídicas de Rafael Altamira no 
incluye la voz “moral”, en varios pasajes vuelve sobre la “base moral que se 



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1599

técnico de las élites intelectuales para la dirección y administra-
ción de la conducta social.

Una rápida mirada a los diccionarios del periodo constata la 
lenta integración del vocablo a la cultura pública más amplia y 
su progresiva expansión y diversificación. Sus primeros registros 
–en el Vocabulario español-latino (1494) de Nebrija– lo vinculan 
a la etimología latina (moralis, costumbre) y griega (ethicus, filo-
sofía) de la tradición letrada humanista. Más interesante, en 1609 
Sebastián de Covarrubias aún no le había asignado una entrada 
propia en el Tesoro, aunque bajo la definición de ética se lee: “una 
parte de la Filosofia, perteneciénte a las costumbres, que por otro 
nombre llamamos Filosofia moral”.3 Igualmente en diversas 
partes del Tesoro aparece la voz moral para aludir a la “enseñan-
za” de una fábula, alegoría o historia, una de sus acepciones con 
mayor durabilidad. Poco más de un siglo después el Diccionario 
de Autoridades incorporó el lema como la “Facultad que tra-
ta de las acciones humanas, en orden a lo lícito o ilícito de ellas. 
Moralis facultas, scientia”. Y, adicionalmente, “lo que pertenece 
a las buenas costumbres, o a las acciones humanas, en orden a 
lo lícito, o ilícito de ellas. Moralis”.4 Moralidad, por su parte, 
aparece como “Doctrina o enseñanza perteneciente a las buenas 
costumbres y arreglamiento de la vida. Latín. Documentum 
morale, vel sententia”. Para comienzos del siglo xix, la voz moral 
había adquirido visibilidad en la cultura política de la monarquía 
y se había vuelto imprescindible para la gobernanza civil, aun 
cuando su uso no trascendía más allá de las clases letradas.

Tres núcleos de sentidos saltan a la vista en esta primera ins-
pección: la doctrina concerniente al arreglamiento de la vida; el 

encuentra latente en muchas de las leyes indianas”, p. 237. Véase la voz “In-
terpretación”.
3  “Ética”, Covarrubias, Tesoro de la lengua. Covarrubias incluye “Moral” 
para definir el árbol de las moras.
4  Diccionario de Autoridades (Madrid, por los Herederos de Francisco del 
Hierro, 1734).



1600	 Francisco A. Ortega

recto juicio y la moral como empresa pedagógica; y las costum-
bres, hábitos y valores que configuran un orden social legítimo. 
Estos tres núcleos de sentido permanecieron en las fuentes hasta 
finales del siglo xix. En lo que sigue considero cada uno de 
los núcleos de sentido por aparte, identificando la centralidad 
del término para la experiencia colectiva, la continuidad de un 
corpus doctrinario y los cambios significativos en su realiza-
ción social durante el periodo monárquico. Esos tres núcleos 
son elaborados de manera diferenciada –aunque interconecta-
dos– por diversos saberes y géneros discursivos, principalmente 
la teología y la filosofía moral, la pragmática moral y el derecho.

primer núcleo de sentido

El primer núcleo de sentido se refería al conjunto de principios 
que son fundamentales para llevar una vida recta. Esos funda-
mentos normativos estaban inscritos, de manera objetiva, en la 
racionalidad que estructuraba y le daba sentido al orden natural, 
a cuyo núcleo esencial Francisco Suárez le dio el estatuto de ley 
natural, prima praecepta, complemento de la verdad revelada 
y fundamento de la legislación humana, secunda praecepta.5 Para 
finales del siglo xvi ya existía un corpus doctrinal que estableció 
los supuestos y los procedimientos para la interpretación de la ley 
natural, cuya exégesis se le delegó a teólogos calificados con la 
intención de armonizarla con el evangelio y la eclesiología.

La teología y la filosofía moral ofrecieron un lenguaje flexible 
y universalista que se aplicaba de manera casuística, combinando 
los principios morales con los particularismos jurisdiccionales y 
ofreciendo fórmulas para su implementación cotidiana.6 A pesar 
del carácter técnico de la literatura neoescolástica, su vocación 

5  Suárez, De Legibus, t. II, pp. 5-16, 54-253. Bunge y Fuchs, The Concept 
of Law.
6  Decock y Birr, Recht und Moral, pp. 23-31. El probabilismo, que dominó 
buena parte de la teología moral del siglo xvii, introdujo la legitimidad de 



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1601

práctica le permitió abordar toda suerte de temas, desde la na-
turaleza de la conciencia, la observancia de los sacramentos, la 
naturaleza y los tipos de pecados, el fundamento de las leyes 
positivas, las instituciones y las costumbres, y las conductas 
delictivas. Es posible decir que no había materia práctica que se 
escapara a sus consideraciones y el concepto aglutinador fue 
el del gobierno de las almas.7 Para el caso americano la teología 
desarrolló adicionalmente una rica reflexión moral sobre la 
conquista y la evangelización que resultó decisiva tanto para de-
finir la especificidad del indio (de su evangelización, naturaleza 
e historia) como para implementar un gobierno orientado a la 
“salvación” de los americanos.8

A lo largo del periodo la ciencia moral permeó la vida social 
y política neogranadina.9 La producción de la literatura mo-
ral estuvo sometida a la orientación de los sínodos diocesanos y 
concilios provinciales. En la Nueva Granada se llevaron a cabo 
dos concilios provinciales (1625 y 1774), ambos subsidiarios 
de los concilios limense y mexicano (1582 y 1585 respectiva-
mente), todos anclados en las directrices emanadas del Concilio 
de Trento.10 En los colegios, seminarios y universidades de 
la monarquía el estudio de la moral se ofertaba en la facultad 
de cánones, leyes y teología, con cátedras especializadas sobre 
Dogmática, Teología Moral, Sagrada Escritura, Casuística y De-
recho Canónico, en las que se comentaba la Suma de Tomás de 
Aquino.11 El curso de estudios duraba entre cuatro y diez años, 
al término de los cuales los candidatos –entre ellos el prelado 

diversas interpretaciones en tanto ellas fueran probables. Martel Paredes, 
La filosofía moral.
7  A modo de ejemplo, refiero el lector a la muy popular Suma moral de Ber-
nardo Pacheco de 1751. Véase Decock y Birr, Recht und Moral, pp. 92-93.
8  Véase Pagden, The Fall of Natural Man.
9  Herzog, “Colonial Law”, pp. 105-127.
10  Forero, “Sínodos y concilios en Colombia”, pp. 69-85.
11  Pinilla Monroy, Historia de la cátedra de Teología, pp. 26-27; Rey Fajar-
do, La enseñanza de la filosofía y Catedráticos jesuitas, pp. 14-16.



1602	 Francisco A. Ortega

destinado a las parroquias americanas– recibían el grado y las 
órdenes sagradas. La experticia moral estaba en manos de repu
tados teólogos y filósofos y, a nivel local, de los párrocos que 
seguían los lineamientos de los primeros.

La condición subsidiaria del derecho positivo explica la im-
portancia de la teología moral. Víctor Tau Anzoátegui advirtió 
hace ya casi dos décadas que la ley, la religión y la costumbre 
constituían el entramado normativo que ordenaba la sociedad 
indiana. Y aunque sus cauces intelectuales estaban suficiente-
mente diferenciados, ninguno de los tres constituía un orden 
autónomo.12 Aun para los ilustrados, como Gaspar Melchor 
Jovellanos, la teología moral y el derecho natural “forman una 
sola ciencia, reducida a enseñar los deberes del hombre moral 
hacia Dios, hacia sí mismo y hacia su prójimo”.13 Los teólogos 
morales se interesaron en el derecho debido a que “la rectitud 
de las conciencias está en la observancia de las leyes”.14 El papel 
central de la ciencia lícita en la vida civil emanaba de la centrali-
dad del gobierno de justicia y enriquecía el carácter jurisdiccio-
nal y la estructura plural de la Monarquía. La legislación indiana 
conminaba a las autoridades civiles a que castigaran los “pecados 
públicos” y a que “provean lo que convenga, para que cesen las 
ofensas de Dios, escándalo, y mal exemplo de las Repúblicas”.15 
Las autoridades civiles y eclesiásticas se concebían como parte 
de una institucionalidad orientada a lograr unos mismos fines. 
En la medida en que la moral estaba en el centro de la vida 

12  Tau Anzoátegui, “Órdenes normativos”, p. 284. Herzog, “Colonial 
Law”.
13  “Jovellanos a Antonio Fernández de Prado”, Gijón, 17 de diciembre de 
1795, en Coronas González, Jovellanos y la Universidad, p. 159.
14  Suárez, De Legibus, Prólogo, p. 3. Decock, “La moral ilumina al derecho 
común”, pp. 515-516.
15  Libro III, Título 3, Ley 26 de Recopilación de Leyes de los Reynos de las 
Indias, p. 551. La ley es incorporada a las “Instrucciones del Virrey Amar y 
Borbón” de 1802. Véase Posada, El 20 de julio, p. 100.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1603

colectiva, la legitimidad del gobierno “tenía menos que ver con 
su origen [monárquico, republicano o aristocrático] que con su 
finalidad [el gobierno conducente a la vida recta]”.16 La trans-
gresión del orden social daba pie a las penas estipuladas en la 
legislación canónica y positiva y, más dramático, al escándalo, 
término del periodo que, en palabras de Germán Colmenares, 
“poseía la virtualidad de convertir en hechos sociales conductas 
privadas, aun las más íntimas”.17

Los fundamentos teológicos de la moral no estaban disponi-
bles para la disputa pública (más allá de los debates protagoniza
dos por teólogos cualificados entre, por ejemplo, probabilistas 
y rigoristas), lo que explica que al examinar la documentación 
relativa a la administración virreinal –legislación, relaciones, 
causas, informes, representaciones, denuncias, etc.– los términos 
moral/inmoral aparecen con poca frecuencia durante los prime-
ros dos siglos y medio, ya bien sea para calificar las creencias, 
objetivos o conductas de los actores. En la abundante docu-
mentación sobre el levantamiento comunero (Socorro, 1781), ni 
las autoridades virreinales, ni el regente visitador Gutiérrez de 
Piñeres, ni los comuneros usaron el término para describir su 
posición o descalificar la antagónica. Sólo el capuchino Joaquín 
de Finestrad, quien predicó en la región durante los meses si-
guientes, usó el término con alguna frecuencia para insistir en la 
calidad degradada del pueblo y la obligación del vasallo de acatar 
la ley. Esto no quiere decir que las creencias o acciones de los 
diversos grupos sociales estuvieron en conformidad con los pre-
ceptos morales; al contrario, como demuestran los innumerables 
procesos contra los caciques andinos, el desafío de la norma 
moral formó parte de la vida social en el virreinato.18 Cuando 
aparece el término entre el público no especializado lo hace en  

16  Pardo Molero, “Gobernar según la virtud”, p. 9.
17  Colmenares, “La ley y el orden social”, pp. 3-19.
18  Muñoz, Costumbres en disputa.



1604	 Francisco A. Ortega

su sentido habitual de lección o aprendizaje como, por ejemplo, 
señala fray Pedro Simón en el prólogo a su Noticias historiales, 
que “la historia […] es espejo de la vida y una filosofía moral que 
nos pone delante los ojos las vidas de los hombres y nos enseña 
que tomemos ejemplo de aquellas cosas que nos pueden ser 
provechosas y doctrinales […]”.19

segundo núcleo de sentido

El segundo sentido se refiere a la facultad de todo hombre 
para discernir lo lícito y ejercitar el “juicio natural de la ver-
dadera razón”.20 La realización de esa facultad requería, según 
Aquino, que “la voluntad del hombre [actuara] según el orden 
de la razón [de tal manera que] el objeto de la filosofía moral es 
la operación humana ordenada a un fin, o también el hombre 
en cuanto que actúa voluntariamente en razón de un fin”.21 Era 
una facultad disponible a todos los hombres. En su Historia 

19  Simón, Noticias, p. viii.
20  Suárez, De Legibus, Libro I: 4, p. 74. Igualmente, “¿Si la ley es acto de 
entendimiento o de voluntad, y cuál sea él?” (Libro I: 5, pp. 85-104), y “Si 
la Ley natural es la misma razón recta natural?” (Libro II: 5, pp. 54-67 y 85-
103). La neoescolástica estableció la distinción entre accidentes y substancia. 
La diferencia entre un hombre y una mujer era de substancia, lo que daba a 
entender que las mujeres tenían mayor dificultad para discernir entre el bien 
y el mal. Por otra parte, la condición social (incluidas étnicas o raciales) era de 
orden accidental y su impacto no resultaba claro sobre las facultades de discer-
nimiento. A partir del siglo xv se escribe constantemente sobre la naturaleza y 
el temperamento de los judíos –y posteriormente, sobre la de los indígenas 
y de los africanos– hasta el punto de que el principio universalista del principio 
moral queda seriamente cuestionado. En todo caso, el principio se mantiene 
vigente. Villanueva y Astengo lo retoma en su Catecismo del Estado (1793): 
“no es necesaria la Fe para el ejercicio de algunas virtudes morales que se or-
denan al orden político. Tales son por ejemplo la piedad humana, la justicia, la 
obediencia”, p. 31. Véase Pace, “Suarez and the Natural Law”, pp. 280-282.
21  Aquino, “Exposición sobre los diez libros Éticos a Nicómaco”, p. 350. 
Véase Finnis, Aquinas, pp. 62-72.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1605

Fernández de Piedrahita señala que los muiscas lloraban ante 
la muerte de su cacique Tisquesusa, príncipe bueno, “pues 
entre los bárbaros resplandecen las virtudes morales para ser 
amadas”.22 Sin embargo, esa potencia encontraba dificultades 
en su realización por diferentes motivos: la inclinación natural al 
pecado, la degradación moral de los sujetos y los pueblos, y, en 
el caso de los rústicos, el desconocimiento del Evangelio (fuente 
revelada que apuntalaba las facultades naturales).23 Más impor-
tante aún, la capacidad no era espontánea, sino que se adquiría a 
través de una vida activa de discernimiento. Es por eso que sólo 
unos pocos podían ser virtuosos mientras que la mayor parte de 
la población resultaba vulnerable ante el embate de las pasiones.

El principio de la capacidad intelectiva, su voluntario com-
plimiento y las dificultades que los feligreses encontraban para 
ejecutar el recto juicio, llevó a que la Iglesia hiciera de la con-
ciencia del creyente el centro de su atención. La Iglesia buscó 
administrar la conciencia de los hombres a través de varias 
estrategias complementarias: la confesión, la acción pastoral del 
clero, la sociabilidad y las ritualidades. Mientras el confesionario 
se convertía en el lugar donde se llevaba a cabo la comprobación 
del fuero interno (verificación del consentimiento deliberado 
y, sobre todo, de la integración vertical en el ordenamiento 
corporativo), la acción pastoral movilizó a la jerarquía ecle-
siástica a renovar su misión evangélica. Las congregaciones, 
cofradías y las diversas ritualidades convirtieron a la moral en 
un campo organizado para producir efectos –arrepentimiento, 
remordimiento, inspiración, amor ferviente–. Los concilios 
y sínodos especificaron las cualidades y deberes de párrocos y 
doctrineros para el buen funcionamiento de su labor a través 
de una abundante literatura pragmática, tales como doctrinas, 

22  Fernández de Piedrahita, Historia general, vol. 6, p. 307.
23  El ordenamiento moral tenía un correlato en la estratificación socio-racial 
que caracterizaba la vida en las provincias americanas.



1606	 Francisco A. Ortega

catecismos, confesionarios, novenas, vidas de santos e instruc-
ciones.24 De ese modo, el carácter técnico de la filosofía moral 
llegaba efectivamente a vastos sectores sociales de la monarquía 
a través de simples reglas de comportamiento correcto.

La moral se compendiaba en sumas impresas que circularon 
ampliamente con el fin de instruir al clero, uno de los tópicos 
recurrentes en las pastorales del virreinato. El obispo de Popa-
yán, Juan Machado de Chaves, publicó sus tratados (1647) para 
combatir 

[…] la ignorancia, y poca noticia de la Teología Moral, con que 
exercen sus oficios, y misterios los Sacerdotes, Curas y Confessores; 
siendo ellos […] Ángeles del Señor de los Exércitos, y sus labios la 
custodia de la ciencia, de los cuales ha de aprehender el pueblo 
la doctrina, enseñanza de las leyes, y preceptos de Dios, y las dudas 
que acerca de su cumplimiento se ofrecieren.25

En 1761, el papa Clemente XIII emitió la encíclica In Domi-
nico agro en la cual ordena la reimpresión del Catecismo romano 
(1566) para preservar la pureza de la religión.26 Las recomen-
daciones dan cuenta de las continuidades en los fundamentos 
teológico-políticos de la Monarquía.27

24  Mostaza Rodríguez, “Forurm internum, forum externum”. El derecho 
canónico postridentino prescribió que curas de parroquias y doctrineros de-
bían tener en su posesión pragmáticas, tales como decretos canónicos, textos 
pastorales, obras de catequesis y sumas de teología moral. Danwerth y Duve 
(eds.), Knowledge of the Pragmatici, pp. 110-111.
25  Machado, “Prolocución a los prelados”, Perfeto confessor y cura de al-
mas, sp. Póstumamente se publicó una Suma moral y resumen brevíssimo de 
todas las obras del doctor Machado, compendiada y comentada por Francisco 
Apolinar.
26  Lledó Cardona, “La influencia del Catecismo Romano”, pp. 475-484.
27  El obispo de Quito, Joseph Pérez Calama, exhortó al clero a que dedicara 
media hora diaria a la lectura de “Sumas Morales de Doctrina Sana, y pura” 
como “la de Larraga Ilustrado por Don Francisco Santos Grosin; la de Echarri, 
Franciscano; la de Cuniliati, Antoine, Geneto, Besombes, Piete Agustiniano, 



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1607

Una manifestación notable de la proyección pedagógica es la 
aparición del moralista, letrado que se encargaba de esclarecer 
asuntos para el bien de la República. De fray Benito Feijoo, figu-
ra paradigmática de la primera mitad del siglo xviii, se decía que 
sus obras “bastan para desempeño de la utilidad pública en qua-
les quiera materias, siendo todas juntas una continuada máxima 
para nuestro govierno económico, moral y político”.28 Cuando 
ocurría un caso jurídico de especial importancia se consultaban 
“personas de conciencias doctas” –generalmente un prelado– 
antes de adoptar la decisión “y de registrarlos en los libros 
de acuerdos como fundamento de la decisión adoptada”.29 
La misma definición del derecho implicaba un “espesor de la 
interpretación” que no dependía del contenido positivo de la ley 
sino del consejo moral para la buena ejecución de las leyes: “sa-
ber las leyes no consiste tanto en poseer sus palabras cuanto en 
penetrar su sentido y verdadera inteligencia”.30 El papel de los 
clérigos en la resolución de disputas cotidianas habla del alcance 
jurisdiccional de la Iglesia.

El sentido y el alcance del consejo moral en la interpretación 
y ejecución del gobierno civil se pusieron en evidencia durante 

Concina, Natal Alexandro, y Bancel”. Pérez Colama complementó este re-
pertorio de compendios con las pastorales de Benedicto XIV, que recogía las 
recomendaciones del Concilio Mexicano (1585) y era “fuente mui cristalina del 
Moral mas sano, y de la Disciplina Eclesiástica”. Edicto para la santa visita, s. p.
28  Feijoo, “Dictamen de Tomás de Querejazu y Mollinedo, Catedrático de 
la Real Universidad de Lima” a las Cartas eruditas y curiosas, tomo tercero, 
XLIII-L. La figura del moralista jugó un papel significativo en el virreinato de 
la Nueva Granada. Véase Plata, “Los Dominicos, la Tercera Orden y un orden 
social”, pp. 79-109; Arce Escobar, “Los poderes del sermón”, pp. 342-367.
29  Tau Anzoátegui, “Órdenes normativos”, p. 285.
30  Tau Anzoátegui, “Órdenes normativos”, p. 296. El consejo moral sólo era 
válido frente al caso propuesto y da cuenta del carácter casuístico del derecho 
indiano. Éste no se entendía como una estructura racional, sistemática y cerra
da, sino que “aparecía como un conjunto de normas de diversa naturaleza, 
generalidad, grado de publicidad y uso, originadas en el casuismo legislativo y 
que era acrecentado por excepciones, privilegios y dispensas”, p. 297.



1608	 Francisco A. Ortega

la crisis provocada por el levantamiento comunero de 1781 
en la Nueva Granada. La disputa entre el regente visitador y la 
Junta de Santafé, por ejemplo, en torno a la prudencia de apli-
car los decretos reformistas una vez que se dieron las primeras 
manifestaciones de descontento, sólo logró resolverse debido a 
la iniciativa que tomó el arzobispo Caballero y Góngora, quien 
decidió aplicar unos y suspender los demás después de condu-
cir negociaciones con los amotinados.31 De modo similar, las 
versiones encontradas sobre la razón que dio origen a la suble-
vación –del virrey, del regente visitador, de la Junta General de 
Santafé, del arzobispo, del marqués de San Jorge y de los líderes 
comuneros– evidencian la espesura interpretativa del acto legal, 
el papel protagónico de la justicia distributiva en la ejecutoria del 
derecho y la efectividad del consejo moral en tanto adecuación, 
corrección e implementación de las medidas reformistas en 
el contexto de las circunstancias locales.

tercer núcleo de sentido

El tercer y último núcleo de sentidos de moral se refiere al con-
junto de las prácticas, valores e instituciones locales que confi-
guraron los hábitos y tradiciones de una comunidad y que no 
contravenían la recta razón. La conexión entre moral y cos-
tumbre aparece en la etimología de la primera: “Tomado del lat. 
Moralis íd., deriva de mos, maris, ‘uso, costumbre’, ‘manera de 
vivir’[…]”.32 En la tradición humanista la costumbre remite a 
la exaltación debida a los usos de los antiguos y en el contexto 

31  Friede (comp.), Rebelión comunera de 1781, t. II, pp. 857-1026. Para un 
estudio del complejo orden jurisdiccional de la Monarquía católica y de sus 
prácticas en la región, véase Velasco Pedraza, Justicia para los vasallos de su 
majestad.
32  Aquino reflexiona sobre la costumbre en cuestiones, pp. 49-54 de la Suma, 
Prima Secundae. “Moral” en Corominas, Breve diccionario etimológico. Para 
la discusión a continuación, véase Tau Anzoátegui, Poder de la costumbre.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1609

ibérico adquirió el sentido jurídico de fuero o derecho consue-
tudinario.

Ahora bien, aunque moral y costumbre comparten un cam-
po semántico, resulta evidente que no designan lo mismo. Tal 
vez esta diferencia se aprecia mejor en la relación que cada uno 
de los términos establecía con la ley. La costumbre constituía 
–desde las Partidas alfonsinas– el fundamento del derecho y 
“en determinadas materias su fuerza era imbatible aun frente a 
la ley”.33 El ordenamiento inmemorial, establecido y aceptado 
por los principales actores sociales, produjo el sentido moral de 
la costumbre y todo lo que lo violentaban era inmoral, razón 
por la cual Suárez llamaba “moral” a los lazos que vinculaba a 
una comunidad y José de Acosta llamó su obra Historia natural 
y moral de las Indias (1590).34 Pero ese ordenamiento por sí solo 
no era suficiente y por eso la ciencia de la moral debía vigilar 
las costumbres, asegurarse que no se desviaran de las rectas 
doctrinas y, si era necesario, corregir la costumbre cuando la 
encontrara equivocada.35

El regalismo del siglo xviii transformó esta red conceptual. 
La invocación de la moral, en tanto “ciencia de las costumbres”, 
desde orillas novatoras como parámetro y guía para reformar 
las costumbres y “determina[r] las obligaciones naturales y 
civiles del hombre” vinculó la moral con la economía y la 

33  Tau Anzoátegui, “Órdenes normativos”, p. 303. Jurídicamente la cos-
tumbre es tenida como “el precepto no escrito que adquiere fuerza jurídica al 
introducirse con los requisitos prevenidos por el derecho”. En El poder de la 
costumbre, p. 88.
34  El jurista Castillo de Bovadilla señala que a la costumbre se le reverencia 
como madre “y la mayor parte del mundo se gobierna por costumbres, y 
aun fueron primero introducidas en el mundo, que fuesen recibidas leyes…”. 
Castillo de Bovadilla, Política para corregidores, vol. I, Libro II, capítulo 
10, proposición 35.
35  La costumbre equivocada es contra legem y debe ser corregida. Donoso, 
Instituciones de Derecho Canónico, p. 51. Tau Anzoátegui, El poder de la 
costumbre, p. 94.



1610	 Francisco A. Ortega

filosofía política como los saberes más importantes ya que “[…] 
influye[n] acerca de la regularidad de nuestras costumbres”.36 En 
ese proceso, funcionarios civiles y los ilustrados criollos asumie-
ron progresivamente el mandato de moralizar a la población. La 
autoridad real apareció investida de cuatro cualidades: era “sa-
grada, paternal, absoluta y sujeta a la razón” y se desplegó como 
voluntad incontestable para corregir a los vasallos con el fin de 
configurar un orden virtuoso.37 Los ataques contra el laxismo 
y el probabilismo y la expulsión de los jesuitas se conjugaron 
con el progresivo cuestionamiento de la costumbre en el ámbito 
jurídico.38 Al final del periodo la costumbre aparecía como la 
remanencia de lo arcaico, lo irracional o lo pagano. En todos los 
casos se hacía énfasis en la necesidad de un gobierno fuerte y en 
la obediencia incondicional de los vasallos.

El razonamiento de Finestrad, comisionado para pacificar la 
zona comunera, revela los desplazamientos del concepto en este 
periodo. Al identificar las causas del levantamiento comunero, 
Finestrad señaló que los habitantes de la región “Se han forjado 
por objeto de su creencia y por regla de su moral una confusa 
masa de gentilismo y de cristianismo, de superstición y religión, 
de vicio y de virtud”.39 El abandono de los pueblos, la mala 
calidad de sus dirigencias y la ausencia de párrocos llevó a que 
las costumbres no fueran garantía de moral. Por ese equívoco, 
Finestrad continua, “[…] nace que con vano título de piedad 

36  Jovellanos, “Memoria sobre la educación pública”, p. 252; Manuel del 
Socorro Rodríguez, Preliminar o Papel Periódico, 9 de febrero 1791, p. 2.
37  Bossuet, Política deducida de las propias palabras de la Sagrada Escritura, 
vol. ii: Libro II, artículo 1, p. 288. Bossuet, autor predilecto de los eclesiás-
ticos regalistas, señaló que la soberanía estaba en el cuerpo del rey y que la 
autoridad, la moral, el derecho y la justicia emanaban de su persona como 
intermediario de Dios.
38  El probabilismo jurídico hizo carrera en la cultura política de la monarquía 
al admitir que existían varias soluciones probables para un caso en cuestión. 
Véase Ruiz, “La Teología moral y el Probabilismo jurídico”, pp. 63-81.
39  Finestrad, El Vasallo instruido, p. 122.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1611

se toleran los mayores desórdenes, ya de la codicia, ya de la 
ambición, ya de la injusticia, ya de la falta de subordinación y 
de intenciones muy opuestas a la moral cristiana y a la misma 
sociedad” (p. 122). Para aquellos empeñados en restaurar la 
grandeza de la monarquía y el celo evangélico en las provincias 
indianas, la costumbre local por sí sola propiciaba “el desorden 
en lo moral y en lo politico” (p. 122). Y, aún más, la indulgencia 
tradicionalmente mostrada a esas costumbres inveteradas ahora 
resultaba cómplice del espíritu sedicioso de la plebe.

La fuerza del levantamiento comunero evidencia que el an-
tiguo lenguaje de la costumbre local continuaba siendo impor-
tante para amplios sectores neogranadinos.40 La reacción de las 
autoridades y los castigos contra los líderes más conspicuos no 
representaron la imposición final de una cultura regalista en el 
virreinato. Más bien se puede afirmar que durante las décadas 
siguientes se continuarán enfrentando dos visiones sobre el or-
denamiento legítimo –una de ellas asentada en las costumbres 
locales, jurisdiccional y corporativa, mientras que la otra, basada 
cada vez más en la voluntad real, remota y apoyada en la promo-
ción de una ley unificada.

moral pública, virtud política

Esta narrativa sería parcial si no reconociera la presencia de otro 
concepto con el cual moral alternaba estrados: la virtud. Ambos 
términos con frecuencia aparecen íntimamente ligados, incluso 
como sinónimos, y, sin embargo, su trayectoria es diferente y 
de su alternancia podemos sacar conclusiones importantes para 
comprender el destino del concepto moral a finales del periodo 
monárquico y durante el siglo xix. Como moral, virtud tiene 

40  Phelan, The People and the King, pp. 3-17. Portillo analiza el choque 
reformista que buscaba unificar la diversidad de legislaciones en el imperio 
y limitar las autonomías locales como un choque de fuerzas morales, la de la 
costumbre y la del imperativo luminista. Véase Portillo, Fuero indio.



1612	 Francisco A. Ortega

una larga y aún más prestigiosa trayectoria histórica. Corominas 
indica que virtud deriva de ‘varonil’ y aparece en castellano por 
primera vez hacia 1440.41 El Diccionario de Autoridades –y con 
él los diccionarios del siglo xviii– la definen como “la disposi-
cion del alma, ó hábito honesto operativo de las acciones con-
formes á la recta razon, por las quales se hace laudable el que las 
executa”. Su campo semántico lo identifica con los dos primeros 
núcleos de moral –la doctrina concerniente al arreglo de la vida y 
la facultad humana para discernir lo lícito–. Su sentido es activo 
y designa un sujeto masculino capaz de cultivar la capacidad 
de controlar sus emociones y conducirse adecuadamente. Para 
los contemporáneos la vida activa era masculina, la pasiva feme-
nina y por su naturaleza presa de las pasiones, reservando para 
los hombres las disputas sobre la moral y el buen gobierno.42

El concepto de virtud tiene un recorrido prestigioso, ampa-
rado en la misma literatura que le dio cauce a la moral. La virtud 
natural aparecía en los textos clásicos más tempranos (Platón, 
Aristóteles, Cicerón, Livio y Salustio), y la patrística cristiana, 
con San Agustín a la cabeza, reconoce en las virtudes paganas 
ecos de la verdadera religión, idea teorizada con gran vuelo por 
Francisco Vitoria y Francisco Suárez. Aquino escribió extensa-
mente sobre la virtud: “[…] una perfección de la potencia[…]”, 
y la dividió en tres: teologales, intelectuales y morales.43 Las 

41  Es “tomado del lat. Virilis ‘masculino’, ‘propio del hombre adulto’, ‘vigo-
roso’, derivado de vir, viri, ‘varón’”. Véase virtud bajo Viril, en Corominas, 
Breve diccionario.
42  La mujer no tenía “La facultad, potencia, ó actividad […] para producir, ó 
causar sus efectos” ya que carecía de “Fuerza, vigor, ú valor” y el “Poder, ó [a 
la] potestad de obrar”. Diccionario de Autoridades (1739). Linton encuentra, 
para el caso francés, una feminización de la virtud y una apertura a la afirma-
ción virtuosa de la mujer en el plano civil en el siglo xviii. Linton, “Virtue 
Rewarded?”, pp. 51-65. En contraste, en la Nueva Granada el silencio sobre 
la virtud cívica femenina y su exclusión de los asuntos políticos fue notoria.
43  Suma, Prima Secundae, cuestiones 55; 57; 62, pp. 421-474. A continuación, 
las referencias en el texto principal.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1613

primeras –fe, caridad y esperanza– “tiene[n] por objeto a Dios” 
(Prima Secundae, c. 62, arts. 1-4, 471 y ss.) y “están por encima 
de las virtudes humanas, pues son virtudes del hombre en cuan-
to hecho partícipe de la gracia divina”. (Prima Secundae, c. 58, 
art. 3, 447).44 Las intelectuales y morales obedecen al “doble 
principio de [los] actos humanos, a saber, el entendimiento o 
razón, y el apetito, pues éstos son los dos motores que hay en 
el hombre” (Prima Secundae, c. 58, art. 3, 446). La virtud inte-
lectual “tiene por sujeto el entendimiento y la razón” (Prima 
Secundae, c. 56, art. 6, 433), mientras que las virtudes morales 
“versan sobre las pasiones” (Prima Secundae, c. 59, art. 1-2, 450 
y ss.) y perfeccionan la buena voluntad (Prima Secundae, c. 57, 
art. 3, 438). Las virtudes cardinales son virtudes morales (Prima 
Secundae, c.58, art. 3, 446; c. 61, art. 1, 463). Son cuatro: pru-
dencia, justicia, templanza y fortaleza, derivadas de las clásicas o 
paganas. Ellas expresaban, en el marco de la Monarquía católica, 
la calidad de perfección civil y espiritual que se promulgaba y 
a la que se aspiraba. El ideal monárquico no reñía con las virtu-
des clásicas y los jesuitas familiarizaron a los iberoamericanos a 
través de la Ratio Studiorum con la virtud como vida activa en 
pos del interés general, más allá de los intereses propios.45

Por su parte, el regalismo tipificó al buen monarca por el 
“cúmulo de virtudes” que “acredita [la] rectitud” del Rey, 
mientras que las del vasallo piadoso por el deber de “paga[r] 
tributo de lealtad a Nuestro Rey, de aumento á nuestra Religión, 
y de amor a Nuestro Dios”.46 Esta caracterización alineaba las 
virtudes activas con el rey y sus agentes –entre ellos los ilustra-
dos criollos– y la moral con la conducta obediente del vasallo 

44  Véase Gilson, El tomismo, pp. 351-377.
45  Pardos Martínez, “Virtud complicada”, pp. 77-91. Un caso paradig-
mático de las virtudes clásicas al servicio de los ideales de la Monarquía es el 
“Entretenimiento” tercero de Phocion de Mably, pp. 67-107.
46  Ambas citas del clérigo franciscano Azero, Premios de la obediencia, 1, 
p. 54.



1614	 Francisco A. Ortega

instruido. Es importante recordar que el regalismo se consolida 
en España en el contexto de una reflexión sostenida en el Euro-
atlántico en torno a la virtud política –aquella que concernía al 
gobierno civil y a la vida en sociedad–. La creciente circulación 
de textos en la Monarquía diversificó las fuentes que previa-
mente habían acotado toda discusión sobre la virtud y la moral. 
Muchos de esos nuevos autores, como Montesquieu o Mably, 
no controvertían los arraigados fundamentos católicos, pero 
desplazaron su reflexión al campo de lo civil.47

En la definición clásica de Montesquieu la virtud era “el amor 
a las leyes y a la patria”, una fórmula que evidenciaba la vocación 
cívica, el carácter programático de la utilidad pública y el inte-
rés general de toda acción virtuosa.48 Esta fórmula fue repetida 
innumerables veces por los ilustrados locales, sin asomo de es
cándalo o presentimiento anatema. Al contrario, el nuevo énfasis 
en la virtud patriótica aparecía claramente inscrito en un contex-
to profundamente católico. El naturalista Francisco José de Cal-
das, editor del Semanario del Nuevo Reyno de Granada, definía 
en 1806 la virtud como la abnegación consistente “en preferir el 
bién público al nuéstro. Para ser virtuoso, es necesario resistir a 
sus inclinaciones, a sus deseos, a sus gustos, y combatir sin cesar 

47  La circulación de libros estuvo fuertemente controlada en las monarquías 
ibéricas. Sin embargo, las bibliotecas privadas de los ilustrados neogranadinos 
albergaban a finales del periodo monárquico textos de Hume, Mably, Condi-
llac y Condorcet. Para el caso neogranadino, véanse Silva, Los ilustrados de 
Nueva Granada, p. 284; Ruiz Martínez, La librería de Nariño, pp. 190-205.
48  Montesquieu, Del espíritu de las leyes, Libro IV, capítulo V, p. 125. Cito de 
la edición de 1820, la primera que aparece completa en lengua española. Isabel 
Herrero y Lydia Vázquez señalan que el texto es conocido en la Monarquía 
hispana y es comentado tanto por sus apologistas como por sus contradictores. 
Herrero y Vázquez, “Recepción de Montesquieu en España”, pp. 143-145. 
El pasaje aparece verbatim en las Observaciones sobre El Espíritu de las leyes 
del jesuita De la Porte (1751), pp. 73-74. Montesquieu no fue el único, aunque 
posiblemente sí el más grande popularizador de la virtud republicana entre los 
hispanos.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1615

contra uno propio”.49 Caldas propuso una escuela patriótica 
“pública, gratuita, y [que esté] baxo de la inspección y vigilancia 
del Gobierno”. De ese modo “los niños aprend[erán] los ele-
mentos de las virtudes christianas y civiles que los conduzcan 
despues á ser unos hombres útiles a la Patria”. Es interesante la 
recurrencia de patria, otro concepto que atravesaba un profundo 
cambio semántico y que se había convertido en la plataforma 
para justificar buena parte de las iniciativas reformistas.50 Nótese 
la combinatoria de antiguos sentidos católicos con los nuevos 
sentidos ilustrados que hace énfasis en el amor a la patria y a las 
leyes, la prosperidad y la riqueza, y a la moral como sustrato de 
costumbre que debe ser moldeado por los agentes reformistas.51 
Valga la pena insistir en que uno de los objetivos de la utilidad 
ilustrada para Caldas es que los niños “honren con sus acciones 
la santa religión”.

Las transformaciones del concepto de virtud evidenciaban 
un nuevo horizonte de perfectibilidad. La aparición de nuevos 
sintagmas, tales como “virtud patriótica”, “virtud industriosa”, 
“constitución moral”, “utilidad moral” y “felicidad moral”, dan 
cuenta de un núcleo nuevo de preocupaciones y de un campo 
de acción inédito para las élites locales. Afincado en ese nuevo 
léxico, Caldas definió “la perfectibilidad moral” como consis-
tente “en emplear todas las horas del día haciendo todo lo más 
posible y lo más grande posible [para cumplir con] la suma total 
de los deberes del hombre en sociedad”. La perfectibilidad de 
la moral aparecía, entonces, asociada a una nueva “economía 

49  Semanario del Nuevo Reyno de Granada, núm. 12, 20 de marzo de 1808, 
p. 92. Las citas a continuación provienen del mismo pasaje.
50  Para los nuevos sentidos de patria a finales del siglo xviii, véase el tomo 8, 
coordinado por Lomné, del Diccionario político y social, y Villamizar Duar-
te, La felicidad del Nuevo Reino de Granada.
51  Importa acá insistir en la continuidad de la virtud republicana con la tra-
dición católica que definía la virtud como el conjunto de aquellas “… accio-
nes conformes á la Ley Christiana, y que se ordenan á la Bienaventuranza”. 
Diccionario de Autoridades (1739).



1616	 Francisco A. Ortega

del tiempo”, una “de las adquisiciones más preciosas [de] un 
hombre de juicio”.52

Ese horizonte concernía de manera diferenciada al pueblo. 
Éste aparece, también de forma novedosa, como fuente de ri-
queza del reino y, a su vez, como irremediablemente inmerso 
en el vicio y la degradación, tal y como se hizo evidente en las 
descripciones de Finestrad. La moralización del pueblo –es de-
cir, el trabajo sobre el cuerpo social cuya finalidad ya no era sólo 
espiritual, sino que también se ocupaba del rendimiento de los 
cuerpos– se volvía necesaria por primera vez en la Monarquía. 
Pedro Rodríguez de Campomanes formuló un programa de 
“verdades, utilidad, y arreglo moral” para los artesanos para que 
de esa manera contribuyeran al progreso material.53 El goberna-
dor de la provincia de Cartagena implementó en 1789 reformas 
que promovían la educación popular:

Que atendiendo a lo mucho que interesa la República en la buena 
Educación de la juventud y a lo que pierde esta en el abandono de 
la primera edad en que se forman las costumbres para el resto de la 
vida, deveran los Padres y Madres de familia, los tutores y curado-
res y otras qualesquiera personas que tubieren niños a su cuidado 
ponerlo precisamente desde la edad de cinco años a que aprendan 
la Doctrina Chistiana y primeras letras y desde los nueve a que se 
les enseñe alguno de los oficios o exercicios a que se aplicaren según 
su clase y esfera[…].54

El mandato pedagógico popular fue retomado por diferentes 
reformistas, quienes proponían escuelas de primeras letras y de 
saberes útiles para superar “Los obstáculos físicos, políticos y 
morales que oponen la naturaleza, las leyes, el Gobierno y las 

52  “Mis horas”, Semanario del Nuevo Reyno de Granada, Santafé, núm. 52, 
31 de diciembre de 1809, p. 379.
53  Rodríguez de Campomanes, Discurso sobre la educación popular, p. 72.
54  Cañaberal y Ponce, “El deber de vivir ordenadamente” (1789), p. 116.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1617

costumbres” a la felicidad pública.55 Ya no era tanto la perfecti-
bilidad de los talentos que encontraban su expresión en la virtud 
patriótica sino la voluntad de moralizar al pueblo.

Como resulta evidente en estos casos, la virtud y la moral 
no juegan el papel de opuestos. Sin embargo, en el juego de 
diferenciación que los caracterizó, la virtud tendía a tener un 
papel protagonista mayor entre los ilustrados mientras la mo-
ral mantenía su hegemonía en la teología, el púlpito y en las 
frecuentes diatribas antiilustradas que buscaban controvertir 
o limitar las aspiraciones e iniciativas de los novatores. Así, 
aunque los ilustrados apelaban por igual a ambos términos, en 
general usaban la moral para identificar el basamento católico y 
la obediencia, necesarias para que en los pueblos surgieran per-
sonas virtuosas. Si la moral exigía conformidad con el dogma y 
las normas establecidas, la virtud estaba conectada con la razón 
y tendía a interpelar el carácter activo del ilustrado, su capacidad 
de autocultivo, exigiéndole una economía de acción en aras de 
construir un mundo más ordenado, libre y racional, de acuerdo 
siempre a la dogmática católica. La calidad de potencia activa 
presente en el campo semántico de virtud capturaba con mayor 
contundencia las facultades necesarias para practicar la utilidad 
pública y el amor a la patria. Lo cierto es que la virtud se convir-
tió en arma favorita de los novatores neogranadinos a finales del 
siglo xviii para legitimar las diversas iniciativas que procuraban 
la felicidad del reino.

La distinción (que no oposición) entre moral y virtud fue 
instrumental para la aparición de formas ilustradas de participar 
en el espacio público. Ambos convergían en el oikos, la familia 
extendida en el padre de familia. Éste estaba a cargo del ámbito 
doméstico –mujeres, hijos, sirvientes y esclavos– y participaba, 
en su calidad de vecino, en la vida pública de la monarquía. La 
redefinición regalista del rey como padre de familia proyectó el 

55  Pombo, “Informe … del Consulado de Cartagena” (1807), p. 220.



1618	 Francisco A. Ortega

esfuerzo moralizador sobre el escenario social. La sutil diferen-
ciación entre moral y virtud dejaba por fuera de las formas de 
acción patriótica a todos aquellos que no eran cabeza de familia, 
es decir, sirvió para designar el campo de acción que se abría en 
la naciente publicidad ilustrada.56 Esta distinción no institucio-
nal, pero en la base de toda la institucionalidad, se mantuvo a lo 
largo del siglo xix y buena parte del xx y explica las dificultades 
que tuvieron las mujeres y otros grupos sociales para acceder a 
la ciudadanía tras la Independencia.

Finalmente, apareció una tensión que iba a resultar duradera 
con la intensa reflexión que apareció en el siglo xviii euro-atlán-
tico en torno a las facultades necesarias para la participación en 
el gobierno: la relación entre las virtudes cristianas y políticas. 
Esa tensión conllevaba el peligro (aunque no la certeza) de una 
eventual ruptura, tal y como había ocurrido con Maquiavelo y 
que generó la condena de la Inquisición.57 La formulación de 
Montesquieu, ya citada, cristalizó el debate público. En repeti-
das ocasiones aclaró: “Hablo aquí de la virtud politica, que es la 
virtud moral en el sentido en que se dirige al bien general; muy 
poco de las virtudes morales particulares; y nada de la virtud 
que tiene relacion con las verdades reveladas”.58 En su defensa 
de 1750 insistió en que la virtud política no era amoral sino el 

56  Mossé, “La femme au sein de l’oikos”, pp. 17-23; Mirón Pérez, “El análisis 
de las unidades domésticas”, pp. 75-79; Agüero, “Ancient Constitution or 
paternal government?”, pp. 1-31.
57  Maquiavelo insiste en que la virtud política debe prescindir de la virtud cris-
tiana para gobernar acertadamente. Su argumentación aparece en El Príncipe 
y los Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Para un desarrollo de 
esta tensión en Maquiavelo y su trayectoria posterior en el noratlántico, véase 
Pocock, El momento maquiavélico, pp. 241-300.
58  Montesquieu, “De espíritu de las leyes”, vol. 1, Libro III, capítulo V, 
p. 201. Más comprometedora era la definición que sostuvo en la “Advertencia 
del autor”: “lo que yo llamo virtud en la república, es el amor de la patria, esto 
es, el amor de la igualdad” (p. 71). Montesquieu se defendió públicamente en 
1750, pero la Iglesia incluyó el libro en el Index librorum prohibitorum al año 
siguiente.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1619

complemento necesario de la virtud católica para asegurar la 
felicidad pública.59

Sin embargo, esa diferenciación fue suficiente para que am-
plios sectores sociales la censuraran. En 1756 el texto fue con-
denado por la Inquisición por “contener y aprobar toda clase de 
herejías, proposiciones temerarias, erróneas, heréticas, des-
preciativas e ignominiosas para las Sagradas Congregaciones 
y Universidades, favorables al luteranismo y al calvinismo, y 
vilipendiar la Santa Religión Católica”.60 En 1787 aparece en 
español una extensa glosa del jesuita Joseph de la Porte, tradu-
cida por Joseph Garriga, en la que se señala insistentemente el 
equívoco en el que incurre Montesquieu. La separación de las 
dos virtudes resulta suficientemente irritante como para que 
en 1793 Joaquín Villanueva retome en el Catecismo del estado 
la controversia para contravenir la intención de “dar por real y 
efectiva la distinción lógica o metafísica de los dos respetos con 
que la escuela [de los filósofos] considera al hombre”. Según 
Villanueva la nueva filosofía quiere

[…] persuadir que en él hay […] dos hombres, uno moral y otro 
político, uno natural y otro sobrenatural, tan distintos entre sí, que 
puede obrar el uno con total independencia del otro; y de consi-
guiente que se puede en cualquier asunto tratar del uno, desenten-
diéndose enteramente del otro: mirar por el bien y felicidad del uno, 
sin hacer caso ni aun siquiera acordarse del otro.61

Aunque la separación de moral cristiana y virtud política se 
volvía fundamental para los modos de gobernanza que emergían 
en el espacio euroatlántico, ella amenazaba los fundamentos 
teológico-políticos de la monarquía al suponer que “la filosofía 

59  Linton, The Politics of Virtue, p. 49.
60  Defourneaux, L’lnquisition espagnole, p. 123.
61  Villanueva, Catecismo del Estado, p. 1.



1620	 Francisco A. Ortega

y la política y las demás ciencias que se ordenan a la felicidad 
pública, sólo miran al hombre en el estado natural y político, 
y así no tiene que ver con ellas la Religión revelada” (ibid.). 
Esa separación resultaba aún más amenazante en las provincias 
americanas pues, al decir del fiscal protector de indios de la 
Audiencia de Santafé, Francisco Moreno y Escandón (1772), 
la conexión entre el gobierno civil y el eclesiástico, o entre la 
virtud civil y la moral cristiana, “es incomparablemente mayor 
[…], donde la introducción, conservación y fomento de la fe 
católica se debe a los esmeros de nuestro católico monarca”.62 
La afirmación de Moreno Escandón da cuenta de la dificultad 
para concebir una virtud política autónoma en el contexto de la 
monarquía católica.

La creciente tensión entre virtud política y virtud moral o 
cristiana se volverá explosiva durante la crisis política que so-
brevino con las abdicaciones de Bayona (1808) y el movimiento 
juntero (1810) y que, tras la eclosión de las soberanías locales y 
las guerras de independencia, desembocó en la construcción de 
un orden republicano, representativo y sustentado en la sobera-
nía popular. El nuevo proyecto político fragilizó el entramado 
moral que había normado la sociedad desde el siglo xvi y eviden-
ció la necesidad de llegar a un nuevo acuerdo entre virtudes civi-
les y cristianas, religión y política, Iglesia y Estado. Es diciente 
que durante el siglo xix la virtud pierde atractivo y la moral, en 
cambio, se convierte en un concepto sociopolítico esencial de la 
experiencia neogranadina. Con insistencia apareció la misión de 
moralizar para los gobiernos republicanos.

62  Moreno y Escandón, “Estado del Virreinato de Santafé”, vol. 1, p. 256. 
Para Villanueva, “Este empeño de separar la razón de la Religión, y el hom-
bre Cristiano del ciudadano” ha creado un nuevo sistema de derecho público. 
Si el Rey es vicario de Dios en la tierra no es posible “creerse que la potestad 
de los Príncipes de la tierra está enteramente destinada y limitada a procurar 
el bien y felicidad de los hombres en este mundo”, Catecismo del Estado, p. 6. 
Énfasis en el original.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1621

En ensayos anteriores he insistido en que la rápida demo-
cratización del concepto moral a principios del siglo xix tiene 
que ver con el advenimiento de una temporalidad precaria –una 
conciencia de la ausencia de principios trascendentes como fun-
damentos del ordenamiento republicano hispanoamericano–.63 
Quiero ahora complementar esa afirmación insistiendo en que 
no solo tiene que ver con la disolución de una forma de sobera-
nía, sino que también está relacionada con la aparición del nuevo 
sujeto de la política –el pueblo–, el cual debía ser sometido al in-
flujo moralizador. Para los ciudadanos católicos del siglo xix re-
sultaba evidente que la moral era la condición de posibilidad que 
permitía el ejercicio de la ciudadanía y la política representativa.

conclusión

Mi interés en este artículo ha sido reconocer –en particular con 
miras a enriquecer la historia política del periodo– el lugar y 
peso del concepto moral en la cultura política del siglo xviii 
y principios del xix, un punto sobre el cual existen enormes 
vacíos historiográficos. Durante el periodo monárquico moral 
pasó de ser un término cuyo sentido estaba en manos exclusivas 
de los teólogos morales y determinado casi exclusivamente por 
el dogma católico, a ser un término que expresaba sentidos po-
lémicos en relación con el valor de las costumbres, la capacidad 
de autogobierno de los pueblos y las formas de civilidad esta-
blecidas. Es precisamente en la relación no sobredeterminada 
y siempre cambiante de esos tres nudos que se hace posible, a 
finales del siglo xviii, un tipo de acción política que no estaba 
prevista. Moral y virtud estuvieron orientadas a promover un 
orden jerárquico pero para finales del siglo xviii “la confianza 
en la razón, el optimismo sobre las posibilidades de las fuerzas 

63  Ortega Martínez, “La constitución moral de la república”; “Precarious 
Time”, pp. 85-109. Ortega Martínez, “La constitución moral de la repúlica”.



1622	 Francisco A. Ortega

humanas y los avances de la utilidad frente a la mera caridad, 
acabaron por reorientar la moral hacia la transformaci6n, su-
puestamente mejora, del mundo, y por convertir la acción po-
lítica en acción productora”.64 El vínculo que ambos conceptos 
establecen con patria le permite al emergente campo de actores 
americanos validar su experiencia local y proyectar sus expec-
tativas para la felicidad del reino.

Por otra parte, el progresivo distanciamiento de la virtud civil 
o política de la moral cristiana señala la aparición de un nuevo 
modo de conducir la política que fragilizaba los cimientos del 
ordenamiento teológico-político de la monarquía indiana. A 
partir de la Independencia la legitimidad del gobierno no de-
penderá primariamente del gobierno conducente a la salvación 
de las almas. El gobierno de la justicia y de las pasiones pierde 
terreno, evidenciando el desplazamiento de un fundamento 
trascendente, y aparece lentamente el campo indeterminado, 
contingente de la representación de los diversos intereses que 
legítimamente tenían presencia en la comunidad política.

referencias

Agüero, Alejandro, “Ancient Constitution or paternal government? Ex-
traordinary powers as legal response to political violence (Río de la Plata, 
1810-1860)”, en Max Planck Institute for European Legal History. Research 
Paper Series (2016), pp. 1-31.

Altamira, Rafael, Diccionario castellano de palabras jurídicas y técnicas to-
madas de la legislación indiana, México, Instituto Panamericano de Geografía 
e Historia, 1951.

Aquino, Tomás, Suma de Teología, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 
1989. Prima Secundae I-II.

Aquino, Tomás, “Exposición sobre los diez libros Éticos a Nicómaco”, 
en Escritos políticos, edición de Juan Widow, Estudios Públicos, 57 (1995), 
pp. 349-351.

64  Pardo Molero, “Gobernar según la virtud”, p. 23.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1623

Arce Escobar, Viviana, “Los poderes del sermón: Antonio Ossorio de las 
Peñas, un predicador en la Nueva Granada del siglo xvii”, en Fronteras de la 
Historia, 14: 2 (2009), pp. 342-367.

Azero, Raymundo, Premios de la obediencia, castigos de la inobediencia, 
Santafé de Bogotá, Antonio Espinosa de los Monteros, 1782.

Bossuet, Jacques-Bénigne, Política deducida de las propias palabras de la 
Sagrada Escritura al sereníssimo Señor Delfín, traducción de Miguel Joseph 
Fernández, Madrid, Antonio Marín, 1743.

Bunge, Kirstin, Marko J. Fuchs, Danaë Simmermacher, y Anselm Spindler, 
The Concept of Law (lex) in the Moral and Political Thought of the ‘School of 
Salamanca’, Leiden, Brill, 2016.

Cañaberal y Ponce, Joaquín de, “El deber de vivir ordenadamente para 
obedecer al Rey”, Cartagena, 1789, transcrito por Gilma Mora de Tovar, en 
Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 20 (1992), pp. 109-131.

Castillo de Bovadilla, Jerónimo, Política para corregidores y señores de va-
sallos, en tiempo de paz, y de guerra, y para prelados en lo espiritual, y temporal 
entre legos, iuezes de comission, regidores, abogados y otros oficiales publicos…, 
2 vols., Madrid, Imprenta de Joachin Ibarra, 1759 (original c.1595), vol. i.

Colmenares, Germán, “La ley y el orden social: fundamento profano y fun-
damento divino”, en Boletín Cultural y Bibliográfico, 27: 22 (1990), pp. 3-19.

Colmenares, Germán (comp.), Relaciones e informes de los gobernantes de 
la Nueva Granada, Bogotá, Banco Popular, 1989.

Continisio, Chiara y Cesare Mozzarelli (eds.), Repubblica e virtù: Pensiero 
politico e Monarchia Cattolica fra xvi e xvii secolo, Roma, Bulzoni, 1995.

Corominas, Joan, Breve diccionario etimológico de la lengua castellana, 
Madrid, Gredos, 1987.

Coronas González, Santos Manuel, Jovellanos y la Universidad, Gijón, 
España, Fundación Foro Jovellanos, Universidad de Oviedo, 2008.

Covarrubias, Sebastián de, Tesoro de la lengua Castellana o Española, 1611, 
edición de Martín Riquer, Barcelona, Alta Fulla, 1998.



1624	 Francisco A. Ortega

Danwerth, Otto y Thomas Duve (eds.), Knowledge of the Pragmatici. Legal 
and Moral Theological Literature and the Formation of Early Modern Ibero-
America, Leiden, Brill-Nijhoff, 2020.

Decock, Wim, “La moral ilumina al derecho común: teología y contrato 
(siglos xvi y xvii)”, en Derecho PUCP, 73 (2014), pp. 513-533.

Decock, Wim y Christiane Birr, Recht und Moral in der Scholastik der 
Frühen Neuzeit 1500-1750, Berlín, Walter de Gruyter, 2016.

Defourneaux, Marcelin, L’lnquisition espagnole et les livres française aux 
xviii siècle, París, Presses Universitaires de France, 1963.

Diccionario de Autoridades, Madrid, Real Academia Española, 1734, t. IV. Dis-
ponible en http://web.frl.es/DA.html. Consultado el 10 de diciembre de 2020.

Diccionario de la lengua castellana, Madrid, Imprenta de J. Ibarra, 1780. Dis-
ponible en http://web.frl.es/DA.html. Consultado el 10 de diciembre de 2020.

Donaire, María Luisa y Francisco Lafarga (eds.), Traducción y adaptación 
cultural: España-Francia, Oviedo, Universidad de Oviedo, 1991.

Donoso, Justo, Instituciones de Derecho Canónico Americano, Valparaíso, 
El Mercurio, 1848.

Feijoo, Benito, Cartas eruditas y curiosas, Madrid, Imprenta Real de la Ga-
zeta, 1774, tomo tercero.

Fernández de Piedrahita, Lucas, Historia general de la conquista del Nuevo 
Reino de Granada (c.1688), Bogotá, Medardo Rivas, 1881.

Finestrad, Joaquín de, El Vasallo instruido en el estado del Nuevo Reino de 
Granada y en sus respectivas obligaciones, c. 1789, edición de Margarita Gon-
zález, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2000.

Finnis, John, Aquinas: Moral, Political, and Legal Theory, Londres, Oxford 
University Press, 1999.

Forero, Víctor, “Sínodos y concilios en Colombia en la época colonial”, en 
Annales Theologici, 23: 1 (2009), pp. 1-17.

Friede, Juan (comp.), Rebelión comunera de 1781. Documentos, Bogotá, 
Instituto Colombiano de Cultura, 1981.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1625

Garrido, Margarita, Francisco A. Ortega Martínez y Franz D. Hensel 
Riveros (eds.) Imaginando repúblicas en tiempos de Independencia (1780-
1852) vol. 1 de Historias de lo político en Colombia, Bogotá, Universidad 
Nacional, Universidad de Rosario, 2024.

Gilson, Étienne, El tomismo, una introducción a la filosofía de Santo Tomás 
de Aquino, Buenos Aires, Desclée De Brouwer, 1951.

Grau i Codina, Ferrán, La Universitat de València i l’humanisme, Valencia, 
Universitat de València, 2003.

Häring, Bernhard, “Moral”, Encyclopedia of Theology. A Concise Sacramen-
tum Mundi, Nueva Delhi, India, St. Paul’s, 2004, pp. 1257-1258.

Herrero, Isabel y Lydia Vázquez, “Recepción de Montesquieu en España a 
través de sus traducciones”, en Donaire y Lafarga (eds.), 1991, pp. 143-145.

Herzog, Tamar, “Colonial Law: Early Modern Normativity in Spanish Ame-
rica”, en Tellkamp (ed.), 2020, pp. 105-127.

Jovellanos, Gaspar Melchor de, “Memoria sobre la educación pública, o sea, 
tratado teórico-práctico de enseñanza con aplicación a las escuelas y colegios 
de niños” (1802), en Obras publicadas e inéditas, Madrid, Rivadeneyra, 1858, 
1, pp. 230-267.

Linton, Marisa, The Politics of Virtue in Enlightenment France, Basingstoke, 
Palgrave, 2001.

Linton, Marisa, “Virtue Rewarded? Women and the Politics of Virtue in 
Eighteenth-Century France”, en History of European Ideas, 26: 1 (2000), pp. 
51-65.

Lledó I Cardona, Miguel Ángel, “La influencia del Catecismo Romano en 
los Ethicorum Libri III de María Madramany: una aproximación a sus fuentes 
cristianas”, en Grau i Codina, 2003, pp. 475-484.

Lomné, Georges (coord.), tomo 8, Patria, Diccionario político y social del 
mundo iberoamericano, dirigido por Javier Fernández Sebastián, Madrid, 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, Universidad del País Vasco, 
2014.

Mably, Abad de, Entretenimiento de Phocion sobre la semejanza y conformi-
dad de la moral con la política, Madrid, Joachim Ibarra, 1781.



1626	 Francisco A. Ortega

Machado de Chaves, Juan, Perfeto confessor y cura de almas, Madrid, Viuda 
de Francisco Martínez, 1647.

Martel Paredes, Víctor, La filosofía moral: el debate sobre el probabilismo 
en el Perú, siglos xvii y xviii, Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos, 
Lluvia Editores, 2007.

Mirón Pérez, María Dolores, “El análisis de las unidades domésticas de 
producción y reproducción en el estudio de la Economía antigua”, en Gerión, 
22: 1 (2004), pp. 61-79.

Montesquieu, Charles de Secondant, Del espíritu de las leyes, traducción 
de Juan López de Peñalver, 4 vols., Madrid, Imprenta de Villalpando, 1820.

Moreno y Escandón, Francisco, “Estado del Virreinato de Santafé, Nuevo 
Reino de Granada, y relación de su gobierno… año de 1772”, en Colmenares 
(comp.), 1989, vol. 1, pp. 153-270.

Mossé, Claude, “La femme au sein de l’oikos”, en La Femme dans la Grèce 
antique, París, Albin Michel, 2014, pp. 17-23.

Mostaza Rodríguez, Antonio, “Forurm internum, forum externum. En tor-
no a la naturaleza jurídica del fuero interno”, en Revista Española de Derecho 
Canónico, 23-24 (1967-1968), pp. 274-84; 339-364.

Muñoz, Santiago, Costumbres en disputa. Los muiscas y el Imperio español en 
Ubaque, siglo xvi, Bogotá, Universidad de los Andes, 2015.

O’Malley, John, Trent. What Happened at the Council, Cambridge, Belknap 
Press, 2013.

Ortega Martínez, Francisco A., “La constitución moral de la república: la 
médula de lo político, 1770-1854”, en Garrido, Ortega Martínez y Hen-
sel Riveros (eds.) 2024, pp. 315-338.

Ortega Martínez, Francisco A., “La constitución moral de la república: la 
médula de lo político (1770-1854)”, en Ortega, Garrido y Hensel (eds.), 
2023, pp. 85-109.

Ortega Martínez, Francisco A., “Precarious Time, Morality and the Repu-
blic: New Granada 1818-1853”, en Contributions to the History of Concepts, 
11: 2 (2016), pp. 85-109.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1627

Ortega, Francisco A., Margarita Garrido y Franz Hensel (eds.), Historia 
de lo político, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, Universidad de 
Rosario, 2023.

Pace, Paul, “Suárez and the Natural Law”, en Salas y Fastiggi, 2014, pp. 
274-296.

Pacheco, Bernardo, Suma moral, aumentada y dispuesta por D. Manuel 
Rico…, Pamplona, Herederos de Martínez, 1751, 2 volúmenes.

Pagden, Anthony, The Fall of Natural Man: The American Indian and the 
Origins of Comparative Ethnology, Cambridge, Cambridge University Press, 
1982.

Pardo Molero, Juan Francisco, “Gobernar según la virtud en la Monarquía 
Hispánica”, en Pardo Molero (ed.), 2017, pp. 9-27.

Pardo Molero, Juan Francisco (ed.), El gobierno de la virtud. Política y mo-
ral en la Monarquía Hispánica (siglos xvi-xviii), Madrid, Fondo de Cultura 
Económica, 2017.

Pardos Martínez, Julio, “Virtud complicada”, en Continisio y Mozzarel
li (eds.), 1995, pp. 77-91.

Pérez Calama, Joseph, Edicto para la santa visita, Quito, Raymundo de 
Salazar, 1791.

Phelan, John Leddy, The People and the King: The Comunero Revolution in 
Colombia, 1781, Madison, The University of Wisconsin Press, 1978.

Pinilla Monroy, Germán, Historia de la cátedra de Teología del Colegio 
Mayor de Nuestra Señora del Rosario 1653-1850, Bogotá, Universidad del 
Rosario, 2008.

Plata, William Elvis, “Los Dominicos, la Tercera Orden y un orden social. 
Santafé de Bogotá, siglos xvi-xix”, en Historia y Sociedad, 28 (2015), pp. 79-
109.

Pocock, John G. A., El momento maquiavélico. El pensamiento político flo-
rentino y la tradición republicana atlántica, Madrid, Tecnos, 2002.



1628	 Francisco A. Ortega

Pombo, José Ignacio de, “Informe … del Consulado de Cartagena sobre asun-
tos económicos y fiscales” (1807), en Escritos de dos economistas coloniales, 
Bogotá, Banco de la República, 2010, pp. 209-222.

Porte, Joseph de la, Observaciones sobre El Espíritu de las leyes, reducidas a 
quatro artículos, traducido por Joseph Garriga, Madrid, Imprenta de Gonzá-
lez, 1787.

Portillo Valdés, José María, Fuero indio. Tlaxcala y la identidad territorial 
entre la monarquía imperial y la república nacional 1787-1824, México, El 
Colegio de México, 2015.

Posada, Eduardo (comp.), El 20 de julio, Bogotá, Imprenta de Arboleda y 
Valencia, 1914.

Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias, mandadas imprimir y pu-
blicar por la Magestad Católica del Rey Don Carlos II…, Madrid, Viuda de 
Joaquín Ibarra, 1791.

Rey Fajardo, José del, La enseñanza de la filosofía en la Universidad Jave-
riana colonial (1623-1767), Bogotá, Pontificia Universidad Javeriana, 2010.

Rey Fajardo, José del, Catedráticos jesuitas de la Javeriana colonial, Bogotá, 
Pontificia Universidad Javeriana, 2002.

Rodríguez de Campomanes, Pedro, Discurso sobre la educación popular de 
los artesanos y su fomento [versión digital basada en la de] Madrid, Imprenta 
de Antonio Sancha, 1775.

Ruiz, Rafael, “La Teología moral y el Probabilismo jurídico en la América 
española de la temprana modernidad”, en Terráneo y Moutin (eds.), 2017, 
pp. 63-81.

Ruiz Martínez, Eduardo, La librería de Nariño y los derechos del hombre, 
Bogotá, Planeta, 1990.

Salas, Víctor y Robert Fastiggi, A Companion to Francisco Suárez, Leiden, 
Brill, 2014.

Silva, Renán, Los ilustrados de Nueva Granada 1760-1808. Genealogía de una 
comunidad de interpretación, Medellín, EAFIT, Banco de la República, 2002.

Simón, Pedro, Noticias históricas de las conquistas de Tierra Firme en las Indias 
occidentales (1626), Bogotá, Medardo Rivas, 1882.



	 MORAL Y VIRTUD,  SENDEROS QUE SE BIFURCAN� 1629

Suárez, Francisco, De Legibus, ac Deo Legislatore (1612), vertido al castellano 
como Tratado de las leyes y de Dios legislador, Madrid, Hijos de Reus, 1918, 
tomos 1 y 2.

Tau Anzoátegui, Víctor, El poder de la costumbre: estudios sobre el derecho 
consuetudinario en América hispana hasta la emancipación, Buenos Aires, 
Instituto de Investigaciones de Historia del Derecho, 2001.

Tau Anzoátegui, Víctor, “Órdenes normativos y prácticas socio-jurídicas. 
La justicia”, en Nueva historia de la nación argentina, Buenos Aires, Planeta, 
1999, vol. 2, pp. 283-316.

Tellkamp, Jörg Alejandro (ed.), A Companion to Early Modern Spanish 
Imperial Political and Social Thought, Leiden, Brill, 2020.

Terráneo, Sebastián y Osvaldo Moutin (eds.), III Jornadas de Estudio del 
Derecho Canónico Indiano, Buenos Aires, Tres Lagunas, 2017.

Velasco Pedraza, Julián Andrei, Justicia para los vasallos de su majestad. 
Administración de justicia en la villa de San Gil, siglo xviii, Bogotá, Univer-
sidad del Rosario, 2015.

Villamizar Duarte, Carlos, La felicidad del Nuevo Reino de Granada. El 
lenguaje patriótico en Santafé (1791-1797), Bogotá, Universidad del Externa-
do, 2012.

Villanueva y Astengo, Joaquín Lorenzo, Catecismo del Estado según los 
principios de la Religión, Madrid, Imprenta Real, 1793.


