
HMex, LXXIV: 3, 2025� 1373

RESEÑAS

Fernando Ciaramitaro, Santo Oficio Imperial. Dinámicas globales 
y el caso siciliano, México, Universidad Autónoma de la Ciudad de 
México, Gedisa, 2022, 288 pp. ISBN 978-607-886-622-9

Hablar de Inquisición implica una variedad de perspectivas y temáti-
cas, ya que hay que tomar en cuenta tanto los espacios y los tiempos, 
así como la mirada de quienes formaron parte de esta institución (ya 
sea como víctimas, como autoridades o como testigos). Además, tam-
bién hay que considerar las diferentes posturas en que el Santo Oficio 
operó durante sus tres siglos de existencia (1479-1834). Por otra parte, 
desde el presente, también interviene el enfoque del investigador que 
interpreta los documentos, aportando sus propias ideas al enfrentar 
los expedientes del pasado. El libro Santo Oficio Imperial. Dinámicas 
globales y el caso siciliano de Fernando Ciaramitaro es un acercamiento 
a la edificación de la Inquisición desde sus orígenes hasta su ocaso, de-
teniéndose, en su último capítulo, en el contexto siciliano como estudio 
de caso en torno a la instauración del poder en territorios aledaños. 
Las bifurcaciones de su estudio abren un panorama extenso en el que 
se corresponden, tanto los aspectos religiosos, los políticos, culturales 
y sociales, así como lo simbólico en una transformación constante.

Al explorar entre las páginas de este libro, descubrimos que, no 
obstante la Inquisición en sus inicios estaba latente en Aragón desde 



1374	 RESEÑAS

el siglo xiii a cargo de los dominicos y avalada por Roma, fue con 
Fernando II que revivió como instrumento para acrecentar su poder. 
Al respecto, el autor menciona que:

Fernando II sabía perfectamente, y su empeño implacable en imponer el 
Santo Oficio lo prueba, que con la extensión de este nuevo cuerpo total a 
todos sus reinos habría tenido en sus manos un medio de acción privilegia-
do para el gobierno, imponiendo una nueva forma en la que el papel de la 
corona se hacía preponderante. Era una nueva “conquista del territorio”, 
de manera que a su cobertura geográfica por los jueces inquisidores corres-
pondería una más estable cobertura sociopolítica (p. 72).

En 1478, el papa Sixto IV concedió a los reyes de Aragón y Castilla 
la autoridad de nombrar y destituir a los inquisidores amalgamando el 
poder de la Iglesia con el del Estado. De hecho, el Tribunal dependía 
mucho más del rey que del papa. El autor expresa que “cuando el 
papa delegó a Fernando e Isabel la potestad de nombrar, en cualquier 
urbe de sus dominios, a jueces inquisidores versados en teología y 
derecho, para enjuiciar herejes y apóstatas” (p. 35), derivó su propia 
autoridad hacia la monarquía, convirtiendo al rey no sólo en sobera-
no político con una fuerte autoridad jurídica, sino también religiosa. 
Fernando de Aragón fue, por tanto, el inquisidor de toda la hispanidad 
(p. 36), cuya empresa y objetivo fue, según él, el “bien común” avala-
do por la verdad divina. Su postura tenía una justificación mesiánica 
e imperial que lo perfiló como el monarca salvador, según menciona 
Ciaramitaro (p. 73). Así, el rey, por derecho sagrado, debía censurar 
la alternancia y la diversidad bajo la convicción de su absoluta legitimi-
dad. Los reyes católicos dominaban las esferas de lo civil, la perspectiva 
criminal y la religiosa, promoviendo en la conciencia de la población 
una mirada unívoca y homogénea. El autor afirma que:

[…] el rey de España, en la época de Fernando el Católico, suma al impe-
rium originario, el poder ejecutivo militar, las otras potestades de gobierno, 
la legislativa y la judiciaria. Finalmente logra también el ejercicio de la 
eclesiástica a través de su poder inquisitorial, como supremo juez por dele-
gación en las materias religiosas, sin conflicto alguno con las superiores ca-
pas de la iglesia ibérica. La justicia, ya menos fragmentada en comparación 



	 RESEÑAS� 1375

con el siglo anterior, se confirmó como función esencial del gobierno: sin 
ella, el reino no podía prosperar (p. 41).

La “normalización” de los prejuicios, que enfatizaba la discrimina-
ción y la exclusión, estaba avalada oficialmente por leyes que conde-
naban la herejía. La Inquisición, como se mencionó, era la herramienta 
de control del régimen, que implementaba el miedo y la desconfianza 
entre los pobladores. Todo ello hundió a la sociedad en una serie de 
comportamientos vigilados y controlados en todos los niveles. El 
análisis preciso de Ciaramitaro acerca de la conjunción entre el poder 
religioso y el político para procurar el dominio social al servicio de la 
monarquía abre cuestionamientos en torno a las minorías. Así, nos 
podemos cuestionar: ¿es la exclusión un elemento inseparable del po-
der?, ¿la conformación de la identidad “unívoca”, promovida por los 
monarcas, implica necesariamente la anulación del “otro”?, ¿por qué 
Isabel y Fernando II no plantearon las condiciones necesarias para 
asimilar a los rechazados que finalmente accedieron a la conversión? 
Es decir, ¿qué pasaba con quienes no estaban de acuerdo, los que 
intentaron ajustarse a las normativas impuestas, pero seguían siendo 
perseguidos?

Tanto los judeo-conversos como los mahometanos, las brujas, 
protestantes y demás individuos “transgresores” de la ley se vieron 
posicionados como enemigos del régimen por profesar otras ideas. 
Es cierto que toda norma posee su contraparte, es decir, su desorden 
y desavenencia que la valida. La construcción de la discordia se enfocó, 
desde la plataforma religiosa, en los que no profesaban el cristianismo. 
La pregunta inmediata que surge es: ¿se puede romper con toda una 
herencia milenaria a partir de un decreto?

En la España de los siglos xv al xvii, la mentalidad cristiana estaba 
en cada acción y cada pensamiento de la sociedad. La Iglesia promovía 
modelos de comportamiento en que, desde la dimensión sobrenatural, 
se justificaban las injusticias. Las leyes establecían, así, tanto lo moral 
como su contraparte. Es decir, los que atentaban contra esta “forma de 
pensar” debían ser perseguidos y rechazados. El “deber ser” monár-
quico se planteaba (en cuestión de religión) para unos y no para otros. 
De esta manera, la prohibición de sus creencias los obligó a adecuarse 
al secreto y a la clandestinidad.



1376	 RESEÑAS

Una de las leyes inquisitoriales establecía, por ejemplo, que: “deb[ía] 
castigarse a los judíos por sus muchas culpas y para ganarse el galardón 
de la vida eterna”, librándose del mal implicado; y finalizaba la orde-
nanza diciendo: “Assi con la virtud de Dios los desmenuzaremos, assi 
cuemo el viento faz al polvo ante sí, e los de[s]aremos, como el lodo 
es deò[h]echo en el campo; e ganaremos dellos por la eglesia de Dios e 
por la feé de los cristianos”.1 La exclusión se volvía un deber sagrado, 
pues el cristianismo, en esta lógica, era la verdad inviolable.

Como estrategia de control, el sistema inquisitorial adoctrinaba a 
los pobladores cristianos para mantenerse al acecho y proceder a la 
denuncia, fomentando el miedo y rompiendo con el capital social. 
La eficacia de la Inquisición regularizó la censura y las prácticas de 
represión, la traición y la desconfianza. Sólo hay que detenerse en el 
siguiente mandato, que casi no tuvo cambios desde 1480 a 1820, según 
el autor, para constatar la misión del inquisidor frente a la herejía:

Nos, N, por la miseracioón divina […] Inquisidor General […] confiando 
de las letras y recta consciencia de vos, N, […] por la auctoridad apostoó-
lica a Nos concedida […] vos facemos, constituimos, creamos e deputa-
mos inquisidor apostólico contra la hereética pravedad y apostasia en la 
inquisición de N, y su distrito y jurisdiccioón; y os damos poder y facultad 
[…] para que podades inquirir e inquirades contra todas y qualesquiera per-
sonas, ansí hombres como mugeres, vivos y defunctos, absentes e presentes, 
de qual quier estado, condición, prerrogativa, preeminencia y dignidad que 
sean, exentos y no exentos, vecinos y moradores que son o han sido en las 
ciudades, villas y lugares del dicho distrito que se hallaren culpantes, sos-
pechosos e infamados en el delito y crimen de heregia y apostasia, y contra 
todos los fautores, defensores y receptatores de ellos; y para podáis facer 
y fagais contra ellos y contra cada uno de ellos vuestros procesos en forma 
debida de derecho según los sacros cánones lo disponen.2

Para los grupos minoritarios perseguidos, sin embargo, el pecado 
estaba en “los otros”. A pesar de su conversión obligada, los cristianos 

1  Ley I, del Lib. XII, tit. II del Fuero Juzgo, en Eduardo Pallares, El procedimiento 
inquisitorial, México, Imprenta Universitaria, 1951, p. 67.
2  Bartolomé Bennassar, Inquisición española y poder político y control social, Barcelona, 
Crítica, 1984, p. 15.



	 RESEÑAS� 1377

los sometían a hostigamientos, discriminaciones y amenazas de muer-
te: eran sospechosos de no ser del todo fieles a Cristo. La “pureza 
de sangre” fue la disposición que, después de la conversión forzada, 
fomentó las diferenciaciones, utilizando ahora la distinción entre 
“cristianos viejos” y “nuevos”. Detengámonos en un testimonio de 
dos mujeres judeoconversas que revela la perspectiva alterna:

[…] viendo pasar por la calle cierta judía a los señores virrey, arzobispo, 
sacerdote y otras personas ricas, católicas, y preguntándole la dicha doña 
Margarita que: ¿cómo daba Dios tantos bienes a aquellos?, le respondió la 
dicha judía: déjalos a éstos, que no tienen más bien que en esta vida, que 
nosotros (hablando de los judíos) nos iremos al cielo, que lo hizo Dios 
para nosotros.3

La cita, además de mostrar la ideología impuesta, evidencia cierta 
solidaridad que los mantenía unidos por la ley mosaica.

Para los reyes católicos, desde otra mirada, la problemática no resi-
día tanto en individuos, sino en el poder político y religioso de toda la 
población, como menciona el autor: “en el monarca residía la suprema 
justicia, sustento del pueblo, una justicia aumentada por unas bulas 
papales […]” (p. 42). Utilizando a la Inquisición como su instrumento 
más eficaz, la estrategia de los reyes, lo sabemos, fue la amenaza y la 
obediencia.

Así, a lo largo de los siglos, la consigna que prevaleció fue la de ex-
tinguir la herejía; no obstante, las autoridades se tuvieron que adecuar 
a las circunstancias y a las corrientes ideológicas que prevalecían en 
cada época. Cada monarca y, en una jerarquía menor, cada inquisidor, 
imprimía sus directrices e intereses en torno al poder, al control y a 
sus conveniencias.

Por ello, es incierto referirnos a la Inquisición en forma singular y 
unívoca. La historia se percibe desde lo diacrónico y lo sincrónico, des-
de lo general o lo individual; desde el poder o desde los testimonios de 
las víctimas; finalmente, es el historiador quien parte del presente hacia 
el pasado para rehacer las narrativas de quienes existieron realmente. 

3  AGN, Inquisición, vol. 408, exp. 1, f. 377r.



1378	 RESEÑAS

Cada mirada es una verdad parcial que va armando el rompecabezas 
interminable de los hechos.

Pero más allá de dar un panorama de las múltiples modalidades y 
vertientes de la Inquisición, el autor se detiene, en el segundo capí-
tulo de su libro, en el caso de Sicilia, que plantea el “establecimiento, 
el desarrollo y la extinción” de la Inquisición en esa isla. Su objeti-
vo, como bien lo expresa, es:

[…] mostrar el peculiar papel jurídico-político-religioso que desempeñó 
el Santo Oficio en Sicilia –modelo efectivo de autonomía y poder de 
la corona en la esfera de la administración del brazo eclesiástico, de las 
creencias, las metodologías de culto y la persecución de las desviaciones–, 
en su marco local e internacional, empezando por la historia de la histo-
riografía y concluyendo con la historia fáctica, desde la instauración hasta 
su desaparición (p. 150).

Así, Sicilia se presenta como un estudio de caso que deriva en ca-
racterísticas propias: desde su fase fundacional, durante el siglo xvii; 
el cambio dinástico de los Saboya, en 1713; hasta el siglo xviii, que 
evidenció su decadencia y extinción. Al principio, expresa el autor:

La Inquisición siciliana tuvo una doble función regalista de barrera insular 
de la cristiandad: primero, frente al adversario interior, en la lucha contra 
las desviaciones en el seno del cristianismo siciliano (la presencia judía, 
conversa, protestante, cripto-musulmana, etc.) y la infidelidad política de 
los traidores de la unidad con España; segundo, frente al oponente exterior, 
como tribunal que garantizó hasta el siglo xvii un obstáculo efectivo para 
la posible avanzada del Islam en el Mediterráneo, vigilando y castigando a 
moros, moriscos y renegados (p. 20).

De 1490 a 1565, en Sicilia, la Iglesia dependía del rey, y el “Santo 
Oficio” era un “instrumento económico” (p. 162), como bien dice el 
autor. Ya en el siglo xv, hubo ciertas deficiencias en el funcionamiento 
del Tribunal, pues los ministros cometían fraudes y robos y no había 
control de los documentos o los juicios arbitrarios. Con Carlos V, la 
Inquisición de Sicilia se tornó más autoritaria y su presencia “se pro-
movió como cuerpo ya no sólo santo, sino también al servicio de Dios 



	 RESEÑAS� 1379

y de la monarquía.” (p. 163). El deber mesiánico del rey justificaba 
toda exclusión.

Para los judíos, como era de esperarse, se enfatizó la persecución en 
el interior, que empezó en 1487-1488 y concluyó en 1540-1560 con el 
decreto de su expulsión. Algunos sicilianos, sin embargo, defendieron 
a los israelitas, por lo que surgieron actitudes de apoyo, es decir, algu-
nas concesiones para su exilio. En realidad, en un sector de la sociedad 
se percibían deseos contrarios a los gobernantes; su rebeldía incluía 
la supresión del Santo Oficio. Sin embargo, aunque hubo resisten-
cia de los pobladores, la colectividad judeo-conversa desapareció en 
el transcurso de cincuenta años. El autor menciona que, a diferencia 
del contexto español,

[…] los estamentos altos y buena parte del patriarcado urbano estaban en 
contra de la persecución de los neófitos. Además, en el virreinato nunca se 
puso el acento en la cuestión racial; no existían estatutos de limpieza de 
sangre o linaje como en los reinos ibéricos y no se dieron las numerosas 
conversiones que caracterizaron al siglo xv español (p. 168).

Pese a todo, los conversos, al intentar asimilarse, fueron una herra-
mienta contra sí mismos, es decir, en la búsqueda de identidad entre ser 
judíos o cristianos, se posicionaban afines a la autoridad y delataban 
a sus conocidos. La paradoja fue que, desde la misma colectividad 
surgió la semilla de su propia destrucción, como suele pasar. Aun así, 
se determinó posteriormente que se dejara en pausa el funcionamiento 
del Santo Oficio durante diez años aproximadamente, misma que, 
con desilusión, se reinstauró en 1546. El nuevo inquisidor (Bartolomé 
Sebastián y Valero) perseguía, sobre todo, a luteranos, que huyeron 
ante el endurecimiento de las leyes.

Entre tensiones y distensiones, el libro nos lleva hacia el final de la 
Inquisición, en el siglo xviii. Sabemos que Carlos III no tenía herede-
ros directos, por lo que, a su muerte, Sicilia se encontraba bajo el con-
trol de tres familias: Saboya, Habsburgo y Borbón. La inestabilidad 
política e institucional evidenció los antagonismos inquisitoriales, por 
lo que se conformaron dos supremas, una española y otra austriaca. 
Las luchas de poder derivaron en la ruptura definitiva entre la Inquisi-
ción y la aristocracia siciliana. El poder de la primera fue disminuyendo 



1380	 RESEÑAS

hasta la decadencia. Ciaramitaro afirma que “el golpe de gracia llegó 
en la década de 1780, con el virreinato de Domenico Caracciolo (1781-
1786), amigo de los ilustrados franceses, quien decretó la desaparición 
del tribunal por voluntad regia” (p. 205).

De esta manera, el libro que reseñamos abarca un amplio panorama 
acerca de las múltiples vertientes y perspectivas del sistema inquisito-
rial. Sin embargo, la que más llama la atención es la línea política de 
la Iglesia, es decir, la búsqueda obsesiva por el poder que arrasó con 
individuos e ideologías. El Santo Oficio en Sicilia era una herramienta 
de control que infundía miedo y que se tornó casi autónoma en relación 
con la Suprema española. Las minorías fueron víctimas de una men-
talidad en que se requería de enemigos para justificar su “deber ser”.

Así, los invito a leer este extraordinario libro que nos sumerge 
en una mirada alternativa del sistema inquisitorial y su derivación en 
Sicilia, y nos brinda un nuevo examen de los contextos y las actitudes 
humanas en torno al poder.

Silvia Hamui Sutton
Univers idad Nacional  Autónoma de México

Teresa Eleazar Serrano Espinosa y María de Guadalupe Suá-
rez Castro (coords.), La construcción de la religión y religiosidad 
virreinal y sus pervivencias actuales: casos de estudio, México, Gru-
po Destiempos, 2022, 157 pp. ISBN 978-607-913-058-9

La obra que a continuación reseñamos reúne seis estudios particulares 
de carácter regional en torno a la construcción de la religión y religio-
sidad en la Nueva España. Como es común en los libros colectivos, 
una de sus riquezas se encuentra en la diversidad de objetivos de 
estudio y de metodologías de análisis, pues en este caso encontramos 
planteamientos muy clásicos, así como algunos realmente originales.

Con el uso de muy variadas fuentes, como tratados, crónicas, imá-
genes, arquitectura y pintura, pero con un eje temático que consiste 
en la construcción de la religión y la religiosidad a lo largo del periodo 
virreinal, el trabajo es una contribución al conocimiento del proceso 


