
HMex, LXXIV: 3, 2025� 1107

ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO.  
TRES CASOS DE PARRICIDIO Y POENA CULLEI 

EN LOS SIGLOS XVII Y XVIII

José Armando Hernández Soubervielle
El Colegio de San Luis

La poena cullei, culleum, o pena del saco, ha sido, por su 
excepcionalidad, un tema que se ha trabajado escasamente 

en la historiografía jurídica, social y cultural de Nueva España. 
Lo limitado de los casos registrados, los cambios en las leyes e 
incluso la poca claridad de los términos jurídicos en los que un 
delito –parricidio, específicamente–1 podía considerarse mere-
cedor de dicha pena, han vuelto más bien referenciales los casos 
donde ésta se aplicó; se suma a ello el hecho de que este castigo 
hunde sus raíces en el derecho romano donde también ahí resul-
taba excepcional su aplicación. Los trabajos extranjeros, aunque 
menos escasos, tienen sus propias limitantes, en concreto por 
la misma excepcionalidad de la ejecución de esta pena, de mane-
ra tal que el abordaje ha sido, principalmente, desde la historia 
del derecho y la teoría jurídica que explican la concepción y 

1  La poena cullei, en la Antigüedad romana, estaba asociada al delito de parri-
cidio, y si bien cambió en diferentes momentos, como se verá en el trabajo, la 
relación entre delito y pena varió muy poco.

Fecha de recepción: 20 de enero de 2023
Fecha de aceptación: 16 de marzo de 2023



1108	 José Armando Hernández Soubervielle

complejidad del castigo, así como el delito asociado a éste; así 
tales trabajos han abordado esta punición desde el ámbito de la 
comprensión del derecho romano y, en casos más concretos, 
desde su pervivencia en algunas geografías específicas, como 
lo es el caso de la Alemania tardomedieval,2 o la España del 
Antiguo Régimen.3 En ellos se ha demostrado que al carecer de 
un concepto jurídico claro en el delito de parricidio, se podía en-
contrar una gran cantidad de crímenes asociados pero que, por la 
ambigüedad legal, la aplicación del castigo fue flexible y en muy 
pocas ocasiones se asoció a la poena cullei en su total dimensión 
simbólica, que es la que nos interesa desarrollar en este trabajo.

El fondo de Alcaldía Mayor de San Luis Potosí ofrece la 
oportunidad de revisar tres casos de parricidio en los que se 
aplicó la poena cullei, dos en el siglo xvii, con una diferencia 
de apenas 17 años entre cada uno, y uno más a inicios del si-
glo xviii. Los casos nos permitirán revisar tanto el crimen como 
las consideraciones que llevaban a la aplicación del castigo, y 
así proponer una aproximación interpretativa que nos lleve 
de San Luis Potosí a Roma y de ésta al Potosí novohispano de 
regreso. Los crímenes a los que les daremos seguimiento en 

2  Florike Egmond tiene registrados para Alemania 15 casos en el periodo de 
1571 a 1734 y ninguno para los Países Bajos en los siglos xvi-xviii. Aun cuando 
los crímenes podían haber sido considerados como parricidios, se prefirió una 
pena diferente a la del Säcken (el saco). Egmond, “The Cock”, pp. 168-169.
3 B lanca Llanes tiene registradas 75 causas de crímenes entre 1580 y 1700 para 
la villa de Madrid que podían considerarse “parricidios”, pues cumplían con 
los elementos de jurisprudencia que los convertirían en tales (la mayoría de 
ellos uxoricidios cometidos por el marido hacia su esposa) y a los que, por 
lo tanto, la poena cullei pudo haberse aplicado; sin embargo, da pocas pistas 
(una en realidad) donde esta pena fue aplicada siguiendo el ritual que anali-
zaremos en este trabajo. Llanes, “El enemigo”, p. 443. Por su parte, Pedro 
Ortego da cuenta de los casos gallegos y de la evolución de la pena entre los 
siglos xvi y xix. Ortego, “El parricidio”; si bien enumera diversos expedientes 
donde el delito pudo considerarse parricidio –a diferencia de Llanes, hace un 
distingo con los casos de uxoricidio por adulterio–, son en realidad tres los 
casos donde la poena cullei fue aplicada conforme a la legislación alfonsina.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1109

este artículo suceden en 1652 el primero, 1668 el segundo, y 
uno más en 1706; cada uno de ellos cometidos en rancherías 
y parajes próximos a lo que fue el pueblo y minas de San Luis 
Potosí (1592-1655) y posteriormente ciudad (a partir de 1655) 
del mismo nombre, donde se les dio seguimiento jurídico. Existe 
una diferencia notable en la cantidad y riqueza de los datos en 
cada expediente (de hecho, el último es apenas una mención), 
así como en el estado de conservación de éstos, de forma tal que 
iremos tejiendo uno y otro al unísono para establecer correla-
ciones e ir extrayendo información que nos permita sustentar la 
propuesta de interpretación que aquí presentamos.

crímenes atroces

Francisco José, indio, y Magdalena María, india (1652)

Se trata de un proceso cuya cabeza, fechada el 12 de febrero de 
1652, se encuentra en un expediente muy maltratado y en de-
licado estado de conservación, pero que permite extraer los 
datos más importantes para los fines de este trabajo.4 El mismo 
comienza con el alcalde mayor, don Alonso de Guzmán, infor-
mando que le había llegado noticia de que, rumbo al “Desierto”, 
en el rancho de Tascala (esto es, el pueblo de indios de Nuestra 
Señora de la Asunción de Tlaxcalilla –o Tlaxcala–, extramuros 
del pueblo de San Luis), en una barranca se encontraba el cuerpo 
muerto de una india, a la que pedía se recogiera, averiguara su 
nombre, diera sepultura y se tomara conocimiento de la causa 
de la muerte. Para ello comisionó al escribano público y a dos 
tenientes de alguacil para que ejecutaran la diligencia. Fue el 
gobernador del pueblo de indios de Tlaxcala quien recibió la 
solicitud de éstos, de salir a buscar, recoger el cuerpo y traerlo al 

4  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, 20 fojas.



1110	 José Armando Hernández Soubervielle

pueblo de San Luis, lo mismo que las personas vecinas a donde 
éste fuera encontrado para tomarles declaración y hacer justicia.

La encomienda tuvo su complejidad, pues la información 
con que se contaba no señalaba con precisión ni daba detalles 
del sitio donde se encontraba el cuerpo. Lo que sí encontró el 
gobernador en sus pesquisas fue que en el pueblo de indios de 
Tlaxcala había un indio de nombre Pascual de los Reyes, el cual 
se encontraba cuidando a su sobrina, una niña de tres o cuatro 
años, y que, al ser cuestionado, señaló no saber dónde se encon-
traban su hermano –papá de la niña– ni la mujer de éste, lo que 
le parecía muy extraño pues nunca se ausentaban y, cuando lo 
hacían, se quedaba uno u otro al cuidado de la menor. La sospe-
cha se levantaba así sobre una persona en particular, por lo que 
la búsqueda se intensificó.

Aquel cuerpo que el alcalde de San Luis había mandado 
buscar había sido bien escondido o por lo menos dejado en un 
paraje poco transitado y conocido, por lo que, aun contando con 
la ayuda de los vecinos del lugar y del gobernador del pueblo, 
localizarlo no iba a ser cosa fácil. Poco más de dos días tardaron 
en encontrar los restos de quien ahora sabemos se trataba de la 
india Magdalena María, quien se encontraba arrojada en una 
barranca, con signos de haber sido azotada, con el cuerpo en-
sangrentado y con quemaduras en las “partes bajas”, pero que 
además resultaba evidente que aquella mujer estaba embarazada 
al momento de su muerte.5 Con el cuerpo localizado, lo demás 
se precipitó abruptamente.

De lo siguiente que nos da noticia el expediente es que se ha-
bía localizado al marido de la mujer, de nombre Francisco José, 
indio ladino al que apodaban “el mulato”, acogido en sagrado 
en el convento de San Agustín. Es lo que siguió a este hecho, y 
que quedó registrado en el expediente, lo que nos permite ver 
la gravedad del crimen que se había descubierto ya que, al no 

5  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 1rv., 13 de febrero de 1652.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1111

encontrarse en el pueblo el juez eclesiástico que, conforme a 
derecho, pudiese haber hecho las diligencias necesarias para sa-
car al sospechoso del convento, fueron el propio alcalde mayor 
de San Luis, en compañía del alguacil Francisco Bravo y sus 
ministros, quienes se presentaron en éste y procedieron a extraer 
a la fuerza al presunto parricida, aun en contra de la voluntad 
y ante la resistencia del prior del convento, fray Tomás de No-
riega. El custodio agustino le exigía a don Alonso de Guzmán 
presentara la caución juratoria6 correspondiente y que en tanto 
la obtuviera, dejara al indio en la inmunidad que le confería el 
asilo en sagrado. El alcalde prometió entregarla cuando el juez 
eclesiástico estuviera, pero insistió en llevarse –como al final su-
cedió– a Francisco José, por temor a que huyera en el ínterin que 
se consiguiera la caución.7 De fondo lo que había era un temor 
mayor que explicaremos más adelante, pues la atrocidad del cri-
men cometido no daba lugar a consideraciones de ningún tipo, 
lo que había conducido al alcalde a violentar incluso la inmuni-
dad eclesiástica. Mientras esto ocurría, el cuerpo de Magdalena 
María fue llevado, como era costumbre, a la humilde capilla de 
los negros que se encontraba contigua a la iglesia parroquial del 
pueblo de San Luis,8 para ser identificada por los vecinos y don-
de, además, el escribano público Pedro de Ávalos podría cons-
tatar la violencia ejercida contra la mujer: heridas múltiples en 
cabeza y cuerpo, azotes evidentes, quemaduras “vergonzantes” 
y un estado de embarazo avanzado e incuestionable.

6  La caución juratoria era la obligación que se hacía para que cuando alguien 
señalado por un delito y que no tuviera fiador pudiera salir de la cárcel jurando 
volver a ella cuando le fuese mandado.
7  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 2, 13 de febrero de 1652.
8  Es recurrente, en casos de crímenes contra indios y castas, que sus cuerpos 
fueran llevados a la capilla de los negros, lo que suponemos tenía que ver con 
hacer pública la necesidad de reconocer a alguien sin que por ello se perturbase 
la dignidad de la parroquia y, sobre todo, que en términos de estratificación 
social no se incomodara a los españoles y criollos.



1112	 José Armando Hernández Soubervielle

Al día siguiente el alcalde hizo parecer ante sí a una serie de 
testigos que ayudarían a resolver el caso. El primero en compa-
recer fue un mulato manco,9 de nombre Juan, quien informó que 
Francisco José era leñador y que cada mañana salía, con un atajo 
de burros y caballos que tenía, a traer leña de la sierra próxima 
al rancho. Gracias a su declaración sabemos que cuatro días 
antes, en la mañana del domingo de Carnaval, Francisco José 
se había llevado a su mujer en un caballo para ir a buscar otros 
animales que no tenía a la vista y que a partir de ese momento 
no se les vio regresar al rancho a ninguno de los dos, dejando ahí 
sus otros caballos y burros, ropa y, sobre todo, una “indiecita de 
tres o cuatro años”. Los siguientes en dar su testimonio fueron 
un indio de nombre Pedro Matías y la india Juliana de la Cruz 
(cuñada de Francisco José), ambos vecinos del pueblo de indios 
Tlaxcala, quienes, mediante intérprete, corroboraron la versión 
del primer testigo, con la aclaración, además, de que no obstante 
ser parientes, Juliana decía la verdad. El siguiente en ser llamado 
fue el propio sospechoso, Francisco José, a quien se le tomaría, 
por primera vez, confesión.10

No hubo necesidad de intérprete en su caso, pues ladino 
como era, dominaba el castellano. Al ser cuestionado por sus 
generales, el inculpado utilizó la fórmula tradicional para recor-
dar que gozaba de inmunidad eclesiástica, pues a la pregunta de 
cuál era su nombre, respondió: “iglesia me llamo”. Haber sido 
sacado por la fuerza del asilo en sagrado le permitía emplear esta 
expresión mediante la cual evitaba decir su nombre y afirmarse 
al amparo eclesial que le había sido privado. El alcalde le aseguró 
que contaría con su derecho de inmunidad, si la hubiere, y que 

9  Como veremos en los casos aquí analizados, el tema de la convivencia de 
negros y mulatos en los pueblos de indios era común, pues muchos estaban 
avecindados en ellos. Para mayor referencia pueden revisarse las tablas demo-
gráficas en Montoya, San Luis, pp. 117-124.
10  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, ff. 2v.-4, 14 de febrero de 1652.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1113

respondiera lo que se le preguntaba. La promesa del alcalde no 
surtió efecto, sin embargo, salió a la luz el móvil del delito: a cada 
pregunta que se le hizo volvió a responder “iglesia”, excepto a 
la de si estaba casado; para ella sostuvo que “por malas lenguas, 
era soltero”, que se guardaba en su pecho, tres veces, lo que ha-
bía visto, pero que sabía que Magdalena María tenía planeado 
huir con su compadre, un mulato de nombre Nicolás, el cual, le 
habían advertido, tenía tratos con ella. A partir de ahí, la confe-
sión fluyó sin conminación del alcalde.11

Aquella mañana de domingo de carnestolendas, Francisco 
José había salido a la sierra a sus labores de leñador, pero ese 
día regresó pronto. No sabemos si fue sospecha o coincidencia, 
pero esa mañana encontraría al mulato Nicolás en la puerta 
de su jacal, tal y como le habían advertido: cada mañana que 
el indio salía a trabajar, su compadre llegaba a su jacal a tener 
tratos con su mujer. Verlo a la entrada de su casa terminó por 
confirmarle lo que le habían estado diciendo. No actuó violen-
tamente de inicio, tal parece que había una premeditación que 
ahora sólo podemos intuir. Intentó, como terminó confesando, 
llevar tanto al compadre como a su mujer a San Luis, pero todo 
era un pretexto, pues arguyendo primero que le ayudasen a 
buscar sus bestias para después ir al pueblo, pretendía llevarlos 
a un paraje despoblado, para ahí matarlos. Pero su compadre 
se había regresado, entreveía quizá que algo no estaba bien y, 
aunque le insistieron, Nicolás dejó a la pareja sola. Lo siguiente 
se puede adivinar. Francisco José llevó a Magdalena María a 
un paraje escondido, uno de los que conocía bien por su oficio 
de leñador, lo que a la postre dificultaría que se encontrara el 
cuerpo de su mujer con prontitud. Ahí, la bajó y ató sus manos 
con unas riendas de cabestro y, con una cuarta de cuero duro 
retorcido –que para ese momento obraba ya en posesión del  
 

11  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 4v., 14 de febrero de 1652.



1114	 José Armando Hernández Soubervielle

alcalde–, la azotó. Posteriormente la subió en ancas a su caballo 
para traerla al rancho, pero a medio camino el arreo se soltó y, al 
bajar a recogerlo, la mujer se cayó a los pies del caballo, el cual 
se espantó y la golpeó. Todavía alcanzó a tener a Magdalena 
María en sus brazos, respirando, pero ahí terminó de morir. La 
encomendaría a las ánimas, según manifestó, y aún la cargó unos 
pasos más, pero por miedo, la dejó tirada en el campo. Fue a su 
casa por la indiecita, su hija, a quien llevó a casa de su hermano, 
para dejarla encargada a su cuñada y de ahí, se fue a acoger a 
sagrado. De las deshonrosas quemaduras y del embarazo de su 
mujer, nada dijo, lo que es, por lo menos, extraño, pues la agre-
sión particular hacia la genitalia de Magdalena María implica una 
violencia enfocada que puede vincularse tanto con la deshonra 
del adulterio en potencia como con un embarazo que, acaso, no 
fuera producto de los encuentros maritales, sino lo contrario. Y 
resulta extraño que no lo mencionara puesto que la declaración 
dejaba claro que lo único que le importaba a Francisco José era la 
afrenta que había recibido.12 Que mencionara al mulato Nicolás 
y que se refiriera a éste como traidor revela mucho de lo poco 
que en realidad le importaba la mujer que cuatro días atrás ha-
bía asesinado. Se revela asimismo en su declaración, como algo 
importante a considerar, el conocimiento que tenía de la posi-
bilidad de evadir castigo alguno si mantenía la justificación del 
crimen en virtud de haber sido ofendido en su honra matrimo-
nial. Lo es también el hecho de saberse protegido por la Iglesia 
al acogerse a sagrado y permutar un castigo del fuero de la real 
justicia por una penitencia pública. Se distingue, en todo esto, 
un conocimiento y una premeditación que no puede pasarse por 
alto, como tampoco se puede obviar el que hablaba castellano.

Todavía el alcalde hizo parecer a los testigos para que ratifica-
ran su testimonio, como terminó sucediendo; sin embargo, no 
obstante ser un delito que perseguía de oficio la real justicia, al 

12  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 5, 14 de febrero de 1652.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1115

habérsele sacado de San Agustín por ser un “delito grave, atroz y 
alevoso”, el juez eclesiástico, que ya había sido notificado, exigió 
se le regresara al asilo en sagrado, a lo cual se negó el alcalde, a 
pesar de la amenaza de censura que había lanzado el juez.13 El 
delito era suficientemente grave como para desoír los reclamos 
eclesiásticos.

Intervendría también en el juicio Simón López de Castro, 
defensor de los indios que estaba encargado de asesorar a 
Francisco José; el procurador trató de argumentar que la mujer 
había muerto tras caerse del caballo y puso énfasis en el hecho 
de que Magdalena pretendía huir con el compadre.14 Pero el 
seguimiento del caso tuvo que detenerse, pues le correspondía a 
don Alonso de Guzmán dejar el cargo de alcalde.15 Lo siguiente 
que sabemos es que en el mes de mayo de ese mismo 1652, el 
nuevo alcalde, don Diego de Ulloa y Pereira, tomaba razón de 
un auto del obispo de Michoacán, don Francisco Marcos Ramí-
rez de Prado, en el que se indicaba que el indio Francisco José 
debía ser restituido a sagrado. El prior de San Agustín se había 
quejado ante la autoridad obispal. Para “obviar escándalos y 
otros inconvenientes, y no incurrir en la censura que les estaba 
impuesta”, el alcalde ordenó se restituyera a la iglesia de donde 
se le había sacado; pero en la práctica esto no sucedió. Desafor-
tunadamente el estado del documento no nos ha permitido dar 
seguimiento al proceso, sólo sabemos que varios días después 

13  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, ff. 6v.-8v., 14 y 16 de febrero de 
1652.
14  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 9rv., 16 de febrero de 1652.
15  El de alcalde mayor de San Luis Potosí era un cargo que, por sus caracte-
rísticas, era nombrado por sus méritos y servicios directamente por el virrey 
(todavía a principios del siglo xviii, el nombramiento conferido era el de “Al-
calde mayor de San Luis Potosí y su jurisdicción, teniente de capitán general 
en las fronteras chichimecas de la Nueva España y proveedor a paz y guerra 
de ellas”), siendo Martín de Mendalde (1674-1677) el último alcalde que reci-
bió el cargo por esta vía; posterior a ello, el puesto fue vendible. Hernández, 
El tamaño.



1116	 José Armando Hernández Soubervielle

Francisco José seguía en la cárcel y que se estaba solicitando 
ayuda en el caso al licenciado Pablo Gago, vecino del pueblo, 
abogado de la Real Audiencia y asesor letrado para la alcaldía 
de San Luis Potosí,16 facultado, conforme a la legislación caste-
llana, para dar consejo jurídico a la autoridad jurisdiccional,17 
en este caso, el alcalde.

El procurador López de Castro aún pretendió defender a 
Francisco José bajo el argumento de que su intención había sido 
“corregir” a Magdalena María por su intento de huir, por tanto, 
era necesario absolverlo, pues en realidad no había matado a su 
mujer según su declaración. El defensor de indios sostenía tam-
bién que los testigos no habían visto al culpado dar muerte a su 
esposa y que la partera que había sido llamada a declarar acerca 
del estado de gravidez de Magdalena María no había podido 
hacerlo; y que, finalmente, el indio había confesado algo que 
no era creíble por ser incapaz y estar amedrentado al haber sido 
sacado de su asilo en sagrado. Asimismo manifestaba que Fran-
cisco José era buen cristiano, temeroso de Dios y trabajador, 
que con la leña y carbón que llevaba al pueblo, daba sustento, 
ropa y calzado a su mujer y que era sabido que no le daba malos 
tratos, concluyendo, además, señalando que el indio leñador 
no había cometido delito alguno con anterioridad, con lo que 
quería dejar constancia de la clase de persona que se estaba enjui-
ciando.18 Como se verá, de fondo, el tema del embarazo, sobre 
el que ni el acusado ni el defensor habían dicho nada, cobraría 
aquí una particular importancia y es sobre esto que la condena 
tendría un peso específico.

Al parecer, tanto Pablo Gago como los demás asesores letra-
dos de la Real Audiencia que se encontraban en la ciudad –de 
los que no conocemos su nombre, pues no se mencionan en el 

16  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, ff. 11-15v., 14-22 de mayo de 1652.
17  López, López y Sánchez, “El asesor”, pp. 67-68.
18  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 16rv., 27 de mayo de 1652.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1117

expediente– se excusaron de actuar en el caso que se le seguía a 
Francisco José, lo cual no era extraordinario pues, o se encon-
traban fuera del pueblo o existía algún conflicto de interés que 
les impedía actuar de una u otra forma. No hay mucha claridad 
sobre esto, ya que el estado del documento impide dar el se-
guimiento adecuado; sin embargo, lo siguiente que sabemos es 
que el alcalde, don Diego de Ulloa y Pereira, quien inicialmente 
había concedido regresar al indio al asilo a sagrado ante el auto 
emitido por el obispo de Michoacán, y que al mismo tiempo 
dio seguimiento al caso y mantuvo preso a Francisco José en la 
cárcel del pueblo, dictó la siguiente sentencia:

Fallo, por la culpa que resulta de proceso contra el dicho Francisco 
José, indio, que le debo condenar y condeno a que sea sacado de 
la prisión en que está, atado de pies y manos y puesto sobre una 
bestia de albarda, sea llevado por las calles públicas de este pueblo 
con [roto] voz de pregonero delante que manifieste su delito, hasta 
la plaza pública de la horca, donde para escarmiento general, le sea 
[aplicado el garrote] y ahogado y muerto naturalmente, sea metido 
y en[cerrado] su [cu]erpo en una cuba, con un perro, un gallo, una 
víbora y una mona, en la forma acostumbrada, la cual cuba sea 
[roto] en el agua del río más cercano, hasta que por mi dicha [roto] 
provea y mande, y por esta mi sentencia definitiva, así lo pronuncio 
y mando, con costas y parecer.

Don Diego de Ulloa y Pereira [firma y rúbrica].19

El defensor de los indios aún solicitó se revisara el caso en la 
Sala del Crimen de la Real Audiencia, pero ya no sabemos más, 
pues el expediente concluye aquí. Es esta la primera vez que, en 
un caso criminal de los que se conservan en el fondo de Alcaldía 
Mayor de San Luis Potosí, encontramos la aplicación de una 

19  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 20rv., 30 de junio de 1652.



1118	 José Armando Hernández Soubervielle

pena que no era otra que la poena cullei de raigambre romana. 
La siguiente se daría dieciséis años después.

Mateo Carrillo, indio, y Juana, india (1668)

A diferencia del caso anterior, el expediente que da razón de éste 
es abundante en detalles y se encuentra en un estado de conser-
vación óptimo para su consulta.20 La cabeza de proceso comien-
za con las pesquisas en diciembre de 1660, pero empezaremos 
aquí con la ejecución de la condena, efectuada el 13 de enero de 
1668, para hilar éste con el caso anterior.

Aquella mañana fría del mes de enero, en la cárcel pública de 
la ya por entonces ciudad de San Luis Potosí, Mateo Carrillo 
de la Cruz, indio, era atado de pies y manos, sujetado con una 
soga al cuello y preparado para ser subido sobre una bestia de al-
barda, para así ser acompañado por la voz de un indio pregonero 
y ser expuesto a la vergüenza pública por las calles acostumbra-
das.21 ¿La intención? Que el vecindario recordara o se enterara, 
del horrorosísimo crimen que lo había conducido al cadalso. La 
plaza principal era el destino; en ella, Antonio Sebastián, indio, 
verdugo de la ciudad, preparaba el dantesco espectáculo que es-
taba por suceder; uno que, por unos instantes, mediante el rito, 
el símbolo y el acto teatral, traería por segunda vez, en un lapso 
relativamente corto, a la antigüedad romana y su derecho a esta 
población del norte novohispano.

Para poder entender lo que el vecindario atestiguaría, resulta 
necesario regresar en el tiempo ocho años, exactamente al 21 
de diciembre de 1660. En las vísperas de la Pascua de navidad de 
aquel año, Mateo llegaba a su vivienda, un rancho ubicado a 
cuatro leguas de la ciudad de San Luis Potosí, donde pasaba sus 

20  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, 24 fojas.
21  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 16v., 13 de enero de 1668.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1119

días juntando la leña que cada mañana salía a cortar a la por en-
tonces arbolada sierra que circundaba el valle. Pero ese día sería 
diferente y determinaría el destino de ese indio leñador.

El silencio y tranquilidad de aquella noche decembrina, a 
los pies de la sierra, habría de romperse de pronto con los gri-
tos de dolor de una mujer y el llanto ensordecedor de un niño. 
Adentro de un jacal, la tragedia cobraba vida. Fue la india María 
Magdalena, madre de Mateo, quien, alarmada por el griterío y 
el llanto, acudió al jacal de su hijo para encontrar a su nuera, de 
nombre Juana, tendida en el suelo, con diversas puñaladas en 
su cuerpo y cubierta de sangre, y a su nieto, de escaso un año, 
cortado de una mano y llorando. De su hijo, nada, no estaba ya 
en la escena del crimen. El aturdimiento causado por la imagen 
y el desespero debieron hacer que María saliera a un rancho 
cercano, propiedad del ensayador Juan de Torres Villasaña, que 
estaba a dos leguas del suyo, donde vivían su hija y su yerno, 
de nombre Sebastián Miguel, a quien despertó a gritos y pidió 
la acompañara para corroborar lo que acababa de pasar: Mateo 
había asesinado a su esposa y, en el trance, herido a su hijo.22 
El impacto y desconcierto debieron ser mayores. Atender al 
menor herido, constatar una y otra vez que Juana estaba muerta 
en el interior del jacal. Llamar a gritos a Mateo; salir a buscarlo. 
Preguntarse qué hacer.

Tan pronto amaneció, Sebastián Miguel, cuñado del uxorici
da,23 se encargó de llevar la noticia a la ciudad. Antes que ir 
con la justicia local, su lógica fue el informar a don Miguel de 
Santibáñez Cos, alcalde ordinario y regidor, quien además era 
dueño del rancho donde tenía su jacal Mateo. La atrocidad del 
crimen hizo que el regidor recomendara ir inmediatamente con 
la justicia a denunciar el asesinato, de forma tal que el siguiente 

22  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 4v., 23 de diciembre de 1660.
23  Es decir, el asesino de su esposa (uxor). Pavón, “El uxoricidio”, p. 258.



1120	 José Armando Hernández Soubervielle

en enterarse fue Francisco de Bustamante, alcalde provincial24 
del tribunal de la Santa Hermandad,25 quien se aprestaría para 
salir a buscar a Mateo.26

Debió ser una noche difícil también para Mateo, quien no 
había atinado a llegar muy lejos tras su intento de huir de la es-
cena del crimen, puesto que el alcalde de la Santa Hermandad lo 
apresó sin mayor resistencia a escasa media legua de la ciudad 
(esto es, a tres y media leguas de su rancho) y, una vez hecho 
esto, envió a sus ministros al jacal del indio leñador.27 El cuerpo 
de Juana, que hasta ese momento seguía tendido sobre el piso de 
tierra donde había sido muerta, fue identificado por los funcio-
narios y traído a la ciudad donde Francisco de Bustamante se 
percataría de que se trataba de un crimen más horrendo de lo 
que suponía. La brutalidad del acto y lo que estaba en torno a 
ello rebasaba la competencia y capacidad de justicia del alcalde 
de la Santa Hermandad, de forma tal que esa misma noche 
llevaron al preso ante el alcalde mayor de San Luis Potosí, don 
Tristán de Luna y Arellano Zapata, mariscal de Castilla, quien 
haría correr las diligencias necesarias para conocer acerca del 
crimen que se le presentaba.

Esa misma noche se hizo declarar a Mateo. Con la ayuda de 
los intérpretes Juan Gutiérrez y Alonso Navarro, y en presencia 
del defensor general de los indios, Bartolomé de Lavanda, confe-
só lo siguiente: la noche anterior, habiendo llegado a su jacal entre 
las ocho y nueve de la noche, pidió a su esposa que le diera de 
cenar. Juana no sólo se negó, sino que lo hizo “mostrándole [que] 
estaba enojada y [que] esto le había hecho en otras ocasiones”. 
Montado en cólera, como el mismo Mateo refirió, se fue, cuchillo 

24  Morales, Diccionario, p. 101.
25  Tribunal establecido por Real Cédula en junio de 1603 y puesto en marcha 
por Auto de Real Audiencia de marzo de 1609, para la persecución y castigo 
de delincuentes. Bazán Alarcón, “El Real Tribunal de la Acordada”, p. 322.
26  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, ff. 2v.-3, 22 de diciembre de 1660.
27  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 1, 22 de diciembre de 1660.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1121

en mano, contra su esposa, hiriéndola en repetidas ocasiones 
y causándole su muerte.28 No dijo más, no había explicación 
alguna, salvo la desobediencia y mala disposición de su mujer.29

A la mañana siguiente, el escribano público, Alonso de Pas-
trana, como comisionado de dar fe de las heridas que mostraba 
el cuerpo de Juana, se presentó en la capilla de negros y mulatos, 
a donde había sido trasladado el cuerpo y puesto sobre una 
mesa donde comúnmente se presentaban aquellos que habían 
sido muertos de forma violenta, para que el vecindario pasara a 
reconocerlos y, evidentemente, a rezar por ellos.30 Pastrana pidió 
que los presentes identificaran a la víctima, quienes respondie-
ron que se trataba de Juana, mujer del indio Mateo de la Cruz. 
Una vez constatado aquello, dio fe de lo siguiente: el cuerpo de 
Juana presentaba cinco heridas, tres de ellas en la cabeza y sienes, 
otra en el brazo derecho y otra más en el muslo de la pierna de-
recha, de todas ellas “cortado cuero y carne con señal de mucha 
sangre”. Enseguida haría notar aquello que cambiaría el sentido 
del crimen y la consecuente pena, y es que el cuerpo de Juana 
evidenciaba que estaba “muy preñada”.31

El alcalde mayor haría comparecer al resto de testigos, co-
menzando por la propia madre del parricida. Refrendó haber 
encontrado a su nuera muerta, con muchas heridas en cabeza, 
brazo y cuerpo, así como declarar que sabía que estaba “muy 
preñada”. Afirmó que, a pesar de ser madre del acusado, no 
dejaba de decir verdad en su declaración. Enseguida se le tomó 
confesión a Mateo de la Cruz. No hubo mayor novedad en su 
deposición. Todo lo que había dicho anteriormente, lo cons-
tataba. Lo siguiente fue tomar el auto de prueba, pues con la 

28  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, ff. 2v.-3, 22 de diciembre de 1660.
29  Como veremos en los siguientes epígrafes, ésta era una justificación re
currente en los procesos de acusación contra uxoricidas que hemos identifica-
do en el fondo de Alcaldía Mayor de San Luis Potosí.
30  Como puede verse en el caso anterior que se aborda en este artículo.
31  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 3v., 23 de diciembre de 1660.



1122	 José Armando Hernández Soubervielle

confesión y el cuerpo bastaba para hacerlo. El mismo se le dio 
a conocer a Mateo y al defensor de indios,32 haciéndose rati-
ficar a los testigos su declaración, lo cual hicieron sin vacilar; 
ordenándose, al mismo tiempo, secuestrar los bienes de Mateo, 
para que fueran puestos en depósito.33

Es a partir de este momento que comenzaría la defensa de 
Mateo de la Cruz. Bartolomé de Lavanda arguyó que su defen-
dido debía ser puesto en libertad, ya que era un indio incapaz, 
dado a emborracharse, “como lo tienen los indios de costum-
bre”. Que en estado de embriaguez era que había atacado a su 
esposa, de lo que se colegía que no estaba consciente de la gra-
vedad del acto –lo cual explicaría también que en toda la noche 
hubiera avanzado apenas tres leguas y media con rumbo a la 
ciudad–. Para ello argumentaba que, en su declaración, Mateo 
no había negado acto alguno, antes aún, lo había confesado todo 
“tan inocentemente”, de lo que se desprendía su “mucha inca-
pacidad”. Por otro lado, los testigos no habían aportado prueba 
alguna del acto, ni del estado de embriaguez o no de Mateo, 
de lo que se concluía que lo estaba. Que estando privado de 
su juicio había atacado a su mujer, sin saber lo que hacía pues, 
estando “la dicha su mujer preñada”, la atacó e “hirió al dicho 
niño su hijo, en una mano, acción nunca vista ni oída, que padre 
hiera a su hijo como éste lo hirió, pues si no estuviera borracho 
el amor de padre le detuviera”.34 Aquí se iba perfilando tam-
bién el tema de fondo del caso y el que a la postre terminó con 
la imposición de la poena cullei.

La violencia y brutalidad del crimen hicieron que el alcalde 
tomara parecer y solicitara el apoyo del asesor letrado de la Real 

32  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, ff. 4-6v., 23 de diciembre de 1660.
33  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 7rv., 24 de diciembre de 1660. 
Sabemos así que Mateo no era un indio pobre, pues poseía nueve burros y 
burras chicos y grandes, ocho yeguas y catorce caballos, que le servían de 
bestias de carga para sus labores como leñador y carbonero.
34  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 9rv., 25 de diciembre de 1660.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1123

Audiencia para la jurisdicción de San Luis Potosí –que seguía 
siendo el licenciado Pablo Gago– para que determinara todo 
lo que correspondía y que hubiera lugar a derecho, a lo cual 
accedió.35 Lo que el alcalde estaba haciendo, y que no había 
sido posible para el caso anterior, era descansar en el asesor 
letrado –único facultado para aclarar y argumentar desde el 
derecho romano canónico– la responsabilidad de interpretar 
el caso y emitir el proyecto de sentencia y su motivación acorde 
con la institución procesal castellana e indiana.36 Aquí vemos 
una diferencia importante con relación al proceso de Francisco 
José, pues en aquél, el alcalde mismo es quien dicta una sentencia 
ante la excusa de los asesores letrados de atenderlo; en cambio, el 
asesor letrado Pablo Gago será crucial en este caso puesto que, al 
estar en su facultad el ser el instrumento de formalización jurí-
dica que llevaba al ámbito procesal la incorporación y recepción 
del derecho romano tanto en Castilla como en Indias,37 devino 
una pena de cuño antiguo, una que, como en el caso anterior, 
hundía sus raíces en los primeros momentos de la construcción 
del derecho romano. Con el parecer de Pablo Gago y la firma de 
éste, el alcalde procedió a dictar sentencia:

En la causa criminal que de oficio de la Real Justicia se [h]a seguido 
contra Matheo de la Cruz indio, preso en la Cárcel Pública de [e]
sta ciudad por haber muerto a Juana india su mujer y Bartholomé 
de Lavanda su defensor y lo más que es la causa vista.

Fallo atento a los autos y méritos de [e]ste proceso, que por la 
culpa que de [é]l resulta contra el dicho Matheo de la Cruz indio 
que le debo de condenar, y condeno aquí de la cárcel y prisión 
en que esté sea sacado y puesto a caballo en bestia de albarda, atado 
de pies y manos, con soga a la garganta en forma de justicia, y sea 

35  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 9v., 26 de diciembre de 1660.
36  López, López y Sánchez, “El asesor”, p. 67.
37  López, López y Sánchez, “El asesor”, p. 68.



1124	 José Armando Hernández Soubervielle

llevado por las calles públicas y acostumbradas de [e]sta dicha ciu-
dad, con voz de pregonero que manifieste su delito, y sea llevado 
a la Plaza Pública de ella, donde está puesto un palo y en él se le dé 
garrote hasta que naturalmente muera, y sea metido en una pipa y 
en ella dentro: un perro, un gallo, una culebra y un mono, y se cierre 
así, y se eche en el río de la frontera de Tlaxcalilla, que es el más 
cercano a esta dicha ciudad, y nadie le saqué de [é]l sin mi orden y 
mandato, so la misma pena y más, se condenó en las costas de [e]sta 
causa, cuya tasación en mí reservo y no hago más condenaciones 
pecuniarias al dicho indio por no constar haber más bienes de los 
inventariados en esta dicha causa, y por esta mi sentencia definitiva, 
juzgando así lo pronuncio y mando, la cual sentencia no se ejecute 
sin haber primero hecho relación de ella y de dicha causa ante los 
señores Presidente y Alcaldes de la Real Sala en derecho, Del cri-
men de la Real Audiencia y Chancillería de la Ciudad de México, 
con parecer de[l] asesor =el Mariscal de Castilla=, el Licenciado 
Pablo Gago.38

El defensor de indios apeló la sentencia argumentando que, 
para poder ejecutarla, como esta misma indicaba, era necesario 
el parecer de los oidores de la Real Sala del Crimen. Buscaba, 
según manifestó, poder “alegar en más forma la inocencia del 
indio y su incapacidad”. El alcalde concedió la petición, de 
forma tal que se le permitió solicitar a los oidores su parecer. 
Transcurrirían algunos meses sin respuesta, de forma tal que el 
padre de Juana le pidió al alcalde que se agravaran las prisiones a 
Mateo, pues en el fondo, lo que temía, era que no pagara por su 
delito y terminara fugándose.39 Permítasenos dejar de momento 
hasta aquí el caso, con la sentencia, ya que en el epígrafe corres-
pondiente daremos cuenta del desenlace de este proceso, para 
con ello explicar el vínculo entre Roma y el Potosí novohispano.

38  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 10rv., 7 de enero de 1661.
39  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 13rv., 9-11 de junio de 1661.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1125

Miguel Rosales, indio (1706)

Nada sabemos del crimen cometido por el indio Miguel Rosales 
ni de su vida, apenas ha llegado a nosotros noticia de que el 14 de 
enero de 1706, estando en la capilla de la cárcel, a la espera de ser 
ajusticiado, se le interrogó por un supuesto intento de fuga de 
la prisión con ayuda de terceras personas, mismo que negó. Lo 
siguiente es encontrarlo puesto en un serón atado a la cola de un 
caballo en el que sería arrastrado por las calles acostumbradas 
con voz de pregonero anunciando su delito (que no se refiere) 
hasta llegar a la plaza pública, donde sería puesto en la horca 
por Agustín del Castillo, mestizo, verdugo de la ciudad. Poste-
rior a su muerte natural, sabemos que fue bajado por el mismo 
verdugo y metido en un saco, junto con un perro, un gato y un 
gallo y que éste se arrojó a la laguna, de donde, tras ser permiti-
do por el alcalde, fue sacado para darle cristiana sepultura.40 Si 
bien carecemos de las causas que llevaron a dicha sentencia, la 
aplicación de la pena nos remite, aunque de forma genérica, al 
delito de parricidio y a la poena cullei.

Dejaremos de momento en pausa la formalización de los casti-
gos tanto de éste como de los otros dos casos para centrarnos en 
la complejidad histórica, simbólica y de aplicación de esta pena.

una pena de cuño antiguo

Como hemos visto hasta ahora, el castigo al que fueron con-
denados, en diferentes momentos, los indios Francisco José, 
Mateo y Miguel, respondía a la antigua práctica romana de la 
poena cullei, pena que era aplicada para castigar determinados 
delitos, específicamente el de parricidio. Lo anterior demanda 
que entremos en sus particularidades.

40  AHESLP, AMSLP, 1706.1, c. 490, exp. 4, ff. 1-2, 14-15 de enero de 1706.



1126	 José Armando Hernández Soubervielle

En términos jurídicos del Antiguo Régimen, la pena por 
el delito de homicidio consideraba la reparación del daño en 
la misma proporción que el crimen cometido, aunque en la 
mayoría de los casos, y también en Hispanoamérica, esto no 
se aplicaba con tal rigor;41 de hecho, veremos en la relación de 
delitos que se siguieron en San Luis Potosí y que cumplían con 
los criterios de parricidio (anexo 1), que esta pena no siempre 
terminó con la vida del perpetrador y, cuando fue así, no lo fue 
mediando la poena cullei. ¿Por qué entonces el castigo aplicado 
contra Francisco José, Mateo Carrillo y Miguel Rosales? Sin 
duda se trataba de una pena que tenía componentes más com-
plejos y que iban más allá de la simple reparación del daño por 
medio de la lex talionis.

Pero para llegar a la pena es necesario remontarse a la anti-
güedad romana y analizar el delito asociado; y regresamos es-
pecíficamente a Roma porque, si bien tenemos noticia de los 
castigos que recibían los parricidas en Egipto y que, a pesar de 
haberse usado el tema del parricidio en la tragedia griega –baste 
mencionar Edipo Rey, obra por excelencia de Sófocles, o el ma-
tricidio de Orestes, ordenado por Apolo e inmortalizado por 
Esquilo–,42 en términos jurídicos, en la Grecia Antigua, Solón 
había considerado que no debía legislarse sobre la materia por-
que se trataba de un “delito inexistente”, al no darse el caso de 
persona tan aviesa que fuera capaz de un crimen tan execrable 
y de romper los vínculos sagrados de la naturaleza.43 En Roma, 
el sentir fue muy distinto y se definió un castigo particular y 
horrendo por su crueldad, tan sólo equiparable con el crimen 
cometido. La pena de muerte estaba prevista en la ley roma-
na desde las XII Tablas para castigar dos delitos públicos, el 

41  Es imprescindible subrayar que, en términos de ley, esto era así, pues en la 
práctica judicial, la aplicación distaba mucho de ser tan rígida. Para el tema, 
véase la tesis de grado de Hernández Santiago, “‘Con poco temor”.
42  Gastaldi, “El juicio”, pp. 29-35.
43  Murillo, Curso, vol. iv, p. 116. Del Campo, “Delito”, p. 367.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1127

perduellio y el parricidio. Las formas de dar muerte al condenado 
variaban y se daba margen a la definición de ésta en función de 
las características del delito cometido.44 Entre ellas, estaba la 
conocida como poena cullei, culleum, o “pena del saco”.

La poena cullei es una pena que se remonta a la legislación 
romana más antigua y servía para castigar diferentes delitos. 
Ésta consistía en que el sentenciado fuera azotado de forma 
pública, paseado sobre un caballo ataviado con gorro de piel 
de lobo, para después ser introducido, aún con vida, dentro de 
un saco, el cual se cosería para, una vez hecho esto, arrojarse 
al mar o al río más profundo que estuviera en las cercanías. La 
aplicación del saco, como castigo, si bien consuetudinaria, que-
dó establecida en la Lex Cornelia de sicariis del año 81 a.C. y lo 
mismo se utilizó para asesinos, apuñaladores y envenenadores.45 
Nos interesa, en particular, su aplicación en los parricidas. El de-
lito de parricidio mencionado en las XII Tablas (la “muerte del 
parricida”)46 conlleva una dificultad etimológica que ha sido es-
tudiada ampliamente sin que se haya aclarado del todo,47 ya que 
en la antigüedad romana la conceptualización del delito era muy 
amplia;48 nos importa, por tanto, su concepción estricta, esto es, 
el crimen de muerte cometido contra padre, madre, hijos, espo-
sa, hermano, tío, primo, patrono, suegra, suegro, yerno, nuera, 
padrastro, madrastra o hijastro.49 Es en la Ley Pompeya (Lex 
Pompeii de parricidiis) del siglo i a.C. de la República, atribuida a 
uno de los tres cónsules de Pompeya,50 donde quedó establecida 

44  Panero, “La condena”, pp. 13-14.
45  Biavaschi, “L’ambiguo”, p. 172.
46  Valderrama, Tablas, pp. 154-155.
47  Mommsen, Derecho. Tondo, Leges. Thomas, “Parricidium”. Núñez, “La 
no aplicación”. Biavaschi, “L’ambiguo”.
48  Tan amplio que podía considerarse el crimen cometido contra hombres 
libres. Mommsen, Derecho, p. 583.
49  Thomas, “Parricidium”, p. 649.
50  Thomas, “Parricidium”, p. 648.



1128	 José Armando Hernández Soubervielle

la relación precisa de la muerte del parricida strictu senso con la 
pena del saco.51 A dicha pena se le asociarían a su vez una serie 
de animales con un carácter simbólico: una serpiente, un perro, 
un gallo y un simio, mismos que serían introducidos vivos en 
el saco, relacionándose así, a partir de la segunda mitad del si-
glo i a.C, con el castigo aplicado a los parricidas. El primero de 
los animales que se vinculan al castigo es la serpiente, enseguida 
el mono y, a partir del siglo iii d.C., se introducirán tanto el 
perro como el gallo en la ecuación simbólica.52 Que se metieran 
estos animales vivos en el saco, junto con el condenado, además 
de la carga alegórica, buscaba propiciarle al parricida una muerte 
que incluyera la prolongación del suplicio, ya que en su deses-
pero, al verse encerrados, hacinados y enfurecidos, los animales 
se atacarían entre sí, y en ello, al moribundo.

Había un proceso simbólico, casi teatral, en esta pena, mis-
mo que debemos desmenuzar para entender su complejidad y 
aplicación. En primer lugar, hay un tratamiento ignominioso 
contra el homicida, mismo que Cicerón explica en sus Discursos, 
particularmente en la defensa de Sexto Roscio Amerino –acu-
sado de parricidio–, y lo hace en términos preventivos de su 
concepción: se trata de un “tormento tan grave” contra los parri
cidas, que aquellos “a quienes la propia naturaleza no pudiera 
mantener fieles a su obligación”, desistirían de cometerlo.53 Es 
decir, se concebía como una pena ejemplarizante para un crimen 
atroz, una que no se podía evitar, ni tampoco evadir la ritualidad 
asociada a ésta.54 Y es que, aun para la antigüedad romana, este 
castigo resultaba excepcional,55 tanto que el propio Cicerón 
menciona que el parricidio no sólo es una acción abominable 

51  Mommsen, Derecho, p. 568.
52  Perugi, “O basilisco”.
53  Marco Tulio Cicerón se refiere a la pena del saco como la forma más igno-
miniosa de las muertes por castigo. Cicerón, Discursos V, pp. 38, 58.
54  Ravizza, “Lex”, p. 234.
55  Briquel, “Formes”, p. 225.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1129

e impía en la que se compendian todos los crímenes, sino que 
resultaba “excepcional” y “pocas veces cometida”.56 Esta pena 
se abrogaría en los últimos años de la República y se recupera-
ría, gracias a Constantino, tanto de forma legal como simbólica, 
pues se prescribiría en sentido estricto para los parricidas.57

Ahora bien, ese componente alegórico que supone la tea-
tralidad de la pena merece que nos detengamos para intentar 
comprenderlo. Si bien hay poco acuerdo entre los historiadores 
para explicar la naturaleza simbólica de cada uno de sus ele-
mentos, algunas aproximaciones y pistas para su explicación se 
pueden encontrar en la misma antigüedad. Es otra vez Cicerón 
quien nos da luz sobre algunos de sus aspectos simbólicos: si en 
el parricidio se veía un portento –como veremos en los epígra-
fes siguientes–, cualquier castigo común para un hombre capaz 
de matar a sus padres o a su progenie traería consecuencias 
funestas para la población que lo permitiese; por ello, lanzarlo 
a las fieras no era una opción, pues al devorar a un hombre “tan 
abominable” éstas se volverían más feroces. Arrojarlo desnudo 
a un río para que lo arrastrara hasta el mar tampoco lo era pues 
su sola carne corrompería el agua, elemento que limpiaba todas 
las profanaciones del hombre. Entonces, ¿qué hacer? Aquí entra 
su explicación del uso del saco como un elemento fundamental 
del castigo: ser metido en un saco, aún con vida, y coserlo por 
fuera, privaría al hombre “del aire, del sol, del agua y de la tierra” 
para que, “quien dio muerte a quien lo engendró”, careciera de 
los elementos que fundamentaban la existencia del todo. Cice-
rón aún se preguntaba: “¿hay algo tan común como el aire para 
los que viven, la tierra para los muertos, el mar para los que flotan 
sobre las aguas y la costa para los que el mar arrojó?”. Durante 
el poco tiempo que les quedara de vida a esos hombres, dentro 
del saco, no respirarían “el aire del cielo”; morirían “sin que la 

56  Cicerón, Discursos V, p. 41.
57  Mommsen, Derecho, p. 583.



1130	 José Armando Hernández Soubervielle

tierra llegue a rozar sus huesos”; zarandeados por las olas, pero 
sin llegar a mojarse y, por último, “lanzados por ellas de forma 
que ni muertos pueden descansar al pie de los peñascos”.58 El 
concepto de contaminación, como establece Biviaschi, era muy 
extendido en la Roma imperial, de forma tal que se deseaba, por 
temor a la ira divina, apartar al condenado por un delito aberran-
te, del contacto con el agua, la tierra, el aire.59

En cuanto a los animales que acompañaban al condenado 
dentro del saco, muchas interpretaciones se han hecho y se 
pueden hacer, sobre todo si consideramos por un lado el manejo 
simbólico de cada animal en la cultura romana primero, y en la 
iconografía cristiana y los bestiarios medievales después.

Cada uno de estos elementos no fue original, es decir, no 
acompañaron la pena del saco desde un inicio. Poco a poco 
fueron incorporándose en esta iconografía del castigo, sin que 
haya, al momento, acuerdo acerca de lo que por separado y, en 
su conjunto, representan.60 Podría considerarse que cada uno 
de ellos simbolizaba la depravación del condenado, aunque 
también algunos autores han estimado que podrían, en binomio 
(perro-gallo, serpiente-simio), representar la lucha entre el bien 
y el mal.61 Quizá los autores que han hecho las interpretaciones 
más elocuentes y con mayor profundidad de estos animales sean 
Düll, quien los relacionó con los dioses del inframundo, y Can-
tarella, quien los relacionó como elementos procuradores de 
evitar la maledicencia del prodigio.62 Más allá de esas ambigüe-
dades que persisten, algunos autores clásicos, más el simbolismo 

58  Cicerón, Discursos V, p. 58-59.
59  Biavaschi, “L’ambiguo”, p. 171.
60  Egmond, “The Cock”, p. 187. 
61  Egmond, “The Cock”, p. 183.
62  Egmond, “The Cock”, p. 184. Se refiere a las obras de Rudolf Düll, “Zur 
Bedeutung der poena cullei im Römischen Strafrecht” y Eva Cantarella, I 
supplizi capitali in Grecia e a Roma. Origini e funzioni della pena di morte 
nell´antichità classica.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1131

medieval y su traslape en la Edad Moderna, nos permiten dar 
algunas aproximaciones del por qué estos animales se mantu-
vieron en el castigo y ritual de la poena cullei en la práctica de la 
España del Antiguo Régimen.

El primero de los animales en aparecer en la condena fue la 
serpiente. Para Plinio, la sierpe engendraba más de 20 crías, una 
cada día, de forma tal que terminaba muriendo en la lucha entre 
éstas.63 A la serpiente se le ha considerado siempre como una 
fuerza maligna que provoca y trae consigo la muerte y, en la 
iconografía cristiana, se asociará al pecado original, a la maldad 
y los vicios. Es decir, se trata de un animal impuro en el sentido 
amplio de su simbolismo.64

El perro aparece en el castigo en la Roma del siglo iii d.C, 
después de la época de Adriano.65 Para Horacio, éste era un 
animal inmundo con características obscenas, lo mismo que 
para Virgilio.66 Mitológicamente Acteón es descuartizado por 
sus propios perros como castigo de Artemisa y, en la Biblia, 
aparece como un animal asociado a elementos negativos; aunque 
la propia iconografía cristiana lo asocia, en ciertas condiciones 
iconológicas, con la fidelidad.67 Algunos tratados germánicos 
nos permiten entender el otro aspecto considerado en la Euro-
pa del siglo xvii que asocia al perro con el parricidio: el perro 
al nacer dura nueve días ciego, tiempo durante el cual ni ve ni 
reconoce a sus padres, tal como el parricida hacía. El perro era 
considerado además un animal sucio y lamentable,68 con lo cual 
se equiparaba con el concepto romano.

63  Núñez, “La no aplicación”, p. 94.
64  Impelluso, La naturaleza, p. 270.
65  Egmond, “The Cock”, p. 176.
66  Núñez, “La no aplicación”, p. 94.
67  Impelluso, La naturaleza, p. 203.
68  Egmond, “The Cock”, p. 178. Citando el Theatrum poenarum, supplicio-
rum et executionum criminalium oder Schauplatzes derer Leibes-und Lebens-
strafen de Jacobo Doepler, 1693/1697.



1132	 José Armando Hernández Soubervielle

Acerca del gallo, los clásicos tenían un concepto muy peculiar. 
Para Plinio, se trataba de un animal agresivo que atemorizaba in-
cluso a los leones. Le asociaba, además, un significado complejo, 
pues al ser un animal que canta al alba, debía acompañar a quien 
era capaz de matar a quien le había abierto los ojos a la vida.69 
Regresando a la tratadística germánica, el gallo estaba asociado 
a un animal que, en su orgullo, era capaz de picotear, perseguir 
e incluso matar a su padre para hacer prevalecer su territorio, así 
como el parricida mataba a su padre.70 Si lo coligamos con la ico-
nografía cristiana, que asocia al gallo con la negación de Cristo 
por parte de Pedro, tiene una connotación negativa.

El simio al parecer se incluyó en la época del emperador 
Claudio y es mencionado inicialmente por Juvenal.71 Cicerón, 
en sus Tópicos, ya adelantaba lo que este animal simbolizaba, 
pues consideraba que el mono era una especie de hombre que 
no valía nada,72 en tanto que Plinio lo describía como una burda 
y grotesca imitación del hombre. En su traslado a la iconogra-
fía cristiana, fue también considerado un animal que era una 
burla del hombre, una caricatura de éste, una parodia que ade-
más era asociada a la maldad.73 Pero el caso del mono suponía su 
propia complejidad cuando de aplicar la poena cullei se trataba, 
puesto que eran animales poco comunes y por la misma razón, 
caros; de tal suerte que en algunas ocasiones éste era suplido por 
un gato, ya fuera vivo o pintado sobre un barril o saco74 –como 
en el caso de 1706 que aquí presentamos–. En otras ocasiones, en 
cambio, el gato acompañaba al mono mismo, como quedó refe-
rido en la comedia Filodemo, del escritor luso Luís de Camões; 
en ella refiere un pasaje de la obra Lendas de India, de Gaspar 

69  Núñez, “La no aplicación”, p. 94.
70  Egmond, “The Cock”, p. 179.
71  Egmond, “The Cock”, p. 176.
72  Citado en Núñez, “La no aplicación”, p. 94.
73  Impelluso, La naturaleza, p. 198.
74  Díez de Salazar, “La Poena Cullei”, p. 592. Del Campo, “Delito”, p. 368.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1133

Corrêa, en el que se relata el suplicio al que fue condenada una 
mujer en Goa en 1546, la cual había instruido a su amante para 
dar muerte a su marido. En esta variante del castigo, a la mujer se 
le había introducido en un barril con un perro, un gato, un gallo, 
un simio (no había en Goa problema para conseguirlo) y una 
cobra. Sobresale en el relato el que a la mujer le fuera arrancado 
un trozo de carne e introducida con vida en el tonel, a lo que ella 
“dava grandes brados, dizendo que a cobra a picava, e o bugio a 
mordia, e dentro todos fazião peleja”.75 La violencia del castigo 
a través del furor de los animales, aumentando el suplicio, que-
daba así verificada en la comedia portuguesa.

el castigo del saco en la monarquía hispánica

La poena cullei como castigo para quienes dieran muerte a sus 
familiares pasaría a la Hispania romana, desde mucho antes del 
edicto de Caracalla del año 212,76 ya que desde siglos atrás la 
ciudadanía romana, en esta porción del Imperio, se daba por 
sentada y, por tanto, eran sujetos de sus leyes.77 Esto implicó 
que la Lex Pompeii fuera aplicada y que incluso la poena cullei se 
mantuviera aun después del año 380, cuando Teodosio convierte 
al cristianismo en la religión oficial del Imperio. Bajo el signo del 
nuevo credo, la poena cullei iría adquiriendo matices de ese culto 
y se reinterpretaría en clave cristiana.78 A través de los visigodos, 

75  Perugi, “O basilisco”. El extracto que se cita es el siguiente: “Pelo que, 
por sentença da Rolação foy levada ao cais da cidade, onde em hum panno 
pequeno foy metida em huma pipa, e meterão dentro com ella hum cão, e hum 
gato, e hum gallo, e hum bugio, e huma cobra, e fundarão a pipa, sómente huns 
buraqos de verruma abertos per que resfolgasse, e a puserão no mar vazando a 
maré, e a levou a justiça hum pedaço; ao que ella dava grandes brados, dizendo 
que a cobra a picava, e o bugio a mordia, e dentro todos fazião peleja…”.
76  Edicto mediante el cual todos los hombres libres del imperio adquirían la 
condición de civitas, es decir, la ciudadanía romana.
77  Blázquez, Historia, p. 193.
78  Núñez, “La no aplicación”, p. 91.



1134	 José Armando Hernández Soubervielle

quienes conservaron el espíritu de la ley romana, permanecerá 
este castigo en la península;79 posteriormente, con Isidoro de 
Sevilla y la ley carolina, este castigo se consolidaría.80 Con la 
recepción e intensa incorporación del derecho romano en la Baja 
Edad Media,81 la pena terminaría formando parte de las Partidas 
de Alfonso X82 y, aunque sin mencionar el delito de “parricidio” 
como tal, la Partida VII, Titulo VIII, Ley XII (“Qué pena mere-
ce el padre que matare a su hijo, o el hijo que matare a su padre 
o alguno de los otros parientes”) establecía que: 

[…] si el hijo matase al padre, o el padre al hijo, o el abuelo al nieto o 
al bisnieto, o alguno de ellos a él, o el hermano o hermana a su her-
mano o hermana, o el tío al sobrino, o el sobrino al tío, o el marido 
a la mujer o la mujer al marido, o el suegro a la suegra, o a su yerno 
o a su nuera, o el yerno o la nuera a su suegro o a su suegra, o el 
padrastro o la madrastra a su entenado o su entenada, o el entenado 
o la entenada a su padrastro o madrastra, o el aforrado a aquel que 
lo aforró, cualquiera de ellos que matare a otro a tuerto con armas 
o con yerbas paladinamente o encubierto,

merecían, acorde con lo que los emperadores y sabios de la an-
tigüedad habían establecido, la siguiente pena:

[…] sea azotado ante todos públicamente, et desi que lo metan en 
un saco de cuero, et que encierren con él un can, et un gallo, et una 
coluebra et un ximio: et despues que él fuere en el saco con estas 
quatro bestias, cosan ó aten la boca del saco, et échenlo en la mar 
ó en el río que fuere mas cerca de aquel lugar do esto acaesciere. 
Otrosi decimos que todos aquellos que diesen ayuda ó consejo por 
que alguno muriese en alguna de las maneras que desuso dixiemos, 

79  Del Campo, “Delito”, p. 358.
80  Perugi, “O basilisco”.
81  Pereira, “Lugares”, p. 5.
82  Díez de Salazar, “La Poena Cullei”, p. 589. Del Campo, “Delito”, p. 368.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1135

quier sea pariente del que así muriese quier extraño, que debe 
aquella misma pena que el matador. Eta aun decimos que si alguno 
comprase yerbas ó ponzoña para matar á su padre; et desque las 
hobiere compradas se trabajare de gelas dar, maguer non pueda 
cumplir su maldat, nin se le aguise, mandamos que muera por ello 
también como si gelas hobiese dado, pues que non fincó por él. 
Otrosi decimos que si alguno de los otros hermanos entendiere 
ó supiere que su hermano se trabaja de dar yerbas á su padre ó de 
matarle en otra manera, et non le apercibiere dello pudiéndolo facer, 
que sea desterrado por ende por cinco años.83

Si bien en las centurias posteriores en España hubo vigencia 
de la legislación castellana del siglo xiii, en la práctica el rigor del 
castigo tuvo sus ajustes. De hecho, conforme pasaron los siglos, 
los juristas de la Edad Moderna, como el indiano Solórzano y 
Pereira o Pradilla Barnuevo, no sólo siguieron contemplando 
el delito y la pena asociada a éste, sino que lo consideraban 
uno de los más atroces.84 Estos juristas harían notorio que en la 
“Hispania nostra”, lo que prevalecía con relación al parricidio 
se sustentaba en la Lex Pompeia de parricidiis y que ésta sólo se 
había trasladado a las leyes alfonsinas, y que era, por tanto, una 
praxis jurídica hispánica.85 El jurista indiano, en particular, haría 
una disquisición muy amplia sobre el parricidio y terminaría por 
señalar que era la ruptura de la piedad, eje de las relaciones pater-
no-filiales, la causante del delito: la ruptura de ese amor rompía 
a su vez con la caridad y piedad del orden natural.86 Pero la pena 
se iría diluyendo: si bien en la legislación alfonsina se mantuvo 
el castigo en su forma original, la Nueva Recopilación de Leyes 
precisó que se incluyera la muerte natural antes de la aplicación 
de la poena cullei, de forma tal que la víctima del castigo no era 

83  Las siete…, Partida VII, Título VIII, Ley XII, pp. 571-572.
84  Ortego, “El parricidio”, p. 247. Montanos, “Responsabilidad”, p. 522.
85  Montanos, “Responsabilidad”, pp. 523-524.
86  Montanos, “Responsabilidad”, p. 521.



1136	 José Armando Hernández Soubervielle

introducida con vida dentro del saco o tonel junto con los cuatro 
animales, sino que antes era pasado por la horca o el garrote. La 
explicación de ello nos la dan los juristas del siglo xvii: lo que se 
buscaba era que los condenados “no cayeran en desespero”.87 
Incluso el azotamiento de su cuerpo se obvió en algunas oca-
siones, de forma tal que no se añadían sufrimientos precediendo 
a la horca o el garrote. Una vez consumada su vida, entonces 
sí –aunque no siempre– se ejecutaba el proceso simbólico del 
castigo: introducirlo en el saco con los animales que hubiese; 
en algunos casos, al carecer de las bestias correspondientes, se 
terminaban pintando en el saco o en la cuba;88 posteriormente 
se sacaba el cuerpo y se le daba entierro cristiano.89 Aunque no 
siempre era así y el delito se castigaba con la pena de muerte o se 
transformaba en algo más, sobre todo cuando de delitos contra 
la esposa se trataba y existían circunstancias como amanceba-
mientos o adulterio de por medio, en cuyo caso se trataba de 
otro delito específico.

Los cambios en las leyes, ya desde la Antigüedad romana, 
supusieron poca claridad al momento de la aplicación de la pena 
y, si a ello agregamos la excepcionalidad de los casos que ya 
comentamos al inicio de este artículo, veremos que ello supone 
un problema metodológico. Un ejemplo que ha sido trabajado 
con amplitud, para el caso del mundo ibérico, nos permite ilus-
trar lo anterior. En 1562, en Irún, en el País Vasco, se cometió  
un crimen que involucraba a una mujer que, en contubernio con 
sus familiares y servidumbre, había asesinado a su marido. A 
la mujer se le sentenció –de forma anacrónica, como el propio 
autor señala– a la pena del saco, lo mismo que a quienes la 

87  Ortego, “El parricidio”, p. 249.
88  Eran llamadas “figuras” o “insignias”, con lo cual se verifica la materialidad 
de estas representaciones. Resultaba indistinto usar perros, gatos, gallos, si-
mios, serpientes u otros animales “ponzoñosos” en las representaciones. Del 
Campo, “Delito”, p. 368. Ortego, “El parricidio”, p. 257. 
89  Llanes, “El enemigo”, p. 442. Ortego, “El parricidio”, pp. 249, 266.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1137

ayudaron en el crimen.90 La pena estaba aplicada en pleno de-
recho y siguiendo a pie juntillas las Partidas, pues se trataba de 
un crimen entre cónyuges que en este caso había cometido la 
mujer contra su esposo y que se extendía a quienes la habían 
ayudado; sin embargo, el autor no da cuenta de la naturaleza 
del homicidio y ello nos deja con más preguntas que respuestas 
si lo que pretendemos es comprender la causalidad en la aplica-
ción de la pena. En Galicia, en 1581, por su parte, una mujer fue 
acusada de matar alevosamente a su esposo, de lo que derivó una 
sentencia que incluía ser pasada por el garrote, ser encubada y 
que la “acompañaran animales”. Otro caso, de 1624; un hombre 
fue sentenciado a ser arrastrado con vida dentro de un saco de 
cuero, posteriormente pasado por la horca y, finalmente, metido 
su cuerpo en un odre, con un gato, un gallo, una víbora y otras 
“sabandijas ponzoñosas”. ¿El delito? Haber matado de forma 
alevosa a un clérigo que, además, era su suegro.91

A finales del siglo xviii, la pena seguía vigente en España, 
según las ediciones que de la obra de Pedro Murillo Velar-
de se publicaron. De ella se decía que, en el derecho hispánico, 
se consideraba parricidio al crimen de muerte perpetrado contra 
un ascendiente o descendiente en línea directa, o contra el cón-
yuge; asimismo, se podía considerar parricidio impropio si se 
trataba de la muerte de un pariente por afinidad y, al igual que 
con los juristas del siglo xvii, este castigo se había atemperado, 
pues el reo era estrangulado previo a continuar con el carácter 
ritual de la pena.92 Con sus variantes, y también con su poca 
claridad en materia de definición del delito cometido para ser 
merecedor de esta pena, lo cierto era que el castigo romano se 
había cristianizado y castellanizado.

90  Díez de Salazar, “La Poena Cullei”, pp. 591-595.
91  Ortego, “El parricidio”, pp. 248, 252. En el caso del asesino del clérigo, 
terminó por escapar de la cárcel antes de que le fuese aplicada la pena.
92  Murillo, Curso, vol. iv, pp. 115-117, 262.



1138	 José Armando Hernández Soubervielle

la pena en el septentrión novohispano

El castigo del saco no sólo estuvo previsto en la legislación 
castellana,93 sino que se extendió a la totalidad de la Monarquía 
Hispánica y sus posesiones de ultramar; sin embargo, pocos son, 
como ya anticipamos, los trabajos que hacen referencia a esta 
pena en Nueva España; de hecho, algunos autores han especu-
lado si acaso fue impuesta,94 ya que en la evidencia documental, 
en muchas ocasiones, crímenes que incluyeron la muerte del 
cónyuge, o incluso de hijos, las penas se reducían a la vergüenza 
pública, azotes, venta de sus servicios, además de existir flexibi-
lidad cuando el crimen podía ir acompañado de circunstancias 
atenuantes como la ebriedad (como intentó establecer el de-
fensor de Mateo Carrillo), el amancebamiento o adulterio de 
la esposa (o incluso el intento de éste, como pretendió usar 
como defensa el abogado de Francisco José). El caso de los 
documentos encontrados en el fondo de Alcaldía Mayor de 
San Luis Potosí no serán la excepción,95 y es que, como ya lo 
han demostrado, en los casos de “deshonra marital”, la justicia 
era permisiva frente a la venganza privada,96 por ello resultan 
de interés los dos casos aquí presentados en los cuales tenemos 
plena certeza del delito cometido.

Como podrá haberse intuido ya, ambos crímenes cumplían 
una condición particular. La circunstancia que en el hecho cri-
minal hizo que se impusiera la aplicación de la poena cullei era 
que ambas mujeres se encontraban en estado de ingravidez al 
momento de ser violentadas y asesinadas. Por supuesto, que-
da la duda del crimen perpetrado en 1706 que llevó a la poena 
cullei (se intuye un parricidio, mas no en qué circunstancia), y 
lo consideramos como tal en este trabajo. Aquí hago una pausa 

93  Mantecón, “Hogares”, p. 207.
94  García, “El derecho”, pp. 192-194.
95  Véase el anexo 1.
96  Tomás y Valiente, El derecho, p. 71.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1139

necesaria. En el derecho español se contemplaba la pena del 
destierro para el marido que hiriera a la esposa embarazada 
y que ello le causara la muerte al nonato, independientemente de 
que éste se encontrara vivo o no (esto es, animado).97 Con base 
en ello, podemos afirmar que el parricidio que merecía la poena 
cullei, al menos para el caso del Potosí novohispano, debía con-
templar la muerte de la cónyuge en condiciones de embarazo y 
que, con la muerte de una, se diera la del nonato.

Para corroborar lo anterior, en el anexo 1 presento una tabla 
que da cuenta de los casos registrados en la Alcaldía Mayor de 
San Luis Potosí de 1600 a 1740, mismos que, conforme a la ley, 
podrían haberse considerado como parricidios (muerte al padre, 
la cónyuge, al hijo, al sobrino, etc.) pero que recibieron una pena 
mitigada; en ella hemos anotado el delito cometido y el castigo 
recibido. A través de su análisis podremos observar que el de-
lito de parricidio cometido contra la esposa, e incluso contra 
alguno de los padres, no supuso una condena similar, sino que 
hubo otro tipo de interpretación jurídica y en consecuencia otro 
castigo. Dado lo extraordinario de estos delitos y la consecuente 
pena, pocos son los ejemplos registrados en otras latitudes. Un 
caso similar a los que presentamos aquí se dio en abril de 1657 
en el pueblo de la Lopa,98 dentro de la jurisdicción de la Real 
Audiencia de México. Similar porque se aplicó la poena cullei a 
un indio de nombre Jacinto Manzano, quien diera muerte a su 
esposa embarazada, a quien llevó con engaños en la mitad de la 
noche a un paraje donde la ahorcó y desbarrancó. El defensor 
de indios justificaba los actos en virtud de ebriedad y de que la 
mujer daba malos tratos (no servía de comer, se iba con la madre, 
etc.) al uxoricida. La sentencia decía a la letra: “que sea colgado 
del pescuezo y ahorcado hasta que muera […] muerto se eche en 
un serón u odre y con él, vivos un perro, una víbora, una mona, 

97  Llanes, “El enemigo”, p. 449.
98  Se trata del pueblo de Santiago Lalopa, Oaxaca.



1140	 José Armando Hernández Soubervielle

un gallo castrado y cosida la boca, sea arrojado en el río más pro-
fundo y próximo”.99 Este mismo autor conviene en que se trata 
de un caso excepcional y que fuera de éste no encontró otros 
similares en los archivos consultados de la Sala del Crimen de la 
Real Audiencia de México.100 Las similitudes no sólo en el cas-
tigo, sino en el crimen y las circunstancias de éste, con relación a 
los casos aquí presentados, son más que elocuentes y definitivas.

Siguiendo el derecho hispánico, lo que se había verificado 
era un atentado que transgredía dos preceptos fundamentales 
recogidos por los juristas de la época: “el respeto a la vida de una 
persona y el deber de piedad parental”.101 Era la vida arrancada a 
la mujer y al infante nonato lo que había condicionado la rigidez 
de un castigo sin posibilidad de perdón para los homicidas, y eso 
nos lleva de nuevo a una cuestión simbólica que en este momen-
to no puedo dejar de considerar: meter el cuerpo del ajusticiado 
en un saco o un barril y cerrarlo, me parece, tiene que ver con 
regresar al mismo a una suerte de vientre simbólico del que 
nunca debió nacer –no pasemos por alto la posición del cuerpo 
dentro del encierro que un saco o un barril pudo suponer–. En 
una cultura simbólica como lo era la barroca, el componente del 
vientre insinuado en el castigo mismo podría explicar que que-
daran fuera de la ecuación delito–castigo otras formas parricidas 
y que fuera específicamente el crimen cometido contra un hijo 
nonato y quien lo llevaba el que mereciera ser castigado con la 
poena cullei. En esta condición, la sangre vertida no sólo era pa-
gada con sangre, sino que además se le aplicaba, simbólicamente, 
una pena que lo regresaba a la misma circunstancia en la que se 
encontraba la víctima no nacida. De forma especular, se hacía 
evidente que quien no debía haber nacido era el homicida, con lo 
cual, si seguimos esta idea del saco/barril/vientre y le sumamos 

99  Hernández Santiago, “Con poco temor”, pp. 77-82.
100  Hernández Santiago, “Con poco temor”, p. 82.
101  Solórzano apoyándose en Fortunio Garsia. Citado en Montanos, “Res-
ponsabilidad”, p. 522.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1141

los animales que lo acompañaban, se entiende que lo que salió de 
aquel saco materno fue un engendro que nunca debió nacer y, 
como tal –como la aberración que era– debía volver a un vientre 
ficticio donde no encontraría paz. Así, sin derecho a la tierra, al 
aire, al agua, se encontraría en un saco que era, al mismo tiempo, 
un espacio liminal. Encuentro aquí, además, una correlación con 
el término romano monstrum en su acepción original: un ser 
ajeno, extraño para el mundo de los humanos.102 Si para Roma 
aquellos que nacían deformes eran considerados monstrum y por 
tanto debían ser desechados y aniquilados por el portento que su-
ponía su solo nacimiento, cobra sentido el que encerrar en el saco 
o barril al parricida tenga esa connotación de retorno al vientre 
maldito para después ser arrojado al agua, cual desecho de la so-
ciedad. La deformación del parricida se correspondía con el acto 
contra natura que había realizado. Los casos analizados aquí nos 
permiten esta lectura y la referencia de casos donde el embarazo 
es una agravante nos conducen a proponer una explicación en la 
aplicación de la pena para casos concretos en la Nueva España.

Pero no sólo esa dimensión simbólica pudo estar relacionada 
con el castigo; había, además, un componente mayor, que incluía 
la estructura social del pueblo donde se había cometido el cri-
men. La mancha estaba ahí y debía ser expiada.

miedo al portento

La mentalidad de la Antigüedad clásica asignaba un valor impor-
tante al portento, prodigio o presagio, que auguraba calamidades 
a la comunidad. Esos portentos estaban fuera de los límites de la 
naturaleza y presagiaban o prefiguraban la ira divina y futuras ca-
lamidades para ciertos pueblos o individuos.103 Esto es, la ausen-
cia de la protección de los dioses, la ausencia de dios en sí misma.

102  Núñez, “La no aplicación”, p. 90.
103  Requena, “Prodigies”, pp. 483-484.



1142	 José Armando Hernández Soubervielle

El parricidio en Roma no era un homicidio más grave que 
otro, se trataba en realidad de un acto de otra naturaleza,104 uno 
que contravenía el orden natural de las cosas y, por tanto, iba 
más allá del acto mismo de privar de la vida a alguien de su pro-
pia sangre. La tradición romana, se ha probado, establecía una 
correlación entre el parricidio strictu senso y el sacrilegio y, por 
ende, había una correspondencia en términos religiosos cuya 
ofensa se transmitía a la comunidad.105 Valerio Máximo afirmaba 
que el atentado contra los padres era equiparable a un atentado 
contra los dioses que debía ser limpiado de la misma manera.106 
En el acto del parricida había una relación directa con el por-
tento y de ello derivaban consecuencias funestas para la civitas.

Nuevamente es Cicerón quien nos da la pauta acerca de lo 
que este delito, o su presunción, suponían:

Pues grande es la influencia de la virtud denominada humanidad, 
el vínculo de sangre es muy fuerte, la misma naturaleza protesta 
ante este tipo de sospechas, pues sin lugar a dudas es un portento, 
un monstruo, alguien que tenga apariencia y figura humana y que 
venciendo en crueldad a las fieras prive de la luz indignamente a 
aquellos, por causa de los cuales contempló esta, cuando incluso 
entre las mismas fieras el nacimiento y la crianza y la naturaleza 
misma crean vínculos.107

El portento era un concepto que la Hispania cristiana con-
servó y que posteriormente san Isidoro de Sevilla recogería en 
sus Etimologías; en ellas lo enuncia con claridad: “La aparición 
de determinados portentos parece señalar hechos que van a 
acontecer; pues en ocasiones Dios quiere indicarnos lo que va 

104  Thomas, “Parricidium”, p. 645.
105  Scheid, “Le délit”, p. 147.
106  Núñez, “La no aplicación”, p. 93.
107  Este texto, sin cambios, lo retomará Solórzano Pereira trayendo consigo el 
sentido simbólico e incluso ritual de la pena.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1143

a suceder al través de determinados perjuicios de los que nacen 
[…]”.108 De esta forma, en el mundo hispánico, la idea del por-
tento estuvo vigente en todo momento; de hecho, el Diccionario 
de Autoridades lo recoge y encontramos que mantiene el mismo 
sentido que en Roma: aquello que, por su singularidad o extra-
ñeza, causa admiración o terror. Lo mismo en cuanto al con-
cepto de monstruo, que es explicado como un “parto” contra 
el orden regular de la naturaleza; un “pecado” que por defecto 
o sobra no había adquirido la perfección que un viviente debía 
tener.109 Terror es lo que un acto como el perpetrado por los 
parricidas causaba en una sociedad donde mantener el orden 
natural resultaba fundamental. Si bien no existía ya la idea de la 
comunicación con la divinidad en los términos romanos de po-
ner a disposición de ésta la vida del parricida, sí había un concep-
to de pecado implícito, una cuestión moral que debía ser puesta 
al juicio de Dios. Si el monstruo era una aberración, un parto 
contra natura, encontraremos una dimensión simbólica en la 
pena del saco y su ritualidad y ello nos lleva de nuevo a la idea 
del regreso y encierro en un vientre funesto.

Este castigo implicaba por tanto un proceso de expiación, mas 
no del culpable, sino del pueblo mismo. El concepto romano de 
piaculum110 se había reconfigurado y, como parte de los concep-
tos devocionales cristianos, el castigo se convertía aquí en una 
reparación del orden natural de las cosas, una expiación en toda 
forma. Por ello es que encontramos un principio sacrificial en 
el acto de castigar este crimen; esto es, no sólo se paga el delito 
en la misma medida del acto cometido (lex talionis), sino que se 
torna un sacrificio (con toda su teatralidad) y, como tal, con 
una carga simbólica y violenta.111 La diferencia estriba en que 

108  Isidoro, Etimologías, XI, 3, 4, p. 879.
109  Véase Diccionario de Autoridades, entradas “portento” y “monstruo”.
110  Esto es, una ofrenda expiatoria para reestablecer la comunión entre una 
deidad y el pueblo que lo adora.
111  Girard, La violencia, p. 9.



1144	 José Armando Hernández Soubervielle

la víctima ritual tiene todo menos ser inocente; a diferencia del 
rito sacrificial común, se trata de un homo sacer, un apestado, 
un maldito al que se le ha despojado de toda existencia jurídica 
y se le ha excluido del mundo.112

Era la poena cullei, en consecuencia, una suerte de sacrificio 
ritual en el que la misma violencia que lo desencadenó camina 
en sentido inverso,113 sustituyendo así una víctima potencial (el 
pueblo que dejaba pasar tal aberración) por otra causante o, me-
jor dicho, propiciatoria del mal que podía caer sobre esa víctima 
potencial. En ese sentido, los valores morales, incluso los reli-
giosos, de la Antigüedad romana se traslapan con los cristianos, 
pues la función de la pena tenía como fondo el eliminar la con-
taminación de la civitas,114 separar de la sociedad a un miembro 
que no debía existir por haber quebrantado el orden natural.115

Pero para que resultase necesario llevar a cabo ese ritual y se 
evitara con ello el portento asociado, debían cumplirse ciertas 
condiciones. Lo que encontramos para el caso novohispano es 
que, además del elemento constitutivo del parricidio, que era el 
homicidio, debía ser condición la existencia de tres elementos: 
primero sería el binomio mujer embarazada–hijo nonato; el se-
gundo elemento tendría una condición de víctima en potencia, 
pues se trataría del pueblo mismo que había sido testigo del 
crimen y podría convertirse en víctima por el acto del monstrum 
y, finalmente, contar con el culpable confeso, el monstrum pro-
piamente, el cual se convertiría en objeto del rito de sacrificio 
que terminaría por pagar la sangre derramada (una restitución 
por medio de la sangre) y, al mismo tiempo, expiaría la culpa y 
diluiría el portento que había sido anunciado con el crimen co-
metido, según se puede interpretar siguiendo a san Isidoro. De 
esta forma, el rito desviaría una violencia que amenazaría con 

112  Núñez, “La no aplicación”, p. 91.
113  Girard, Violencia, p. 10.
114  Núñez, “La no aplicación”, p. 92.
115  Ortego, “El parricidio”, pp. 270.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1145

afectar a los miembros de aquella comunidad donde se había 
cometido el delito.

Es en el considerando de la primera víctima donde la im-
partición de justicia en el caso de parricidio adquiría su propia 
dimensión. Si para el derecho romano la muerte de los padres, 
los hijos y la cónyuge eran motivo suficiente para que pesara 
sobre el criminal la sombra de la poena cullei, en los casos del 
Potosí novohispano –y, como hemos visto, también en la Lopa– 
se había particularizado a la muerte de la madre-hijo no nacido 
por manos del padre.

El castigo es, por tanto, una negación de la existencia del 
parricida a través de ser enviado, por un momento, a un lugar 
donde no se es visto. Si el ojo no lo ve, entonces se niega su 
existencia, pero enseguida entra la piedad cristiana: puesto que 
hay una promesa de salvación para todos, alcanza también para 
el parricida/pecador y así, una vez que se expían los pecados (el 
condenado recibe siempre el sacramento de la confesión y su ab-
solución) y se ahuyenta el portento de forma simbólica, la pro-
mesa salvífica del cristianismo se hace presente en el ritual. Así, 
la gran diferencia entre aquel concepto romano del piaculum 
para el pueblo y lo que aquella sociedad novohispana presenció, 
fue que el ritual del olvido romano y aquella expulsión simbólica 
del territorio que supuso el encubar o meter en un saco a los 
parricidas (ya hemos hablado del simbolismo del saco en tanto 
regreso a un estadio previo a un parto que no debió suceder), se 
compensaba a su vez con la piedad, la misericordia y la caridad 
cristianas. Sacar los barriles del río extramuros o de la laguna, 
recuperar sus cuerpos y darles cristiana sepultura sería parte del 
sincretismo que la pena había adquirido en el proceso de su in-
corporación como parte del aparato legal y de castigo hispánico.

Pasados los siglos, y transformadas las leyes, las ideas roma-
nas del monstrum y del portento seguían vigentes, tal vez no de 
forma escrita, sino en el imaginario jurídico hispánico y en la 
sociedad misma.



1146	 José Armando Hernández Soubervielle

roma en el septentrión novohispano

Explicado el origen de la pena y la interpretación simbólica que 
hemos expuesto, regresemos, ahora sí, a la conclusión de nues-
tros casos. En el primero de ellos hay un vacío documental en 
virtud del estado de conservación del expediente, siendo lo últi-
mo de lo que tenemos noticia el que el defensor de indios apeló 
la sentencia.116 ¿Se haría justicia a la usanza romana a Magdalena 
María? La sentencia dictaba que sí, y, aunque no tenemos prueba 
de su ejecución, el castigo conferido y el ritual de éste era claro 
en cuanto a sus elementos. La brutalidad del crimen aseguraría 
la aplicación de la pena.

En el segundo caso sí tenemos una constatación de la pena 
aplicada. Pero para llegar a ello regresemos por un instante a la 
solicitud de apelación y la respuesta a ello. La apelación presen-
tada por el defensor de los indios, Bartolomé de Lavanda, había 
llegado, junto con el expediente, a Diego de Arroyo en la Sala del 
Crimen, pero la respuesta no terminaba por regresar a San Luis 
Potosí. Ante la posibilidad de que la pena no se ejecutara, Juan 
Vázquez, padre de Juana, la víctima, solicitó se le diera prisión 
agravada (con penas y mayor resguardo) al asesino de su hija.117 
El miedo que tenía era que el parricida se fugara, como era co-
mún en aquellos años.118 Y el miedo no era infundado, pues lo 
siguiente que tenemos como noticia ocurre seis años después 
de esta solicitud.

El 7 de noviembre de 1667, el por entonces alcalde mayor de 
San Luis, don Bartolomé de Estrada, caballero de la Orden 
de Santiago, daba razón de que, andando por los caminos An-
tonio de Souza, alcalde provincial de la Santa Hermandad, se 
encontró con un indio llamado Mateo Carrillo de la Cruz. Los 

116  AHESLP, AMSLP, 1652.2, c. 345, exp. 4, f. 2, 13 de febrero de 1652.
117  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 13rv., 9 de junio de 1661.
118  Hernández Soubervielle, Un rostro, pp. 37-45.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1147

cuadrilleros que lo acompañaban lo habían identificado como 
delincuente que había dado muerte a su mujer y que se había 
fugado de la cárcel de la ciudad.119 La Santa Hermandad se ha-
cía de nuevo presente en el devenir del indio Mateo. Llevándolo 
a la cárcel de San Luis, se procedió a buscar en el oficio público 
la causa criminal y el testimonio de su sentencia. Como la reso-
lución de los oidores seguía sin haberse entregado desde 1661, se 
procedió a solicitarla con diligencia, de forma tal que a principios 
de diciembre se estaba ratificando la pena impuesta. El defen-
sor de indios, que ya para entonces era Simón López de Castro, 
le notificó el auto y sentencia de muerte a Mateo y así, sin mayor 
demora, el 13 de enero de 1668 se terminaría por ejecutar la pe-
na.120 Transcribimos la descripción por la riqueza de los datos:

En la ciudad de San Luis, en el dicho día trece de henero de mil y 
seiscientos y sesenta y ocho años, serán las once horas de la mañana, 
poco más o menos. Por ante mí el escribano de su Magestad, Al-
férez Don Ju[a]n de Tejada Alguacil Mayor de esta ciudad con los 
alguaciles y ministros de vara, hizo sacar de la Carcel Pública de [e]
sta ciudad, en conformidad del auto de arriba, a Mateo Carrillo de la 
Cruz indio, contenido en esta causa y en forma de justicia atadas las 
manos y con soga a la garganta, aprisionado, le hizo subir en una 
bestia de albarda y fue llevado por las calles públicas acostumbra-
das, llevando pregonero, qué en voz alta pregonó y manifestó su 
delicto, y fue traído a la Plaza Pública de esta ciudad, donde estaba 
un palo junto a la horca, de ella y por mano de Anton[io] Sebastián 
indio verdugo se le dio garrote, [h]asta que a lo que pareció murió 
naturalmente, de que en la manera que puedo ha lugar doy fe, yo el 
escribano y para que conste lo pongo por diligencia y testimonio=. 
Habiéndose pasado dos horas, serán como a las dos de la tarde de 

119  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 14, 7 de noviembre de 1667.
120  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, ff. 14-16, 7 de noviembre de 
1667-13 de enero de 1668.



1148	 José Armando Hernández Soubervielle

[h]oy dicho día, poco más o menos, en cumplimiento de la sentencia 
en esta causa, dado por mano del dicho verdugo, presente el dicho 
Alguacil Mayor y yo el escribano, fue ejecutado el dicho Mateo de 
la Cruz Carrillo, y fue metido en una cuba y en ella se metieron los 
animales que en la sentencia se manda, menos el mono que no lo 
[h]ubo, aunque se hizo toda diligencia para ello, y rodando con 
los ministros y oficiales de República y varios [roto]rales [roto]n 
otra gente llevaron la dicha cava [roto]ba dicho, el dicho Mateo de la 
Cruz, y fue dejada en el río de Tlaxcalilla extra muros de esta ciudad, 
y puesta en él por voz de Diego indio ladino, en lengua castellana 
de pregono, que ninguna persona con ningún pretexto lo saque 
y que esto dejó dicho v[uestro] r[ey] pena de la vida, [h]asta tanto 
que otra cosa por el dicho T[eniente] G[enera]l y Alcalde Mayor 
se mande, y para que conste se acordó por diligencia y lo firmó el 
dicho Alguacil Mayor.121

La Cofradía de la Santa Veracruz, cuya función era acom-
pañar y dar sepultura a los criminales sentenciados a muerte,122 
solicitó al alcalde les concediera el cuerpo de Mateo para darle 
entierro eclesiástico ese mismo día, lo cual terminó por permitir. 
El cuerpo recuperado del indio sería llevado a la misma capilla 
donde había estado su esposa muerta, embarazada, expuesta 
para su reconocimiento y para dar fe de la muerte más atroz 
que un hombre podía propinar: aquella que afectaba la vida de 
una mujer que cargaba dentro de su vientre al hijo de quien le 
privaba de la vida.

De esta forma, el castigo impuesto permitió que, por unas ho-
ras, el río Tlaxcalilla se transmutara en el Tíber romano, y Mateo 
en un ajusticiado que recordaba la antigua tradición romana de 
castigar a los parricidas con la pena más horrenda que se tenía 
en el catálogo de tormentos y suplicios. Anecdótica resulta la 

121  AHESLP, AMSLP, 1660.2, c. 370, exp. 25, f. 16v., 13 de enero de 1668.
122  Hernández Soubervielle, El madero, 2015.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1149

mención de la falta de un simio –a pesar de las muchas diligencias 
que se hicieron para conseguirlo– dentro de la barrica, pero nos 
recuerda también lo que en términos prácticos supuso que este 
animal acompañara la pena.

El último caso es la parte opuesta al primero, pues tenemos 
certeza de la aplicación de la pena, no así de las características 
del parricidio cometido. Aquí es la laguna, a poca distancia de 
la ciudad, la que se convertiría en el mar del olvido romano. El 
sentido de los animales se ha ajustado a la realidad: sin simios de 
por medio, el gato, como en otras latitudes, lo supliría; ni siquiera 
se menciona ya el intento por conseguirlo y, si bien la ausencia de 
la serpiente es novedosa, podría justificarse por la premura con la 
que el alcalde quería que se ejecutara la pena, pues el documento 
comienza con la mención de un intento de fuga,123 como había 
sucedido en el caso anterior. Destaca que aquí el caballo sí arras-
traría al condenado, no sería puesto sobre una bestia de albarda 
como en los casos anteriores: se respetaba así la tradición romana. 
Resulta evidente que la autoridad veía necesario llevar a cabo el 
ritual con prontitud para no dejar impune a un criminal funesto 
que podía intentar, nuevamente, escabullirse y evitar la pena.

Roma, su derecho y consideraciones acerca de los parricidas, 
pasados por el tamiz de las Partidas y la jurisprudencia española, 
se habían hecho presentes en el norte de Nueva España, en un 
pueblo, y después ciudad, que seguía siendo considerada, tras el 
paso de los años, como frontera de guerra. Expuesto desde mu-
chos ángulos, este castigo ejemplarizante debía conservar toda 
la teatralidad que se le había asignado desde tiempos romanos.

conclusiones

Por un instante el Potosí novohispano volvió, mediante el 
castigo y el miedo inveterado, e incluso tal vez transfigurado, 

123  AHESLP, AMSLP, 1706.1, c. 490, exp. 4, ff. 1-2, 14-15 de enero de 1706.



1150	 José Armando Hernández Soubervielle

al portento, al monstruo, a la antigüedad romana. Los indios 
Francisco José, Mateo de la Cruz y Miguel Rosales habían reci-
bido un castigo que había traído las antiguas prácticas y miedos 
romanos, reconfigurados al cristianismo, al siglo xvii y al xviii, 
y así, la tradición jurídica romano-castellana se había hecho 
presente en las septentrionales tierras novohispanas.

Circunstancial quizás sea el hecho de que los casos en los que 
hemos encontrado este delito, al menos para la alcaldía del Poto-
sí novohispano, se redujeran a crímenes cometidos por indios, lo 
mismo para los ejemplos referidos en el anexo 1 y los alusivos a 
otras latitudes que hemos enunciado. El que fueran éstos los 
autores materiales de tan horrendos delitos hacía que quedaran 
muy lejos los conceptos vertidos acerca de ellos a mediados del 
siglo xvi y durante todo el xvii, en los que se les catalogaba de 
“mansos y dóciles”;124 por ello resulta necesario plantear la si-
guiente pregunta: ¿habría sido el mismo castigo si el parricidio 
lo hubiera cometido un español? Carecer del desenlace del caso 
en que un español da muerte a su hija en la alcaldía potosina125 
nos deja con más dudas que respuestas. El caso guipuzcoano 
que hemos referido aquí nos indicaría que sí, pero no tenemos 
en este trabajo un caso novohispano con qué compararlo y que 
nos permita ampliar la discusión. Una pregunta más asoma re-
lacionada con la condición de los tres procesados: sólo uno de 
ellos, Francisco José, era indio ladino; ¿supuso una ventaja para 
él el hablar castellano? Es de los tres inculpados el único que 
se acogió a sagrado y que supo emplear la fórmula “Iglesia me 
llamo”, lo que nos habla de un conocimiento y una cultura más 
vasta y compleja que la de los otros dos casos. No hay forma de 
abundar al respecto, pero la pregunta se deja planteada.

También es de hacer notar que hay una laxitud en la aplica-
ción de las penas, una suerte de violencia permitida o pasada 

124  Palomera, Fray Diego, pp. 167-168. 
125  Véase el anexo 1.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1151

por alto para casos de uxoricidio con la agravante de que la 
mujer asesinada fuera la esposa, incluso para casos donde se 
daba muerte a uno de los padres, no así cuando la víctima estaba 
en la más absoluta de las indefensiones: en el vientre materno. 
Por cierto, en los casos revisados, es el hijo varón el que mata al 
padre, o el varón a su esposa o hijo o hija, con lo cual el crimen 
de parricidio es, casi en su totalidad, masculino y se conserva así 
la concepción patriarcal. Aun así, encontramos en el discurso 
de los defensores el intento de hacer pasar por uxoricidio los 
crímenes cometidos, todos con atenuantes: los intentos de adul-
terio, la embriaguez, etc., sin que prosperaran; resulta evidente 
que estresar con semejante crimen al sistema jurídico debió 
conducir a los jueces e impartidores de justicia a desempolvar 
las penas de cuño antiguo, aquellas de los emperadores y sabios 
de la antigüedad –como rezaban las Partidas–, y aplicarlas para 
evitar situaciones mayores que seguían latentes en el imaginario 
colectivo de aquella sociedad, dejando así, al criminal, desampa-
rado de cualquier protección jurídica. No me atrevería a hablar 
de una posible evolución en la aplicación de la pena en Nueva 
España, simplemente no contamos con ejemplos suficientes para 
hacerlo, aunque sí hemos podido señalar que hay una asociación 
de ésta con respecto de la circunstancia y bajo un supuesto con-
creto, como lo demostró Ortego Gil en la evolución de esta pena 
en Galicia.126 En los casos mostrados aquí, esa especificidad la 
daba el embarazo de las víctimas.

Revisar los procesos anteriores nos permite reflexionar tam-
bién en los ajustes que en los dispositivos de castigo se hicieron. En  
primer lugar, el castigo hispánico, a diferencia de su anteceden-
te romano, donde se le privaba de la muerte al condenado,127 

126  Ortego, “El parricidio”, pp. 273.
127  Privación que se sabía era momentánea pues dentro del saco o barril mori-
ría de asfixia, esto sin considerar las bestias que lo acompañaban. Por tanto, la 
muerte del condenado no correspondía a un acto directo y efectivo de causarla 
y verificarla un verdugo.



1152	 José Armando Hernández Soubervielle

hacía pasar primero por una ejecución efectiva al acusado. Era 
el cuerpo inerte del parricida el que era introducido de forma 
simbólica en el barril o saco y no ya un hombre azotado y aún 
con vida como en la Antigüedad. Por eso hemos establecido 
que, en este castigo, además de la misericordia que la Nueva 
Recopilación de Leyes introdujo, hay una inmolación sacrificial 
que, en forma de ofrenda simbólica se pone a disposición de la 
divinidad para restaurar un orden subvertido. Por supuesto, no 
se expresa como tal, pero el acto mismo, revestido con toda su 
teatralidad, trae consigo ese miedo inveterado al castigo mayor, 
el que recaería sobre la comunidad.

También hay diferencia en la recuperación del cuerpo para 
darle cristiana sepultura; si bien se le niega la tierra por un ins-
tante, se permite que la piedad cristiana se haga presente. Mateo 
de la Cruz fue arrojado al río Tlaxcalilla (suponemos lo mismo 
para Francisco José), pero se sabía que su corriente no lo llevaría 
muy lejos, más bien flotaría por unos días a lo sumo; lo mismo 
con Miguel, que fue lanzado a la laguna de la ciudad. El papel de 
los alcaldes era evitar que se recuperara el cuerpo corrupto de los 
parricidas, con lo cual el temor medieval de que el mal se espar-
ciera, lo mismo que la muerte,128 se hacía presente. Pero también 
en los alcaldes recaía el permitir que las corporaciones hicieran 
lo propio; es por ello que el reclamo de los cuerpos hecho por 
la cofradía de la Santa Veracruz, como extensión de la propia 
piedad cristiana, tuvo una respuesta positiva, cumpliéndose así, 
además, lo que en palabras de fray Juan de Torquemada resul-
taba indiscutible para aquella sociedad: “sería cosa atroz, inhu-
mana, cruel, bárbara y horrenda negar la sepultura, pues, por no 
ser enterrados, a los cuerpos les suceden males que contagian a 
los vivos”.129 Es decir, se aprovechaba el ritual y se extendía a las 
prácticas sociorreligiosas prevalecientes, en las que convivían  

128  Pastor, Cuerpos, p. 11.
129  Pastor, Cuerpos, pp. 52-53.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1153

tanto la caridad cristiana como una incipiente salubridad prác-
tica y simbólica. Que fuera un delito perseguido y castigado 
por la justicia civil y no por la religiosa –la Inquisición– explica-
ría la aparente misericordia con relación al manejo de los restos 
del ajusticiado; suficiente brutalidad había ya en lo simbólico del 
castigo aplicado.

En conclusión, podemos ver en al menos tres de los ejemplos 
aquí expuestos que fueron castigados con la poena cullei que una 
tortura teatral, cruel y severa, para un crimen atroz, sobrevivió el 
paso del tiempo y así, desde la Antigüedad romana hasta el cris-
tianizado norte novohispano, se aplicó contra la violación del 
orden natural y de la sacralidad de las relaciones de parentesco, 
particularmente aquellas entre cónyuges, padres e hijos y, abun-
daríamos aún más: entre cónyuges, padres e hijos no nacidos.

siglas y referencias

	AHESLP, AMSLP	 Archivo Histórico del Estado de San Luis Potosí, fondo 
Alcaldía Mayor de San Luis Potosí, S. L. P., México.

Adame Goddard, Jorge y Horacio Heredia Vázquez (eds.), Estudios lati-
noamericanos de derecho romano, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, 2017.

Bazán Alarcón, Alicia, “El Real Tribunal de la Acordada y la delincuencia 
en la Nueva España”, en Historia Mexicana, xiii: 3 (51) (ene.-mar. 1964), pp. 
317-345.

Biavaschi, Paola, “L’ambiguo destino della poena cullei tra sopravvivenza e 
innovazione”, en Ravenna Capitale. Codice Teodosiano e tradizioni giuridiche 
in Occidente. La terra, strumento di arricchimento e sopravvivenza, Santar-
cangelo di Romagna, Maggioli, pp. 169-186.

Blázquez, José María, Historia económica de la Hispania romana, Madrid, 
Ediciones Cristiandad, 1978.

Briquel, Dominique, “Formes de mise à mort dans la Rome primitive: 
quelques remarques sur une approche comparative du problème”, en Du châ-



1154	 José Armando Hernández Soubervielle

timent dans la cité. Supplices corporels et peine de mort dans le monde antique, 
Roma, École Française de Rome, 1984, pp. 225-240.

Cicerón, Marco Tulio, Discursos V. En defensa de S. Roscio Amerino. En 
defensa de Ley Manilia. En defensa de A. Cluencio. Catilinarias. En defensa de 
L. Murena, Introducción, traducción y notas de Jesús Aspa Cereza, Barcelona, 
RBA, Gredos, 2022.

Contreras Contreras, Jaime y Raquel Sánchez Ibáñez (eds.), Familias, po-
deres, instituciones y conflictos, Murcia, EditUM, Universidad de Murcia, 2011,

Del Campo, Luis, “Delito por heridas en el Fuero General de Navarra”, en 
Cuadernos de etnología y etnografía de Navarra, año 15, núm. 41-42 (1983), 
pp. 357-379.

Díez de Salazar Fernández, Luis Miguel, “La ‘poena cullei’, una pena 
romana en Fuenterrabía (Guipúzcoa) en el siglo xvi”, en Anuario de Historia 
del Derecho Español, t. LIX (1989), Madrid, Ministerio de Justicia, boe, pp. 
581-596.

Egmond, Florike, “The Cock, the Dog, the Serpent, and the Monkey. Re-
ception and Transmission of a Roman Punishment, or Historiography as 
History”, en International Journal of the Classical Tradition, 2: 2 (otoño 1995), 
pp. 159-192.

Escriche, Joaquín, Diccionario razonado de legislación civil, penal, comercial 
y forense. Con citas del derecho, notas y adiciones por el licenciado Juan Ro-
dríguez de San Miguel, edición y estudio introductorio de María del Refugio 
González, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Estudios Parlamentarios Eduardo Neri, 1998.

García León, Susana, “El derecho de defensa de los indios. Estudio de los 
alegatos presentados en unos juicios criminales celebrados en la Nueva España 
durante el siglo xvii”, en Anuario de Historia del Derecho Español, t. XCI, 
2021, Madrid, Ministerio de Justicia, boe, pp. 170-239.

Gastaldi, Viviana, “El juicio de Orestes: prodikasía y zétesis”, en Faventia, 
21: 1 (1999), pp. 29-35.

Girard, René, La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama, 1998.

Hernández Santiago, Óscar, “‘Con poco temor de Dios y en menospre-
cio de la Real Justicia’. Los crímenes atroces en la jurisdicción de la Sala del 



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1155

Crimen de la Real Audiencia de México (1568-1700)”, tesis de doctorado en 
Historia, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2018.

Hernández Soubervielle, José Armando, Un rostro de piedra para el poder. 
Las Nuevas Casas Reales de San Luis Potosí, 1767-1827, México, El Colegio 
de San Luis, El Colegio de Michoacán, 2013.

Hernández Soubervielle, José Armando, El madero y la piedra. Historia, 
arte y devenir de la cofradía de la Santa Veracruz y sus iglesias en el San Luis 
Potosí virreinal, México, El Colegio de San Luis, Universidad Autónoma de 
San Luis Potosí, 2015.

Hernández Soubervielle, José Armando, El tamaño de las aspiraciones. El 
alcalde mayor don Martín de Mendalde como agente en la transformación de 
San Luis Potosí entre 1674 y 1677, San Luis Potosí, Secretaría de Cultura del 
Gobierno del Estado de San Luis Potosí, 2015.

Impelluso, Lucía, La naturaleza y sus símbolos. Plantas, flores y animales, 
Barcelona, Electa, 2003.

Isidoro de Sevilla, San, Etimologías (versión bilingüe), Madrid, Biblioteca 
de Autores Cristianos, 2004.

Las siete partidas del Rey Don Alfonso el Sabio, cotejadas con varios códices 
antiguos por la Real Academia de la Historia. Tomo tercero. Partida Quarta, 
Quinta, Sexta y Séptima. De orden y a expensas de S.M. Madrid en la Imprenta 
Real, año de 1807.

Llanes Parra, Blanca, “El enemigo en casa: el parricidio y otras formas de 
violencia interpersonal doméstica en el Madrid de los Austrias (1580-1700)”, 
en Contreras Contreras y Sánchez Ibáñez (eds.), 2011, pp. 441-456.

López Ledesma, Adriana, María Elizabeth López Ledesma y Alejandro 
Sánchez López, “El asesor letrado: factor de enlace en la recepción del dere-
cho romano canónico en las dos repúblicas indianas (garante de la legalidad, 
del arbitrio judicial, de la interpretación legislativa, de la motivación y la 
argumentación judicial)”, en Adame Goddard y Heredia Vázquez (eds.), 
2017, pp. 67-102.

Lorenzo Pinar, Francisco Javier (ed.), La familia en la historia, Salamanca, 
Aquilafuente, 2009.



1156	 José Armando Hernández Soubervielle

Mantecón Movellán, Tomás A., “Hogares infernales: una visión retrospec-
tiva sobre la violencia doméstica en el mundo moderno”, en Lorenzo Pinar 
(ed.), 2009, pp. 187-230.

Mommsen, Teodoro, Derecho penal romano, Bogotá, Temis, 1999.

Montanos Ferrín, Emma, “Responsabilidad penal individual y colectiva en 
la familia medieval y moderna”, en AFDUC, 19 (2015), pp. 519-538.

Montoya, Ramón Alejandro, San Luis del Potosí novohispano. Origen y 
evolución sociodemográfica de un real de minas, San Luis Potosí, Universidad 
Autónoma de San Luis Potosí, 2009.

Morales Bocardo, Rafael, Diccionario biográfico de antiguos pobladores de 
San Luis Potosí. 1592-1666, San Luis Potosí, El Colegio de San Luis, Archivo 
Histórico del Estado de San Luis Potosí, H. Ayuntamiento de S.L.P., 2014.

Murillo Velarde, Pedro, S. J., Curso de derecho canónico hispano e india-
no, México, El Colegio de Michoacán, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2005, 4 tomos.

Núñez Paz, María Isabel, “La no aplicación efectiva de la pena de muerte al 
parricida por razones religiosas. Una reflexión histórica sobre la larga pervi-
vencia del parricidio en el derecho penal como delito autónomo”, en Revista 
Penal, 25 (ene. 2010), pp. 89-103.

Ortego Gil, Pedro, “El parricidio en la práctica de la Real Audiencia de 
Galicia”, en Dereito, 5: 1 (1996), pp. 245-273.

Palomera, Esteban J. (S. J.), Fray Diego Valadés, O.F.M. Evangelizador 
humanista de la Nueva España. El hombre, su época y su obra, México, Uni-
versidad Iberoamericana, 1988.

Panero Oria, Patricia, “La condena penal como causa de privación de la 
testamenti factio activa”, en Revista General de Derecho Romano, 35 (dic. 
2020), pp. 1-35.

Pastor, Marialba, Cuerpos sociales, cuerpos sacrificiales, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Fondo de Cultura Económica, 2004.

Pavón, Pilar, “El uxoricidio de Ivlia Maiana, manv mariti interfecta (cil xiii, 
2182)”, en HABIS, 42 (2011), pp. 253-262.



	 ROMA EN EL POTOSÍ NOVOHISPANO� 1157

Pereira Lima, Marcelo, “Lugares de discurso y hacer jurídico: género, violen-
cia y conflictualidades en Castilla (siglos xv-xvi)”, en Seminário Internacional 
Fazendo Gênero, 12 (Anais Eletrônicos), Florianópolis (2021), pp. 1-11.

Perugi, Maurizio, “O basilisco e a ‘pena do saco’ no texto impresso do ‘Filo-
demo’ de Camões”, en Criticón [en línea], 134 | 2018, Publicado el 20 diciem-
bre 2018, consultado el 27 diciembre 2022. URL: http://journals.openedition.
org/criticon/4874.

Ravizza, Mariangela, “‘Lex Cornelia de sicariis’ e ‘poena cullei’”, en Iura: 
Rivista Internazionale di Diritto Romano e Antico, 52 (2001), pp. 226-240.

Requena Jiménez, Miguel, “Prodigies in Republican Rome. The Absence of 
God”, en Klio, 100: 2 (2018), pp. 480-500.

Scheid, John, “Le délit religieux dans la Rome tardo-républicaine”, en Le délit 
religieux dans la cité antique. Actes de la table ronde de Rome (1978), Roma, 
École Française de Rome, 1981, pp. 117-171.

Thomas, Yan, “Parricidium I. Le père, la famille et la cité (La lex Pompeia et le 
système des poursuites publiques)”, en Mélanges de l’École française de Rome. 
Antiquité, 93:  2 (1981), pp. 643-715.

Tomás y Valiente, Francisco, El derecho penal de la monarquía absoluta 
(siglos xvi-xvii-xviii), Madrid, Tecnos, 1969.

Tondo, Salvatore, Leges regiae e paricidas, Florencia, Leo S. Olschki Editore, 
1979.

Valderrama, Antonio María, Tablas cronológicas o ilustración sinóptica de la 
historia externa del derecho romano, fragmentos de las leyes de las doce tablas 
y sentencias del edicto pretorio y edilicio por Ch. G. Haubold. Publícalas en es-
pañol, con un apéndice filosófico-legal, la concordancia de nuestra legislación y 
las variaciones introducidas por el código penal. D. Antonio María Valderrama, 
abogado del ilustre Colegio de Madrid y de Sevilla. Madrid 1848. Estableci-
miento tipográfico-literario de Don Nicolás de Castro Palomino y compañía.



A
ne

xo
al

gu
no

s c
rí

m
en

es
 c

o
n 

ca
ra

ct
er

ís
ti

ca
s d

e 
pa

rr
ic

id
io

  
en

 l
a 

al
ca

ld
ía

 m
ay

o
r 

de
 sa

n 
lu

is
 p

o
to

sí
 (1

60
0-

17
40

)

Fe
ch

a
L

ug
ar

Im
pl

ic
ad

os
D

el
ito

Pe
na

Fu
en

te

16
09

Pu
eb

lo
 d

e 
Sa

n 
L

ui
s P

ot
os

í
L

uc
as

, i
nd

io
, y

 
M

ar
ia

na
, s

u 
es

po
sa

.
H

om
ic

id
io

: h
ab

er
 a

pu
ña

la
do

 
po

r l
a 

es
pa

ld
a 

a 
su

 e
sp

os
a 

co
n 

un
 c

uc
hi

llo
 c

ar
ni

ce
ro

 p
or

 
ha

bé
rs

el
e 

es
ca

pa
do

 d
e 

ca
sa

.

Q
ue

 su
 se

rv
ic

io
 p

er
so

na
l 

co
m

o 
in

di
o 

fu
er

a 
ve

nd
id

o 
en

 
pú

bl
ic

a 
al

m
on

ed
a 

po
r c

ua
tr

o 
añ

os
, q

ue
 lo

s s
ir

vi
er

a 
en

 
pr

is
io

ne
s.

 A
de

m
ás

 d
e 

qu
e 

se
 

re
m

at
ar

ía
n 

su
s p

os
es

io
ne

s.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
60

9.
6,

 
ca

ja
 1

33
, e

xp
. 2

0.

16
25

Si
er

ra
 d

e 
M

er
lín

Ju
an

 C
ru

z,
 in

di
o.

M
ar

ía
 Is

ab
el

, m
ul

at
a,

 
su

 e
sp

os
a.

H
om

ic
id

io
: a

zo
ta

r h
as

ta
 d

ar
 

m
ue

rt
e 

a 
su

 e
sp

os
a.

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

62
5.

1,
 

ca
ja

 2
14

, e
xp

. 9
.

16
57

Pu
eb

lo
 d

e 
in

di
os

 d
e 

Sa
n 

Se
ba

st
iá

n

L
uc

as
 M

ig
ue

l, 
in

di
o,

 y
 

B
ea

tr
iz

, i
nd

ia
, s

u 
es

po
sa

.
H

om
ic

id
io

: c
ol

ga
r d

e 
un

a 
vi

ga
 

y 
az

ot
ar

 h
as

ta
 d

ar
 m

ue
rt

e 
a 

su
 

es
po

sa
 p

or
 h

ab
ér

se
le

 e
sc

ap
ad

o 
de

 c
as

a.

Pr
is

ió
n,

 se
rv

ic
io

 p
er

so
na

l 
ve

nd
id

o 
en

 5
0 

pe
so

s a
 ra

zó
n 

de
 5

 p
or

 m
es

, m
ás

 2
00

 a
zo

te
s 

y 
ve

rg
üe

nz
a 

pú
bl

ic
a 

en
 b

es
tia

 
de

 a
lb

ar
da

 y
 p

ri
si

on
es

.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
65

7.
4,

 
ca

ja
 3

61
, e

xp
. 5

.

16
58

Fr
on

te
ra

 d
e 

Sa
nt

a 
M

ar
ía

 
de

l R
ío

D
ie

go
 M

ar
tín

, i
nd

io
, y

 
M

ar
ía

, i
nd

ia
, s

u 
es

po
sa

.
H

om
ic

id
io

: g
ol

pe
ar

 c
on

 u
n 

pa
lo

 la
 g

ar
ga

nt
a 

de
 su

 e
sp

os
a 

po
r e

nc
on

tr
ar

se
 b

or
ra

ch
o.

Pr
is

ió
n,

 se
rv

ic
io

 p
er

so
na

l 
a 

es
pa

ño
le

s,
 v

en
di

do
 p

or
 

cu
at

ro
 a

ño
s,

 m
ás

 2
00

 a
zo

te
s 

y 
ve

rg
üe

nz
a 

pú
bl

ic
a 

en
 b

es
tia

 
de

 a
lb

ar
da

 y
 p

ri
si

on
es

.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
65

8.
2,

 
ca

ja
 3

62
, e

xp
. 2

7.

16
59

Fr
on

te
ra

 d
e 

Sa
nt

a 
M

ar
ía

 
de

l R
ío

G
as

pa
r B

al
ta

sa
r, 

in
di

o,
 y

 
L

uc
ía

 C
at

al
in

a,
 su

 e
sp

os
a.

H
om

ic
id

io
: a

cu
ch

ill
ar

 c
on

 u
na

 
na

va
ja

 p
ec

ho
 y

 ro
st

ro
 d

e 
su

 
es

po
sa

 c
ie

ga
 p

or
 h

ab
er

 e
ch

ad
o 

de
 la

 c
as

a 
a 

un
 h

ijo
 su

yo
.

Pr
is

ió
n,

 se
rv

ic
io

 p
er

so
na

l 
a 

es
pa

ño
le

s,
 v

en
di

do
 p

or
 

cu
at

ro
 a

ño
s,

 m
ás

 2
00

 a
zo

te
s 

y 
ve

rg
üe

nz
a 

pú
bl

ic
a 

en
 b

es
tia

 
de

 a
lb

ar
da

 y
 p

ri
si

on
es

.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
65

9.
2,

 
ca

ja
 3

66
, e

xp
. 1

3.

16
81

R
an

ch
o 

de
 

T
la

xc
al

a
L

áz
ar

o 
H

er
ná

nd
ez

, i
nd

io
, 

y 
G

re
go

ri
a 

O
rt

iz
, i

nd
ia

, 
su

 e
sp

os
a.

H
om

ic
id

io
: e

st
an

do
 b

or
ra

ch
o,

 
hi

ri
ó 

en
 la

 c
ab

ez
a 

co
n 

un
 

cu
ch

ill
o 

a 
su

 e
sp

os
a,

 d
e 

cu
ya

s 
he

ri
da

s m
ur

ió
.

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
 N

o 
ha

y 
co

nt
in

ua
ci

ón
 d

el
 c

as
tig

o.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

68
1.

2,
 

ca
ja

 4
34

, e
xp

. 1
5.

16
84

R
ea

l d
e 

Sa
n 

Fr
an

ci
sc

o 
de

 
lo

s P
oz

os

A
gu

st
ín

 d
e 

V
ill

an
ue

va
 

y 
M

ar
ía

 d
e 

V
ill

an
ue

va
, 

su
 h

ija
 m

en
or

 d
e 

ed
ad

.

H
om

ic
id

io
: h

ab
er

 d
ad

o 
de

 
az

ot
es

 a
 su

 h
ija

 y
 p

on
er

le
 

gr
ill

et
es

 p
or

 h
ab

er
 ju

ga
do

 
a 

la
s m

ac
hi

nc
ue

pa
s c

on
 su

s 
he

rm
an

os
. M

ur
ió

 a
 c

au
sa

 d
e 

lo
s a

zo
te

s.
 

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
 N

o 
ha

y 
co

nt
in

ua
ci

ón
 d

el
 c

as
tig

o.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

68
4.

1,
 

ca
ja

 4
44

, e
xp

. 1
1.

17
38

C
iu

da
d 

de
 S

an
 

L
ui

s P
ot

os
í

L
ui

s d
e 

A
re

na
, l

ob
o,

 y
 

M
ar

ía
 d

e 
lo

s D
ol

or
es

, s
u 

so
br

in
a 

m
en

or
 d

e 
ed

ad
.

H
om

ic
id

io
: d

ar
 d

e 
az

ot
es

 a
 su

 
so

br
in

a 
de

 c
in

co
 a

ño
s h

as
ta

 
ca

us
ar

le
 la

 m
ue

rt
e.

 

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
 N

o 
ha

y 
co

nt
in

ua
ci

ón
 d

el
 c

as
tig

o.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

73
8.

2,
 

ca
ja

 5
52

, e
xp

. 8
.



A
ne

xo
al

gu
no

s c
rí

m
en

es
 c

o
n 

ca
ra

ct
er

ís
ti

ca
s d

e 
pa

rr
ic

id
io

  
en

 l
a 

al
ca

ld
ía

 m
ay

o
r 

de
 sa

n 
lu

is
 p

o
to

sí
 (1

60
0-

17
40

)

Fe
ch

a
L

ug
ar

Im
pl

ic
ad

os
D

el
ito

Pe
na

Fu
en

te

16
09

Pu
eb

lo
 d

e 
Sa

n 
L

ui
s P

ot
os

í
L

uc
as

, i
nd

io
, y

 
M

ar
ia

na
, s

u 
es

po
sa

.
H

om
ic

id
io

: h
ab

er
 a

pu
ña

la
do

 
po

r l
a 

es
pa

ld
a 

a 
su

 e
sp

os
a 

co
n 

un
 c

uc
hi

llo
 c

ar
ni

ce
ro

 p
or

 
ha

bé
rs

el
e 

es
ca

pa
do

 d
e 

ca
sa

.

Q
ue

 su
 se

rv
ic

io
 p

er
so

na
l 

co
m

o 
in

di
o 

fu
er

a 
ve

nd
id

o 
en

 
pú

bl
ic

a 
al

m
on

ed
a 

po
r c

ua
tr

o 
añ

os
, q

ue
 lo

s s
ir

vi
er

a 
en

 
pr

is
io

ne
s.

 A
de

m
ás

 d
e 

qu
e 

se
 

re
m

at
ar

ía
n 

su
s p

os
es

io
ne

s.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
60

9.
6,

 
ca

ja
 1

33
, e

xp
. 2

0.

16
25

Si
er

ra
 d

e 
M

er
lín

Ju
an

 C
ru

z,
 in

di
o.

M
ar

ía
 Is

ab
el

, m
ul

at
a,

 
su

 e
sp

os
a.

H
om

ic
id

io
: a

zo
ta

r h
as

ta
 d

ar
 

m
ue

rt
e 

a 
su

 e
sp

os
a.

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

62
5.

1,
 

ca
ja

 2
14

, e
xp

. 9
.

16
57

Pu
eb

lo
 d

e 
in

di
os

 d
e 

Sa
n 

Se
ba

st
iá

n

L
uc

as
 M

ig
ue

l, 
in

di
o,

 y
 

B
ea

tr
iz

, i
nd

ia
, s

u 
es

po
sa

.
H

om
ic

id
io

: c
ol

ga
r d

e 
un

a 
vi

ga
 

y 
az

ot
ar

 h
as

ta
 d

ar
 m

ue
rt

e 
a 

su
 

es
po

sa
 p

or
 h

ab
ér

se
le

 e
sc

ap
ad

o 
de

 c
as

a.

Pr
is

ió
n,

 se
rv

ic
io

 p
er

so
na

l 
ve

nd
id

o 
en

 5
0 

pe
so

s a
 ra

zó
n 

de
 5

 p
or

 m
es

, m
ás

 2
00

 a
zo

te
s 

y 
ve

rg
üe

nz
a 

pú
bl

ic
a 

en
 b

es
tia

 
de

 a
lb

ar
da

 y
 p

ri
si

on
es

.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
65

7.
4,

 
ca

ja
 3

61
, e

xp
. 5

.

16
58

Fr
on

te
ra

 d
e 

Sa
nt

a 
M

ar
ía

 
de

l R
ío

D
ie

go
 M

ar
tín

, i
nd

io
, y

 
M

ar
ía

, i
nd

ia
, s

u 
es

po
sa

.
H

om
ic

id
io

: g
ol

pe
ar

 c
on

 u
n 

pa
lo

 la
 g

ar
ga

nt
a 

de
 su

 e
sp

os
a 

po
r e

nc
on

tr
ar

se
 b

or
ra

ch
o.

Pr
is

ió
n,

 se
rv

ic
io

 p
er

so
na

l 
a 

es
pa

ño
le

s,
 v

en
di

do
 p

or
 

cu
at

ro
 a

ño
s,

 m
ás

 2
00

 a
zo

te
s 

y 
ve

rg
üe

nz
a 

pú
bl

ic
a 

en
 b

es
tia

 
de

 a
lb

ar
da

 y
 p

ri
si

on
es

.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
65

8.
2,

 
ca

ja
 3

62
, e

xp
. 2

7.

16
59

Fr
on

te
ra

 d
e 

Sa
nt

a 
M

ar
ía

 
de

l R
ío

G
as

pa
r B

al
ta

sa
r, 

in
di

o,
 y

 
L

uc
ía

 C
at

al
in

a,
 su

 e
sp

os
a.

H
om

ic
id

io
: a

cu
ch

ill
ar

 c
on

 u
na

 
na

va
ja

 p
ec

ho
 y

 ro
st

ro
 d

e 
su

 
es

po
sa

 c
ie

ga
 p

or
 h

ab
er

 e
ch

ad
o 

de
 la

 c
as

a 
a 

un
 h

ijo
 su

yo
.

Pr
is

ió
n,

 se
rv

ic
io

 p
er

so
na

l 
a 

es
pa

ño
le

s,
 v

en
di

do
 p

or
 

cu
at

ro
 a

ño
s,

 m
ás

 2
00

 a
zo

te
s 

y 
ve

rg
üe

nz
a 

pú
bl

ic
a 

en
 b

es
tia

 
de

 a
lb

ar
da

 y
 p

ri
si

on
es

.

A
H

E
SL

P,
 

A
M

SL
P,

 1
65

9.
2,

 
ca

ja
 3

66
, e

xp
. 1

3.

16
81

R
an

ch
o 

de
 

T
la

xc
al

a
L

áz
ar

o 
H

er
ná

nd
ez

, i
nd

io
, 

y 
G

re
go

ri
a 

O
rt

iz
, i

nd
ia

, 
su

 e
sp

os
a.

H
om

ic
id

io
: e

st
an

do
 b

or
ra

ch
o,

 
hi

ri
ó 

en
 la

 c
ab

ez
a 

co
n 

un
 

cu
ch

ill
o 

a 
su

 e
sp

os
a,

 d
e 

cu
ya

s 
he

ri
da

s m
ur

ió
.

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
 N

o 
ha

y 
co

nt
in

ua
ci

ón
 d

el
 c

as
tig

o.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

68
1.

2,
 

ca
ja

 4
34

, e
xp

. 1
5.

16
84

R
ea

l d
e 

Sa
n 

Fr
an

ci
sc

o 
de

 
lo

s P
oz

os

A
gu

st
ín

 d
e 

V
ill

an
ue

va
 

y 
M

ar
ía

 d
e 

V
ill

an
ue

va
, 

su
 h

ija
 m

en
or

 d
e 

ed
ad

.

H
om

ic
id

io
: h

ab
er

 d
ad

o 
de

 
az

ot
es

 a
 su

 h
ija

 y
 p

on
er

le
 

gr
ill

et
es

 p
or

 h
ab

er
 ju

ga
do

 
a 

la
s m

ac
hi

nc
ue

pa
s c

on
 su

s 
he

rm
an

os
. M

ur
ió

 a
 c

au
sa

 d
e 

lo
s a

zo
te

s.
 

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
 N

o 
ha

y 
co

nt
in

ua
ci

ón
 d

el
 c

as
tig

o.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

68
4.

1,
 

ca
ja

 4
44

, e
xp

. 1
1.

17
38

C
iu

da
d 

de
 S

an
 

L
ui

s P
ot

os
í

L
ui

s d
e 

A
re

na
, l

ob
o,

 y
 

M
ar

ía
 d

e 
lo

s D
ol

or
es

, s
u 

so
br

in
a 

m
en

or
 d

e 
ed

ad
.

H
om

ic
id

io
: d

ar
 d

e 
az

ot
es

 a
 su

 
so

br
in

a 
de

 c
in

co
 a

ño
s h

as
ta

 
ca

us
ar

le
 la

 m
ue

rt
e.

 

Se
 o

rd
en

ó 
pr

is
ió

n.
 N

o 
ha

y 
co

nt
in

ua
ci

ón
 d

el
 c

as
tig

o.
A

H
E

SL
P,

 
A

M
SL

P,
 1

73
8.

2,
 

ca
ja

 5
52

, e
xp

. 8
.


