
HMex, LXXIII: 2, 2023� 647

LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO 
POSTERIOR A 1848 EN EL PENSAMIENTO 

DE JOSÉ MARÍA GUTIÉRREZ DE ESTRADA1

Maddalena Burelli
Univers i tà  Cattol ica  del  Sacro Cuore

introducción

La figura de José María Gutiérrez de Estrada (Campeche, 
1800-París, 1867) se asocia, en el imaginario común, con 

Maximiliano de Habsburgo y, puntualmente, con el ofrecimien-
to de la Corona del trono mexicano al archiduque austriaco. Fue 
Gutiérrez de Estrada quien presidió la comisión articulada para 
dicho acto, sucedido en Miramar en el año de 1863. Sin embar-
go, este personaje puede ofrecer mucho más para comprender 
los acontecimientos políticos mexicanos, por su amplia red de 
contactos en ambos lados del Atlántico y voluntad de influir en 
la realidad política del país; su actividad en Europa entre los años 
cuarenta y cincuenta, por ejemplo, permite seguir el desarrollo 
de los planes monárquicos y los actores –tanto mexicanos como 
europeos– involucrados.

1  Esta investigación se realizó durante una estancia posdoctoral en El Colegio 
de México y gracias al apoyo de la beca AMEXCID.

Fecha de recepción: 22 de abril de 2021
Fecha de aceptación: 9 de septiembre de 2021



648	 Maddalena Burelli

Gutiérrez de Estrada se fue a vivir a Europa en 1842, y via-
jó con frecuencia entre las principales cortes europeas, como 
Roma, Madrid, París, Viena y Londres, donde frecuentó am-
bientes y personajes que influyeron en sus ideas. Sobre todo, 
fue en el centro de la catolicidad, en Roma, donde vivió la ma-
yoría del tiempo, domiciliado primero en un apartamento en el 
Palacio Sinibaldi y luego –como es más notorio– en el Palacio 
Marescotti.2

El contexto europeo que Gutiérrez de Estrada encontró era el 
de una Europa conmovida por oleadas revolucionarias y atrave-
sada por crisis políticas recurrentes que no eximieron tampoco 
al gobierno del papa Pío IX.3 Una Europa en la que, a partir de 
la revolución de 1789 y la posterior decapitación de Luis XVI, 
en 1793, entraron en crisis los conceptos de sacralidad real y la 
propia noción de autoridad.4 Se planteaba, por tanto, el proble-
ma de la legitimidad política, que se reflejaba en la estabilidad del 
gobierno y que involucraba a todo el aparato estatal. Tales pro-
blemas no fueron exclusivamente europeos, puesto que también 
los encontramos, con modos y formas diferentes, en México. Se 
trataba de una fase común de transición hacia las modernidades 
políticas que involucraba a las dos orillas del Atlántico y que 
fue reconfigurando estos espacios en una historia hecha de la 
intercalación entre hombres y sus encuentros.

Frente a estos cambios estructurales, ¿dónde se ubicó Gu-
tiérrez de Estrada? ¿Con quiénes se identificó y relacionó? 

2  Gutiérrez de Estrada se mudó a vivir al Palacio Sinibaldi al menos a partir 
de 1848, como lo certifica un documento relativo a la petición de Gutiérrez de 
Estrada de exención de dacios que pagar sobre el mobiliario para amueblar su 
departamento en el Palacio Sinibaldi, AAV, Segreteria di Stato, Anno 1848, 
Rubrica 122, f. 4r.
3  Pío IX en sus primeros dos años de gobierno cambió hasta seis veces de 
secretario de Estado. Martina, “I segretari”, pp. 189-197.
4  Sobre el problema de la legitimidad del poder político en el curso del 
siglo xix, son interesantes las observaciones y consideraciones hechas por 
Boutry, “La Légitimité”.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 649

Por primera vez se destacarán en este ensayo los contactos 
directos entre Gutiérrez de Estrada y los ambientes contrarre-
volucionarios europeos y, más específicamente, con el español 
Juan Donoso Cortés y el francés Louis Veuillot. Gutiérrez de 
Estrada encontró afinidad en las visiones de estos personajes, 
visiones que respondían a sus ideas y consideraciones, lleván-
dolo a reforzarlas. La afinidad entre los tres personajes, por un 
lado, nos ayuda a entender en qué dirección se desarrollaron las 
ideas de Gutiérrez de Estrada y, por el otro, a señalar la existen-
cia de una sensibilidad contrarrevolucionaria transversal a escala 
internacional.

En las ideas de Gutiérrez de Estrada, el papel de la Iglesia en 
la estabilidad política fue adquiriendo un mayor protagonismo. 
Una Iglesia que iba coincidiendo cada vez más con el papado y 
que llevó a Gutiérrez de Estrada a distanciarse de la imagen de 
la Iglesia que tenían, en cambio, sus connacionales en México, 
contrarios a una mayor influencia de la Santa Sede. Estas ideas 
no pueden comprenderse plenamente si no se contextualizan en 
el marco del panorama europeo.

En particular, 1853 representa un año central a partir del cual 
es posible rastrear y comprobar la evolución del pensamiento de 
José María Gutiérrez de Estrada, de la que, como se ilustrará, 
encontramos confirmación en sus cartas de 1853 a Lucas Ala-
mán y Antonio López de Santa Anna. En aquel año, el político 
mexicano estaba en contacto con Juan Donoso Cortés, y gracias 
a él, en los primeros meses de 1853, conoció en Roma a Louis 
Veuillot. Los contactos directos entre los tres, así como la ates-
tación de estima por parte del mexicano hacia sus contrapartes, 
ya de por sí son muestra de la afinidad y comunión de ideas, que 
en el presente ensayo se profundizarán y comprobarán.

El objetivo principal es exponer la influencia del contexto 
europeo posterior a 1848 en el pensamiento del campechano y, 
secundariamente, destacar el papel de este personaje como ve-
hículo de ideas entre México y Europa. El artículo se divide en 



650	 Maddalena Burelli

cinco partes: en la primera, se resumirá brevemente el estado de 
la cuestión para exponer lo que se conoce, los estudios realizados 
hasta la fecha sobre Gutiérrez de Estrada, cuáles son las lagunas 
que han faltado de cubrirse respecto al mismo, y dónde se posi-
ciona el texto que aquí se propone.

En segunda instancia, se mostrará cuál era el contexto europeo 
vivido por Gutiérrez y, en particular, la maduración en las ideas 
de Donoso Cortés y Veuillot. En el tercer apartado se reconstrui-
rán los contactos directos entre Gutiérrez de Estrada, Donoso 
Cortés y Veuillot, y la influencia que éstos dos últimos tuvieron 
en el campechano. Sucesivamente, por medio de la corres
pondencia de Gutiérrez con Alamán y Santa Anna, se ofrecerán 
evidencias concretas de la influencia europea en el pensamiento 
de Gutiérrez y las diferencias entre éste y sus compatriotas. Fi-
nalmente, en la última sección se subrayará el papel del campe-
chano como puente de contacto entre México y Europa.

*  *  *

El presente artículo está sustentado tanto en la correspondencia 
de Louis Veuillot conservada en la Bibliothèque Nationale de 
Francia como en la de Juan Donoso Cortés, conservada en el 
Archivo Regional de la Comunidad de Madrid. Tal documen-
tación nos ha dejado descubrir los contactos directos entre 
Gutiérrez de Estrada, Donoso Cortés y Veuillot, así como la 
afinidad de sus ideas, lo que nos permite arrojar luz sobre el 
entorno frecuentado por Gutiérrez de Estrada, entendiendo 
mejor sus ideas y también las formas en las que se valió de sus 
contactos para promover el proyecto monárquico.

Finalmente, las cartas de y para Alamán y Santa Anna, con-
servadas en la Nettie Lee Benson Latin American Collection 
y en el Archivo Histórico de la Secretaría de Estado, en la 
Sección para las Relaciones con los Estados, nos ayudan a ver 
de manera concreta cómo el contexto europeo influyó en las 



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 651

ideas de Gutiérrez de Estrada y cómo luego él trató de trans-
mitirlas a México.

estado de la cuestión

Poco se conoce sobre José María Gutiérrez de Estrada. Nos 
encontramos aún a la espera de una biografía completa y defini-
tiva. Los estudios sobre este personaje de la “reacción”, conside
rado de segundo plano, se centraron fundamentalmente en la 
denominada “Carta monárquica”, aquel folleto publicado en 
octubre de 1840 donde Gutiérrez de Estrada se pronunciaba 
por primera vez, en respuesta a las recurrentes crisis políticas, y 
empujado por su preocupación por la supervivencia de México 
como nación independiente, en favor del establecimiento de una 
monarquía con un príncipe extranjero al frente.5

Tales estudios han profundizado su contenido, contexto y 
precocidad, al haberse anticipado por casi seis años a la propues-
ta de Lucas Alamán y los editores de El Tiempo, y también a la 
reacción generada a raíz de esta publicación, que obligó a Gu-
tiérrez de Estrada a exiliarse en Europa para, según las fuentes 
hasta ahora conocidas, no regresar más a México.6

En cuanto al periodo previo a 1840, gracias a la documen-
tación del Archivo Histórico de la Secretaría de Relaciones 
Exteriores, fue posible reconstruir su misión en Europa en el 
año 1828 como oficial quinto de la primera Secretaría de Es-
tado.7 Inciertas son, en cambio, las noticias relacionadas con 

5  Para el texto del folleto, Gutiérrez de Estrada, La república herida de 
muerte.
6  Véanse por ejemplo Tío Vallejo, “La monarquía en México”; Noriega y 
Pani, “Las propuestas ‘conservadoras’”; Reyes Heroles, “Notas sobre Gu-
tiérrez de Estrada”, “Gutiérrez de Estrada, 1840”, “Gutiérrez de Estrada. La 
reacción”; Delgado, “España y el monarquismo mexicano en 1840”; Villavi-
cencio Navarro, “Cuando la prensa incomoda al sistema político”.
7  Sobre esta misión véase Valadés, “José María Gutiérrez de Estrada”, 
pp. 271-277.



652	 Maddalena Burelli

su formación, actividades económicas y comerciales e inicios 
como funcionario público.8 Sabemos que apoyó el pronun-
ciamiento de 1829 de José Segundo Carvajal, un movimiento 
yucateco “centralista” contra el gobierno federal; que en 1832 
fue electo senador por el estado de Yucatán y que al año siguien-
te su nombre figuró en el decreto de expulsión del 23 de junio de 
1833, mejor conocido como Ley del Caso por la cual el gobierno 
liberal dirigido por Valentín Gómez Farías ordenaba el destierro 
de varias personalidades públicas.9 Se tienen otras noticias su-
yas en 1835, cuando ocupó el cargo de ministro de Relaciones 
Interiores y Exteriores en el gobierno que surgió del Plan de 
Cuernavaca contra el programa liberal de reforma promovido 
por Gómez Farías, del que dimitió pocos meses después por 
estar contra el centralismo que se quería imponer.10

Después de la publicación de la “Carta monárquica” y de la 
fuerte reacción que ésta generó, se pierde el rastro de Gutiérrez 
de Estrada. A través de José María Luis Mora11 y de los cón-
yuges Calderón de la Barca12 sabemos que, antes de mudarse a 
Europa, transcurrió un tiempo en La Habana, pero: ¿qué hizo 
Gutiérrez de Estrada en Europa?, ¿con quiénes se relacionó?, 
¿cuál era su entorno? Son muchas las lagunas que abarcan las 
décadas de 1840 y 1850 en la reconstrucción de la vida y activi-
dad del campechano, que se llenan y vinculan al hilo continuo 

8  Debe señalarse la tesis de licenciatura de Javier Romero Cortés, que aporta 
útiles datos biográficos sobre Gutiérrez de Estrada. Romero Cortés, “José 
María Gutiérrez de Estrada”.
9  Sobre la implicación de Gutiérrez de Estrada a favor de José Segundo Car-
vajal, Flores Escalante, Soberanía, pp. 119-127. José Segundo Carvajal 
era cuñado de José María, pues estaba casado con Ana Gutiérrez de Estrada. 
Gantús, “De amor y conveniencia”, p. 89. Para el texto del decreto del 23 de 
junio de 1833, AGN, Pasaportes, t. 35, ff. 153r.-v.
10  Reyes Heroles, “José María Gutiérrez de Estrada, gobernante”.
11  Rojas, “Mora en París”, pp. 40-41.
12  Diario de Ángel Calderón de la Barca, p. 216; Caderón de la Barca, La 
vida en México, pp. 470 y 472.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 653

de la narrativa en el inicio de los años sesenta, con motivo de la 
fase preparatoria de la Intervención francesa y el establecimiento 
del Segundo Imperio mexicano.13 Las escasas noticias pertene-
cientes a las décadas de los cuarenta y cincuenta de que dispo-
nemos de Gutiérrez de Estrada nos sugieren que su actividad en 
favor del establecimiento de una monarquía en México fue con-
tinua. Sin embargo, sigue tratándose de noticias sin nexos entre 
sí, y por tanto carentes de un discurso articulado que profundice 
y reconstruya en secuencia la actividad de Gutiérrez de Estrada 
en Europa, relacionándolo con el contexto en el que vivía y se 
relacionaba y que, a su vez, nos permita observar el desarrollo 
tanto de su actividad como de sus ideas.

Por medio de la correspondencia con su amigo José María 
Luis Mora es que conocemos algunos de sus movimientos por 
el Viejo Continente, así como por su contacto con Anastasio 
Bustamante.14

De ahí, además de otras fuentes documentales, se desprende 
la actividad de Gutiérrez de Estrada en Europa durante 1846, 
época de la presidencia del general Mariano Paredes y Arrillaga, 
en ocasión del intento de instaurar en México una monarquía 
con un príncipe extranjero y en cuya realización estaban impli-
cados Lucas Alamán, los redactores del periódico El Tiempo y 
el ministro español en México Salvador Bermúdez de Castro.15

Clark Crook-Castan, mediante tres cartas de Gutiérrez de 
Estrada de marzo-abril de 1846 al canciller austriaco Metter-
nich y al secretario de Asuntos Exteriores británico, el conde 

13  Muchos son los estudios dedicados a la Intervención francesa y al Segundo 
Imperio, entre los principales, Pani, Para mexicanizar; Shawcross, France, 
Mexico and Informal Empire; Conte Corti, Maximiliano y Carlota.
14  Cartas de J. M. Gutiérrez de Estrada a J. M. L. Mora, La Habana, 18 de abril 
de 1842; Londres, 27 de junio de 1842; Florencia, 3 de junio de 1843, en BLAC, 
University of Texas, Austin.
15  Sobre los intentos de instaurar una monarquía en México durante la pre-
sidencia de Paredes y Arrillaga véase el estudio de Soto, La conspiración 
monárquica.



654	 Maddalena Burelli

de Aberdeen (provenientes de la colección “Maximilian von 
Mexiko Archiv” del Archivo del Estado Austríaco),16 y Jaime 
Delgado, por medio de los despachos de Bermúdez de Cas-
tro, destacaron la actividad de Gutiérrez de Estrada en Europa 
en favor de la monarquía y, sobre todo, sus gestiones frente a 
Metternich, de quien esperaba obtener apoyo para el Congreso 
en el que habría recaído la decisión sobre la forma de gobierno, 
como también la elección del príncipe extranjero que debía 
liderarlo en México.17

Asimismo, es conocida la carta del 1o de julio de 1854 que el 
general Antonio López de Santa Anna dirigió al campechano 
durante su último gobierno. En ella, le confería plenos poderes 
para entrar en arreglos con las Cortes de Londres, París, Madrid 
y Viena para establecer una monarquía en México.18 Finalmen-
te, también se conocen otros textos publicados por Gutiérrez 
de Estrada en favor de la solución monárquica posteriores a 
la “Carta monárquica”.19 Entre ellos, su folleto Le Mexique 
et l’Europe del año 1847, en el que se dirige a las potencias eu-
ropeas, particularmente a Francia e Inglaterra, con la finalidad 
de convencerlas para que interviniesen en México.20 El año si-
guiente publicó México en 1840 y en 1847, donde reafirmó con 
mayor convicción y necesidad las ideas previamente expresadas 

16  Micropelícula en la Biblioteca del Instituto Nacional de Antropología e 
Historia.
17  Crook-Castan, Los movimientos, pp. 45-46, 78-79; Delgado, La monar-
quía, pp. 156-157. Los despachos de Bermúdez de Castro fueron publicados 
por Figueroa Esquer, Correspondencia.
18  La transcripción de la carta del 1 de julio de 1854, conservada en la colección 
“Maximilian von Mexiko Archiv” del Archivo del Estado Austríaco, se halla 
en CARSO, DCXIX.1.73. La carta fue reproducida años después en El Diario 
del Imperio, 20 de enero de 1866, p. 3. De la implicación de Santa Anna en fa-
vor de la monarquía durante su último gobierno hablan Fowler, Santa Anna, 
pp. 459, 482-483 y 501-504; Vázquez Mantecón, Santa Anna, pp. 297-298.
19  Existe una tesis de licenciatura que intenta dar una visión de conjunto sobre 
los escritos de Gutiérrez de Estrada. Díaz Pérez, “Acercamiento”.
20  Gutiérrez de Estrada, Le Mexique et l’Europe.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 655

en 1840, siempre con el propósito de un “México independiente 
con gobierno estable” que, reiteró, siempre será “Mi grito, y 
mi bandera”.21 En este folleto, además, retomó el tema del pe-
ligro de la ocupación y anexión estadounidense de México –ya 
tratado en la “Carta monárquica”–, que plantea como un anta-
gonismo entre la raza anglosajona y la española que, en última 
instancia, degeneraría en una guerra racial que acabaría extermi-
nando a una de las dos.22 En 1862 publicó Méjico y el Archidu-
que Fernando Maximiliano de Austria, en el que retomaba sus 
publicaciones previas, y proporcionaba una pequeña biografía 
de Maximiliano.23 Todo esto se complementa con información 
relacionada con los ministros extranjeros en México, la cual nos 
suministra algunas noticias sobre Gutiérrez de Estrada.24

Este conjunto de datos nos transmite la imagen de un per-
sonaje que siguió esforzándose en favor de la solución mo-
nárquica y que se movió frecuentemente entre las principales 
capitales europeas. Sin embargo, sigue tratándose de noticias 
intermitentes; falta una narración que de forma continua y 
orgánica reconstruya la actividad, obra y evolución de las ideas 
de Gutiérrez de Estrada. Tal carencia se debe, principalmente, 
a la ausencia de un archivo personal y, en parte, a los prejuicios 
de la historiografía académica hasta entrada la década de 1990,25 
orientada a despreciar todo aquello que entrase bajo la etiqueta 
genérica de “conservadores”.

21  Gutiérrez de Estrada, México en 1840 y en 1847, pp. 3 y 24.
22  Gutiérrez de Estrada, México en 1840 y en 1847, pp. 20-23.
23  Gutiérrez de Estrada, Méjico y el Archiduque.
24  Además de los despachos de los ministros españoles, véanse Díaz, Versión 
francesa. Otras interesantes noticias son proporcionadas por Soto, “Texas en 
la mira”, sobre las relaciones entre Gutiérrez y el representante estadounidense 
Anthony Butler, en particular p. 49; Vázquez, “México, Gran Bretaña”, sobre 
los contactos entre Gutiérrez y lord Palmerston, en particular pp. 162-163.
25  Sobre la historiografía revisionista, véase por ejemplo Morales y Fowler, 
“Genesis”.



656	 Maddalena Burelli

En los últimos años, algunos estudios han empezado a traba-
jar sobre la influencia del conservadurismo europeo en el mexi-
cano, siguiendo el curso de la publicación y difusión de obras de 
autores europeos en México y mostrando el que era un diálogo 
compartido sobre los problemas de gobernabilidad y progreso 
en el siglo xix.26 Lo que todavía falta, y éste es el propósito del 
presente estudio, es subrayar la existencia de relaciones direc-
tas con pensadores europeos. Por esto, la correspondencia de 
Gutiérrez de Estrada con Juan Donoso Cortés y Louis Veuillot 
adquiere un significado particular que nos permite comprender 
mejor las razones de la radicalización de las ideas del campe-
chano y de cómo éstas se ven reflejadas en la política mexicana. 
Es en el contexto europeo posrevolucionario de 1848 y en su 
alineamiento con posiciones ultramontanas e intransigentes, que 
se explica la insistencia sobre el papel de la Iglesia en lo social y 
en lo político en el pensamiento de Gutiérrez de Estrada, que 
estaba inserto en aquel contexto y cuyas posiciones tomadas 
deben también considerarse en vista de las relaciones que en 
aquellos años estrechó y alimentó.

¿evolución o continuidad de las ideas  
de gutiérrez de estrada?

José María Luis Mora, en el año 1837, lo describió como un 
hombre de progreso e ilustrado.27 Su dimisión al cargo de mi-
nistro en 1835 parecería mostrar, si no su fe sincera en la fede-
ración, al menos su lealtad para con los compromisos políticos 

26  Rodríguez Piña, “Sobre la presencia”; Ortiz Dávila, “Incipit tragoedia”. 
Sobre las influencias en general de los autores europeos en México, Con
naughton, “Voces europeas”.
27  “El señor Gutiérrez de Estrada fue uno de los pocos que permanecieron 
firmes en sus ideas y sobre todo en sus compromisos políticos”, Mora, Obras 
sueltas, p. cclxxx.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 657

asumidos, así como el respeto por un gobierno basado en su ori-
gen en la voluntad popular y con lo que se había comprometido.

Gabriela Tío Vallejo, analizando el contenido del folleto 
monárquico de 1840, destaca los componentes liberales, sobre 
el modelo del liberalismo europeo y sobre todo francés, de Gu-
tiérrez de Estrada, quien era favorable a una monarquía consti
tucional representativa. En la “Carta monárquica”, Gutiérrez 
de Estrada hablaba de la necesidad de convocar una convención 
constituyente que habría debido pronunciarse sobre la mejor 
forma de gobierno para México y que debía de haber sido la 
expresión de la voluntad nacional. Respecto a sus ideas de 1840, 
Gutiérrez de Estrada, en su folleto Méjico y el Archiduque Fer-
nando Maximiliano de Austria, quiere subrayar la continuidad 
de sus ideas. Al respecto escribe: 

[…] si propuse en 1840, y de nuevo propongo ahora en 1861, la 
Monarquía, libre, independiente y soberana, y representada por un 
Príncipe de linaje real, que desde el primer día se declare, con toda 
espontaneidad, verdadero Mejicano, es porque la considero como 
el medio más adecuado para conseguir y afianzar objeto tan esencial 
y preferente. […] Regidos por un monarca ilustrado y justo, y con 
instituciones representativas, gozaremos sin duda de más libertad 
que bajo los gobiernos, cuya autoridad nunca ha sido bastante fuer-
te para afianzarla y protegerla contra los excesos que a su sombra 
se han cometido.28

Sin embargo, a pesar de lo que publicaba, los estudios rela-
cionados con su actividad en los años sesenta demuestran que 
Gutiérrez de Estrada radicalizó sus posiciones respecto a las 
de 1840. De hecho, la necesidad de convocar a una convención 
constituyente, todavía presente en el intento de establecer una 
monarquía en 1846, se prefiere obviar para el año 1861, cuando 

28  Gutiérrez de Estrada, Méjico y el Archiduque, pp. 34-35.



658	 Maddalena Burelli

consideró que debían evitarse congresos o asambleas y se pro-
nunció también en favor de una dictadura de transición que 
se ocupase de gobernar hasta la llegada del nuevo soberano.29 
Del grupo de los monarquistas en Europa, en los años sesenta, 
Víctor Villavicencio subraya las diferencias entre la “mancuerna 
parisina”, con José Manuel Hidalgo y Esnaurrízar y Juan Nepo-
muceno Almonte, quienes sostenían un proyecto de tendencias 
liberales, y la “mancuerna romana”, con Gutiérrez de Estrada y 
el obispo Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos, que pugna-
ban por uno conservador y clerical.30

Esto que se acaba de resumir brevemente se refiere a la ra-
dicalización de las posturas políticas de Gutiérrez de Estrada 
al comienzo de la década de 1860, evidenciada por los estudios 
que hasta ahora se realizaron sobre el tema. Lo que este artículo 
interesa destacar es un aspecto particular de las ideas del cam-
pechano: la progresiva centralidad en lo político atribuida por 
Gutiérrez de Estrada a la Iglesia, que con el paso de los años 
identificará siempre más con el papado, a diferencia de sus con-
nacionales, para los que la Iglesia era ante todo Iglesia mexicana.

En este sentido, la expatriación de Gutiérrez de Estrada a 
Europa en los años cuarenta lo llevó –por la influencia de los am-
bientes que allí frecuentaba y por los acontecimientos europeos– 
a ser más consciente del papel de la Iglesia, y más precisamente 
del papado. Esto no significa que antes Gutiérrez de Estrada no 
haya considerado a la Iglesia como una institución central. Más 
bien, hay que notar que en los escritos y en la correspondencia 
que hasta ahora se pudo recopilar y relativos al periodo prece-
dente a su “exilio” a Europa hay una “ausencia” de la Iglesia y de 
la religión en general, si se compara con el periodo sucesivo y 
que tiene también que ver con que en aquel momento no era un 

29  Villavicencio Navarro, “El monarquismo”.
30  Villavicencio Navarro, “El camino del monarquismo”, en particular, 
pp. 238-298. Véase también García Ugarte, Poder político, pp. 988-989 y 
1004-1010.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 659

tema especialmente polémico y no se consideraba que estaba en 
riesgo, como sí lo estuvo frente a los golpes que la Iglesia sufrió 
en Europa hacia 1848 –y que Gutiérrez vio de cerca– y luego en 
México a mediados de los años cincuenta. Por lo tanto, más que 
hablar de una evolución del pensamiento de Gutiérrez de Es-
trada entendida como transformación y cambio, se puede decir 
que, influido por el contexto europeo y sus frecuentaciones, se 
fue fijando más en el papel de la Iglesia y del papado, desarro-
llándose y radicalizándose más en este sentido.

En su “Carta monárquica”, el meollo del asunto es la forma 
de gobierno: la salvación y la supervivencia de México están 
vinculadas al sistema monárquico. Al respecto, Tomás Pérez 
Vejo ha señalado el carácter utilitarista del monarquismo de 
Gutiérrez de Estrada y, en general, del monarquismo mexicano 
de la primera mitad del siglo xix, explicando que se recurre a la 
monarquía no por un discurso legitimista o nostálgico del pa-
sado, sino porque se considera el mejor sistema de gobierno 
para garantizar una transición ordenada del Antiguo Régimen 
a la modernidad económica y social.31 En su folleto de 1840, 
Gutiérrez de Estrada no hace referencia alguna a la Iglesia y 
solamente en una ocasión menciona al clero, del que dice: “Ver-
dad es que alguna influencia ejerce el clero, pero no tanta como 
algunos pretenden, suponiéndolo tan numeroso, tan instruido 
y tan rico como ha sido en otros tiempos el de otros países”.32 
Esta cita se inserta en una reflexión más general en la que el autor 
de la “Carta monárquica” desmiente lo que “los que se dan a sí 
mismos el título de demócratas” atribuyen al clero y al ejército 
de México, de atrasar y derrotar el principio democrático.

Por lo contrario, Gutiérrez de Estrada resaltaba la debilidad 
de estos “dos flacos adversarios” para tener la fuerza y el poder de 
organizarse e imponerse en la realidad política e influenciar en 

31  Pérez Vejo, “Las encrucijadas”.
32  Gutiérrez de Estrada, La república herida de muerte, p. 76.



660	 Maddalena Burelli

el rumbo de los hechos. La menor influencia respecto a otros 
tiempos y a otros países que Gutiérrez de Estrada ve en el clero 
mexicano y la falta de unidad que distinguía al episcopado nacio-
nal en la primera mitad del siglo xix, llevaron progresivamente al 
campechano a ver más allá de la Iglesia mexicana y tomar como 
punto de referencia no a ésta, sino a la Santa Sede.

En este sentido, una primera apelación importante hacia la 
Santa Sede se observa en 1846, cuando en marzo de aquel año, 
paralelamente a la promoción del proyecto monárquico en las 
cortes europeas, Gutiérrez de Estrada llama a la curia romana, 
probablemente aconsejado por Metternich.33 En esa ocasión, 
Gutiérrez de Estrada fue a Roma para solicitar que se enviase 
un representante pontificio a México, solicitud que debe leerse y 
relacionarse al proyecto de establecer una monarquía en el país.

Para Gutiérrez de Estrada, la participación de Roma estaba 
relacionada con el éxito del proyecto político. Esto se des-
prende claramente del informe de su visita, preparado para el 
cardenal Luigi Lambruschini, entonces secretario de Estado de 
Gregorio XVI.34 En este texto, luego de subrayar que, frente a 
la amenaza representada por Estados Unidos, los mexicanos 
se habían inclinado por el regreso de una monárquia, se afirma 
que: “Ni los Mexicanos ni las Potencias Europeas desconocen 
ciertamente la gran ayuda que el Gobierno de México recibirá 
al multiplicar y consolidar sus relaciones con la Santa Sede, 
partiendo del principio de que el único elemento social que per-
manece vigoroso en esa nación es la Religión”.35 El recurso a la 
Santa Sede estaba, por tanto, subordinado al buen resultado de 
los planes políticos.

33  Sobre el episodio me permito señalar a Burelli, “La prima delegazione”.
34  Pro-memoria per l’Eminenza Segretario di Stato, en AA.EE.SS., Messico, 
Pos. 116, Fasc. 596.
35  Pro-memoria per l’Eminenza Segretario di Stato, en AA.EE.SS., Messico, 
Pos. 116, Fasc. 596, f. 20r.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 661

En la visión de Gutiérrez de Estrada, la Santa Sede, por medio 
de su representante en México, hubiera podido intervenir en los 
asuntos nacionales, orientando al clero local hacia una mayor 
unidad –reforzándolo como cuerpo social– y legitimando al 
gobierno monárquico que se quería establecer. Según Gutiérrez, 
la acción de la Iglesia mexicana no era suficiente, como él mismo 
expresó en 1846, una vez llegado a Roma, hablando de “la poca 
actividad del Clero, tanto en defender la dignidad y la indepen-
dencia de la Iglesia frente a los Gobiernos que nacen de cada 
revolución, como en impedir la divulgación de los escritos irre-
ligiosos e inmorales, y finalmente en el usar en pro de la religión 
las buenas disposiciones que a veces los gobiernos tendrían”.36

La solicitud de Gutiérrez de Estrada a la Santa Sede para 
enviar un representante pontificio no se limitó a 1846. En 1847, 
regresó a Roma para pedir el envío de un delegado apostólico, 
manifestando aún el interés para un mayor involucramiento de 
la Santa Sede.

Tanto en 1846 como en 1847, la misión pontificia a México 
no se pudo concretar debido a un conjunto de problemáticas: 
la guerra entre México y Estados Unidos; la muerte del papa 
Gregorio XVI en junio de 1846; la ausencia de una solución 
concreta para los problemas de financiamiento de la misión pon-
tificia y –por último, pero no menos importante– los problemas 
internos en los Estados Pontificios con el consecuente brote de 
la revolución romana en 1848 y la fuga del papa Pío IX a Gaeta. 
El envío de la primera delegación apostólica a México, a cargo 
de monseñor Luigi Clementi, sólo se pudo realizar en 1851 y 
en ésta tuvo una parte importante Gutiérrez de Estrada, el cual 
se hizo un vínculo entre Roma y México para asegurar la buena 
llegada de Clementi y su permanencia en el país.

36  Pro-memoria per l’Eminenza Segretario di Stato, en AA.EE.SS., Messico, 
Pos. 116, Fasc. 596, f. 19r.



662	 Maddalena Burelli

En los años sucesivos, aumentó con convicción, en la visión 
de Gutiérrez de Estrada, el papel cada vez más central de la 
Iglesia y del papado. Para entenderlo, no puede prescindirse ni 
del particular contexto europeo en el que nuestro personaje se 
encontraba inmerso, ni de la red de contactos que, como vere-
mos, influyeron en su pensamiento.

contexto europeo. 
las ideas de juan donoso cortés y louis veuillot

La elección al trono papal de Giovanni Maria Mastai Ferretti 
coincidió con un clima de expectativas y deseos de cambio, que 
fue correspondido y alimentado por las reformas inauguradas en 
los primeros años del pontificado de Pío IX, entre 1846 y 1848.37 
Es el denominado paréntesis liberal y nacional del papa Mastai, 
durante el cual la curia romana intentó, efectivamente, realizar 
cambios e iniciar un diálogo con algunos aspectos de la moder-
nización política, durante el cual las esperanzas fueron puestas 
en el nuevo pontífice para resolver la cuestión de la unificación 
italiana en clave neogüelfa.38 La causa de la unificación italiana 
tenía relación con el poder temporal del papa, considerado 
entonces indispensable para la supervivencia misma del poder 
espiritual del pontífice.39

37  Sobre el pontificado de Pío IX véase Martina, Pio IX. En específico sobre 
el paréntesis liberal y nacional véase el reciente estudio de Veca, Il mito di 
Pio IX. Ignazio Veca propone una lectura distinta y más precisa de los prime-
ros años del pontificado de Pío IX que la de Giacomo Martina, que considera 
el bienio 1846-1848 más como un paréntesis, subrayando los elementos de 
continuidad entre los primeros años del pontificado de Mastai Ferretti y los 
posteriores.
38  El neogüelfismo proponía resolver el problema nacional italiano con una 
confederación de estados liderada por el papa.
39  Véase la obra de Veuillot, Le Pape et la diplomatie; según la cual la desapa-
rición de los territorios del pontífice llevaría a la desaparición del propio papa.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 663

El entusiasmo general que despertó el nuevo pontífice, sin 
embargo, no duró mucho tiempo. La revolución romana a la 
que le siguió la fuga del papa hacia Gaeta determinó el choque 
entre el papado y la sociedad moderna, así como con la causa na-
cional italiana.40 Ignazio Veca localiza, en la alocución del 20 de 
abril de 1849, y en el insistente apoyo del pontífice desde Gaeta 
a la intervención francesa en Roma, el punto de no retorno del 
pontífice en el camino reformista y de posiciones conciliadoras 
hacia la sociedad moderna.41

En este contexto se originó un significativo y definitivo cam-
bio, en el que la figura de Pío IX será recuperada por los grupos 
de opinión ultramontana. En este nuevo contexto comenzaron 
a delinearse ideas intransigentes, afianzadas oficialmente con el 
Syllabus de 1864 y luego, nuevamente, en 1870 con el Concilio 
Vaticano I. Personajes como el español Juan Donoso Cortés 
y el francés Louis Veuillot adquirieron un papel cada vez más 
significativo e influyente en el mundo católico, para quienes el 
tema religioso adquirió un papel cada vez más central y preemi-
nente respecto a la fidelidad al rey legítimo, lo que representó 
una originalidad en el seno de las ideas contrarrevolucionarias 
europeas predominantes en la primera mitad del siglo xix. Sobre 
todo, con Veuillot, el papado adquiere un papel cada vez más 
preponderante dentro de la Iglesia y una importancia central 
en el imaginario político. Cabe destacar la influencia de un 
autor central contrarrevolucionario, Joseph de Maistre (1753-
1821), que con su obra más famosa, Du Pape (1819), sentó los 
cimientos de la primacía papal que durante la década de 1850 
se fue confirmando y consolidando. De Maistre constituye la 
base ideológica común de ambos autores, pero en el caso de 

40  Sobre la fuga del papa a Gaeta, el periodo de transición que se derivó en 
Roma y, finalmente, la proclamación de la República romana, véase Monsa-
grati, Roma senza il papa.
41  Veca, Il mito di Pio IX, en específico pp. 246-248, 260-261.



664	 Maddalena Burelli

Veuillot la herencia del filósofo saboyano es mediatizada por 
Donoso Cortés.42

Donoso y Veuillot se conocían desde 1849, año en el que 
madura la denominada conversión de Donoso, que rompió 
definitivamente con sus pasadas inclinaciones liberales.43 Son 
los años de los tres discursos pronunciados en el Congreso 
de los Diputados español: Discurso sobre la dictadura (4 de ene-
ro de 1849), Discurso sobre la situación general de Europa (30 
de enero de 1850) y Discurso sobre la situación en España (30 de 
diciembre de 1850). A éstos seguirá en 1851 la publicación de su 
obra más madura, Ensayo sobre el catolicismo, el liberalismo 
y el socialismo, que retomaba y desarrollaba ideas ya tratadas 
previamente en sus discursos. El Ensayo se publicó en español 
y al mismo tiempo en francés; la edición francesa fue publicada 
en Bibliothèque Nouvelle, bajo la dirección de Louis Veuillot y 
promovida por él con entusiasmo.

Los escritos de Donoso encontraron un amplio consenso en 
los ambientes conservadores europeos: Metternich fue un lector 
entusiasta de ellos,44 y le valieron la estima y el aprecio dentro 
de la curia romana. En 1852, Donoso, por medio del cardenal 
Fornari, previamente nuncio en París de 1843 a 1850, estuvo 
entre las personalidades católicas (entre las cuales estaba también 
Louis Veuillot) consultadas por Pío IX en vista de la preparación 
del Syllabus de los errores de la sociedad moderna.45

Dos son los temas clave de Donoso: la centralidad de la reli-
gión y la Iglesia y la “divinización” de la autoridad, temas sobre 

42  Dupont, “¿Hacia una Internacional neo-católica?”, pp. 214-215.
43  Sobre Donoso véanse Herrera, Donoso Cortes; Donoso Cortés; Beneyto, 
Apocalipsis. Sobre la denominada “conversión” de Donoso hay quien relativi-
za el alcance de la “ruptura” con sus precedentes ideas políticas buscando, en 
cambio, demostrar la continuidad en el pensamiento de Donoso, como en el 
caso de Fornés Murciano, “Providencialismo”.
44  Herrera, Donoso Cortes, pp. 83 y 102.
45  Ortiz y Estrada, “Donoso, Veuillot”; Martina, “Nuovi documenti”.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 665

los que, como veremos, insistirá también Gutiérrez de Estrada 
en su correspondencia privada con Alamán y Santa Anna. 
En estas cartas se nota una afinidad con las ideas de Donoso, 
con las problemáticas y soluciones por él propuestas. El “gran 
problema” localizado por Donoso era que “los gobernados 
han llegado a ser ingobernables” y la causa era, para el español, 
rastreable a que “ha desaparecido la idea de la autoridad divina 
y de la autoridad humana”.46 Éste es el problema y la causa de la 
profunda inestabilidad que Donoso veía en la Europa posterior 
a 1848. Donoso desarrolló un enorme pesimismo, de rasgos 
apocalípticos, frente al futuro, no sólo de Europa, sino del mun-
do entero: “El mundo camina con pasos rapidísimos a la cons-
titución de un despotismo, el más gigantesco y asolador de que 
hay memoria en los hombres”.47 Para Donoso, las revoluciones 
no llevaban a la libertad; así como para Joseph de Maistre,48 
debían de entenderse como el castigo enviado por Dios a una 
sociedad pecadora.49 Respecto a su antecesor, Donoso era mu-
cho más negativo sobre el futuro e insistía en las pretensiones 
totalitarias de las revoluciones que habrían llevado al nacimiento 
de un despotismo universal (“las vías están preparadas para un 
tirano gigantesco, colosal, universal, inmenso”).50 De aquí la 
justificación y defensa de un gobierno fuerte, de una dictadu-
ra, sostenida en su discurso en el Congreso en enero de 1849, 
que debe insertarse en el particular contexto político español 
en el que Donoso intervino para defender la política represiva 

46  “Discurso sobre la situación general de Europa”, en Donoso Cortés, 
Discursos parlamentarios, p. 165.
47  “Discurso sobre la dictadura”, en Donoso Cortés, Discursos parlamen-
tarios, pp. 137-138.
48  Sobre la influencia de Joseph de Maistre en Donoso y las diferencias entre 
los dos, véase Fornés Murciano, “Providencialismo”, pp. 235-260.
49  “Las revoluciones […] vienen del cielo, y vienen por culpa y para castigo de 
todos”, “Discurso sobre la dictadura”.
50  “Discurso sobre la dictadura”, en Donoso Cortés, Discursos parlamen-
tarios, p. 144.



666	 Maddalena Burelli

del gobierno de Narváez frente a las revueltas incipientes y el 
riesgo de una extensión a España del movimiento revolucionario 
europeo de 1848: “Cuando la legalidad basta para salvar la so-
ciedad, la legalidad; cuando no basta, la dictadura”. La decisión, 
en aquellas circunstancias, no era para Donoso entre la libertad 
y la dictadura, sino, frente a aquello que él consideraba la lucha 
final entre el bien y el mal, “entre la dictadura de la insurrección 
y la dictadura del Gobierno”, entre orden y anarquía. Donoso 
no consideraba a la dictadura como un ideal de gobierno, sino 
como el último recurso.

La causa de las revoluciones se podía rastrear en el declive 
del sentimiento religioso al que habían contribuido los errores 
difundidos por el liberalismo y el socialismo. Por tanto, sólo la 
recatolización de la sociedad podía sanar la situación de anarquía 
y de revoluciones. Éste es el punto central sobre el que Dono-
so insiste principalmente en sus escritos: la reacción religiosa, 
que consideraba la verdadera llave de salvación para la sociedad. 
Como claramente lo expresa en su Ensayo: “Dos cosas son de 
todo punto imposibles en una sociedad verdaderamente católi-
ca: el despotismo y las revoluciones”.51 Para Donoso, como lo 
vemos ya expresado en su Discurso sobre la dictadura, la religión 
era la única herramienta para contrarrestar el poder político, 
impidiéndole la deriva absolutista y, por tanto, impidiendo que 
se convirtiese en una tiranía: “cuando el termómetro religioso 
está subido, el termómetro de la represión está bajo, y cuando 
el termómetro religioso está bajo, el termómetro político, la 
represión política, la tiranía, está alta”.52 Sólo el catolicismo 
garantizaba para Donoso la verdadera libertad: “subiendo el 
termómetro religioso comienza a bajar natural, espontánea-
mente, el termómetro político, hasta señalar el día templado 

51  Donoso Cortés, Ensayo, p. 27.
52  “Discurso sobre la dictadura”, en Donoso Cortés, Discursos parlamen-
tarios, p. 138.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 667

de la libertad de los pueblos”. Para el español, hay una estrecha 
“relación entre las cosas religiosas y las políticas”, relación 
que vemos aquí articulada en la capacidad del catolicismo de 
equilibrar el poder político y garantizar la estabilidad interna. 
Aquí se aúna el tema de la inviolabilidad de la autoridad y la 
obediencia debida a ésta, características que Donoso conside-
raba propias de los pueblos civilizados e introducidas por el 
catolicismo.53 Existe una correlación entre religión, autoridad y 
orden político y social interno, que encontraremos también en 
Gutiérrez de Estrada. Como Donoso explica en su Ensayo, “El 
Catolicismo, divinizando la autoridad, santificó la obediencia; y 
santificando la una y divinizando la otra, condenó el orgullo en 
sus manifestaciones más tremendas, en el espíritu de dominación 
y en el espíritu de rebeldía”.54

La autoridad superior a todas las autoridades humanas es, 
para Donoso, la autoridad de la Iglesia católica, de aquí la obe-
diencia que aquellas le deben a ésta: “La Iglesia representa la 
naturaleza humana sin pecado, tal como salió de las manos de 
Dios, llena de justicia original y de gracia santificante: por eso es 
infalible, y por eso no está sujeta a la muerte. […] sólo la Iglesia 
tiene el derecho de afirmar y de negar, y que no hay derecho 
fuera de ella para afirmar lo que ella niega, para negar lo que ella 
afirma”.55 Este mismo concepto, de autoridad descendente (de 
la divinidad hacia la humanidad), lo encontramos a menudo, 
como veremos, en las cartas de 1853 de Gutiérrez de Estrada, 
para quien en la cima se hallaba la Iglesia, y el respeto y obedien-
cia debidos a ésta por parte de los gobiernos garantizaban, a su 

53  “El Cristianismo civiliza al mundo, haciendo estas tres cosas: ha civilizado al 
mundo haciendo de la autoridad una cosa inviolable; haciendo de la obediencia 
una cosa santa; haciendo de la abnegación y del sacrificio, o por mejor decir, de 
la caridad, una cosa divina”, “Discurso sobre la situación general de Europa”, 
en Donoso Cortés, Discursos parlamentarios, p. 179.
54  Donoso Cortés, Ensayo, p. 27.
55  Donoso Cortés, Ensayo, pp. 41-42.



668	 Maddalena Burelli

vez, el respeto y obediencia por parte de los gobernados. Por 
consiguiente, la autoridad legítima no está tan relacionada con 
la lealtad dinástica o la forma de gobierno, sino principalmente 
con la adhesión al catolicismo y la sumisión ante la Iglesia por 
parte del poder político, que así se legitima.

El punto de la autoridad y cómo ésta se legitima es central 
para entender las afinidades entre Gutiérrez de Estrada y Dono-
so. Este punto es particularmente importante porque “resolvía” 
el problema de la legitimidad del gobierno. En la “Carta monár-
quica” de 1840, la justificación de la monarquía no se hace con 
base en una supuesta legitimidad, sino que emerge de aquel que, 
como se vio en la introducción, Tomás Pérez Vejo llama el com-
ponente utilitarista del monarquismo mexicano: el recurso a la 
monarquía se justifica por su necesidad, por ser considerada 
la mejor solución para resolver los problemas que se vivían en 
México.56 Ahora, las ideas tanto de Donoso como de Veuillot 
que, como se intenta demostrar, Gutiérrez de Estrada conocía y 
compartía, permitían asentar la legitimidad del gobierno sobre 
una base más sólida, constituyéndose como una alternativa al 
legitimismo puro, de lealtad al legítimo soberano.

La estrecha relación entre la esfera teológica y política, el 
providencialismo, la autoridad descendente, el pesimismo an-
tropológico, la incapacidad del hombre de conocer por sí solo 
la verdad y, por tanto, de escoger el bien, son temas que se en-
cuentran también en De Maistre, cuya influencia sobre Donoso 
Cortés es indudable.57 Sin embargo, el tiempo transcurrido 
entre los dos permitió a Donoso ir más allá en lo que concier-
ne al papel del catolicismo en la política.58 De Maistre era un 
legitimista puro; en él se mantiene el concepto de legitimidad 

56  Pérez Vejo, “Las encrucijadas”, pp. 327-347.
57  Entre otros, véase Guerrero Alonso, “Estudio introductorio”, pp. 25-30.
58  Sobre las diferencias entre Donoso y De Maistre, Fornés Murciano, 
“Providencialismo”, pp. 235-260. Véase también Schramm, Donoso Cortés, 
pp. 279-286.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 669

monárquica. La contrarrevolución se producirá por medio del 
restablecimiento de la monarquía con su legítimo soberano.59 
Las reflexiones de Maistre se centraban en la oposición entre la 
monarquía y la república, viendo en el restablecimiento de 
la monarquía en Francia la solución a los problemas y al estado 
de desorden creados por la Revolución.60 En Donoso, en cam-
bio, la forma política pasa a un segundo plano, quitándole énfa-
sis al concepto de legitimidad monárquica y fijando el verdadero 
centro de la cuestión en el catolicismo y en la recatolización 
como solución única de salvación.61

Para Donoso, un gobierno se legitima por su adhesión al bien, 
a la verdad revelada, por tanto, al catolicismo y sus dictados, 
independientemente de la forma en la que se haya alcanzado 
el poder. Se desprende una crítica más profunda a aquellos que 
Donoso identifica como contramodelos, por su distanciamiento 
del catolicismo: el liberalismo y el socialismo. Contra éstos, “el 
remedio radical contra la revolución y el socialismo no es más 
que el catolicismo, porque el catolicismo es la única doctrina que 
es su contradicción absoluta”.62

Con el Ensayo se radicaliza el rechazo de Donoso al liberalis-
mo y al socialismo, de los cuales subrayaba los errores y debili-
dades; así como emerge su desconfianza hacia la libre voluntad 
humana, que había determinado anarquía y revoluciones:

[…] la facultad de escoger otorgada al hombre, lejos de ser la condi-
ción necesaria, es el peligro de la libertad, puesto que en ella está la 

59  “La familia de los Borbones no puede ser golpeada por los jefes de la repú-
blica”, Maistre, Consideraciones sobre Francia, p. 157; “la familia es la que 
reina”, Maistre, Del Papa, t. II, p. 38.
60  Véanse en particular los capítulos IX y X de Maistre, Consideraciones 
sobre Francia.
61  Spektorowski, “Maistre, Donoso Cortés”, en particular p. 291.
62  “Discurso sobre la situación general de Europa”, en Donoso Cortés, 
Discursos parlamentarios, p. 176.



670	 Maddalena Burelli

posibilidad de apartarse del bien y de caer en el error, de renunciar 
a la obediencia debida a Dios y de caer en manos del tirano. Todos 
los esfuerzos del hombre deben dirigirse a dejar en ocio esa facultad, 
ayudado de la gracia, hasta perderla del todo, si esto fuera posible, 
con el perpetuo desuso. Sólo el que es libre es perfecto, y sólo el que 
es perfecto es dichoso; por eso ningún dichoso la tiene: ni Dios, ni 
sus santos, ni los coros de sus ángeles.63

Para Donoso existía una única vía de salvación, el catolicismo, 
dentro de aquella que él concebía como una lucha entre Bien y 
Mal: “¿la religión o las revoluciones, el catolicismo o la muerte?”.

Louis Veuillot retomó las ideas de Donoso y se convirtió en 
uno de sus principales difusores y promotores en Francia por 
medio de su periódico L’Univers y de sus traducciones al francés 
de los escritos de Donoso. Para ambos, el tema de la religión 
era central: está por encima de todo y es la única solución a la 
anarquía generada por la revolución, así como era la institución 
garante de la libertad del mundo capaz de balancear el poder po-
lítico y, por tanto, evitar que éste se transformase en una tiranía. 
Concebían el catolicismo como única posibilidad de salvación 
para Europa, colocando a la Iglesia en el centro de la sociedad.

Respecto a Donoso, Veuillot ponía con más insistencia el 
acento en la figura del papa y su papel dentro de la Iglesia.64 Una 
visión que casi llegaba a identificar a la Iglesia con el papado y 
diluía la autoridad de los obispos, a algunos de los cuales Veuillot 
y su periódico, como se verá, no exentaban de criticar.

L’Univers adquirió en la década de los cincuenta un papel 
cada vez más central y una influencia creciente en los católicos, 
no sólo franceses, convirtiéndose en la voz más significativa de 
aquellos que auspiciaban el regreso a un modelo de sociedad 

63  Donoso Cortés, Ensayo, p. 110.
64  Sobre la relación entre Juan Donoso Cortés y Louis Veuillot, Arthur Hé-
risson, “Catholicisme intransigeant”. Del mismo autor, sobre Louis Veuillot, 
véase “Louis Veuillot”, pp. 335-354.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 671

íntegramente cristiana, con la convicción de que sólo subor-
dinando toda la organización social al supremo magisterio 
eclesiástico se habrían sanado las raíces de los males y los des-
órdenes que atormentaban a Europa. Para entender mejor el 
peso dado por Veuillot a la Santa Sede frente a los obispos, es 
necesario contextualizarlo en las contraposiciones que ocurrían 
entre Veuillot y su periódico y algunos obispos franceses, entre 
ellos el obispo de Orleans, Félix Dupanloup, y el arzobispo de 
París, Marie-Dominique-Auguste Sibour. Estas divisiones se 
articularon en controversias específicas, como las críticas diri-
gidas al Ensayo de Donoso y que involucraron al autor español, 
Veuillot y algunos prelados franceses, requiriendo la interven-
ción de la Santa Sede. Esta particular contienda fue empezada 
por el abad Gaduel, vicario general de la diócesis de Orleans y 
supuestamente incentivado por el obispo de aquella diócesis, 
contra la validez teológica del escrito de Donoso.65 Las críticas 
del vicario general de la diócesis de Orleans no se limitaron al 
escrito de Donoso, sino que también afectaban a L’Univers y a 
su editor que, como se ha dicho, había promovido y publicado 
la obra del español. Las divergencias tenían que ver con el papel 
del periodismo católico laico y, más en general, del laicado en 
el gobierno de la Iglesia. L’Univers era visto por algunos obispos 
franceses como una amenaza, que interfería y se pronunciaba 
sobre el gobierno de la Iglesia y ponía en discusión la autoridad 
y la dignidad de los obispos, de quienes se denunciaban las ideas 
liberales y galicanas.66 Estas divergencias, a su vez, eran parte de 

65  Los artículos del abad Gaduel que contienen las críticas a la obra de Donoso 
se publicaron durante el mes de enero de 1853 en el periódico francés L’Ami de 
la Religion; Artículos publicados, pp. 301-333. Sobre los ataques organizados 
por el abad Gaduel a Donoso véase también Schramm, Donoso Cortés, pp. 
263-266.
66  Para una síntesis sobre la controversia entre L’Univers y una parte del 
episcopado francés, véase Martina, Pio IX. Para un estudio más reciente y 
actualizado, véase Hérrison, “Louis Veuillot”, pp. 333-354.



672	 Maddalena Burelli

una división que se estaba profundizando en el seno de los ca-
tólicos franceses, abierta a raíz de la Ley Falloux (1850) sobre la 
libertad de enseñanza67 y acentuada en los años sucesivos. Tal di-
visión seguía dos principales líneas de fractura: una de naturaleza 
sociopolítica, que tenía que ver con las relaciones entre Iglesia 
y sociedad moderna, y la otra con los equilibrios intraeclesiásti-
cos y, por tanto, con las divergencias entre los ultramontanos y 
los defensores de las costumbres propias de la Iglesia en Fran-
cia y de su autonomía, respecto a una más estrecha unión con 
Roma.68 Las posiciones intransigentes que se estaban delinean-
do, así como aquellas ultramontanas, encontraron un portavoz 
tenaz en L’Univers de Veuillot, posturas que, como se verá, eran 
compartidas por Gutiérrez de Estrada.69

L’Univers defendió a Donoso y respondió a las críticas de 
Gaduel con una serie de artículos en los cuales se defendía a la 
prensa seglar y la disputa asumía las connotaciones de una di-
vergencia de opinión entre ultramontanos y quienes no lo eran: 

67  La Ley Falloux estaba a favor de la Iglesia, permitiéndole restaurar parte 
de su influencia en el sector educativo. Sin embargo, dividió a la opinión 
católica: fue bien recibida por aquellos que, como el obispo Dupanloup, la 
vieron como un paso adelante respecto al statu quo. En cambio, se opusieron 
aquellos que, como Veuillot y L’Univers, la consideraron un compromiso 
vergonzoso, queriendo para la Iglesia libertad completa en la enseñanza. Sobre 
los diferentes puntos de vista católicos en relación con la Ley Falloux, May, 
“The falloux Law”.
68  Sobre la división en el seno de los católicos franceses véase Sandoni, “‘Un 
89 pour l’Église’?”. Para profundizar sobre la división entre la corriente ul-
tramontana y la galicana, Gough, Paris and Rome. Sobre la división entre 
católicos intransigentes y liberales en Francia, Milbach, “Cattolicesimo 
intransigente”.
69  Es necesario aclarar que el ultramontanismo y la devoción por Roma no 
se traducía necesariamente en posiciones intransigentes, como en el caso de 
Veuillot y su círculo; entre las filas ultramontanas había también posiciones 
liberales. Las dos líneas de fractura, por tanto, no son necesariamente superpo-
nibles. En general, el ultramontanismo no debe entenderse como un fenómeno 
uniforme; sobre este punto véase Arx, Varieties of Ultramontanism.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 673

“¿no sería más franco y más breve decir que erramos, porque 
somos ultramontanos?”, se escribía en uno de los artículos de 
respuesta a Gaduel o, en otro: “si el Sr. Gaduel tiene miedo del 
ultramontanismo, nosotros lo tenemos del galicanismo”.70 En 
la disputa intervino también el arzobispo de París, con una 
ordenanza del 17 de febrero de 1853, en la que Sibour defen-
dió a Gaduel, reivindicó la sumisión del periódico de Veuillot 
a su autoridad, según lo publicado en su diócesis, y concluyó 
prohibiendo a su clero la lectura y colaboración a L’Univers, 
además de prohibir a éste y a los demás periódicos católicos 
utilizar en modo injurioso los términos de “ultramontanos” y 
“galicanos”.71

Frente a la ordenanza del 17 de febrero, Veuillot se fue a 
Roma, esquivando así la autoridad de su arzobispo y dirigién-
dose directamente al papa. Lo mismo hizo Donoso que, frente 
a las críticas dirigidas a su escrito, decidió dirigirse al pontífice a 
quien consideraba “única autoridad en la tierra cuyas sentencias 
son oráculos, y cuyos oráculos son infalibles”.72 Donoso remitía 
al juicio de la Santa Sede su escrito, sometiéndose así a la autori-
dad del pontífice y “prometiendo como prometo corregir lo que 
vuestra Santidad estime que debe ser corregido, retractar lo 
qua vuestra Santidad estime que debe ser retractado, y explicar 
lo que vuestra Santidad estime que necesite de explicaciones”. 
El pontífice intervino en el conflicto con la encíclica Inter 
multiplices del 21 de marzo de 1853, con la cual se posicionó 
en favor de Louis Veuillot y de L’Univers, mostrando así su 
simpatía por este periódico y por las posiciones defendidas por 

70  Los artículos de respuesta de L’Univers están contenidos en Artículos pu-
blicados, en específico véanse las pp. 339 y 364.
71  “Ordonnance de Mgr l’archevêque de Paris portant condamnation du jour-
nal l’Univers”, en Journal de Débats (20 feb. 1852), pp. 2-3.
72  Carta de J. Donoso Cortés a Pío IX, París, 24 de febrero de 1853, en Obras 
de Don Juan Donoso Cortés, pp. 385-390.



674	 Maddalena Burelli

éste y confiriéndole el prestigio de la protección pontificia.73 El 
mismo favor fue reservado a la obra de Donoso. El 16 de abril 
de 1853 La Civiltà Cattolica, la revista de los jesuitas que mejor 
representaba las posiciones del papado de Pío IX, publicó la 
censura favorable a la obra de Donoso y se mostró crítica hacia 
las acusaciones movidas por Gaduel.74 La revista romana no 
negaba que en el Ensayo hubiese imprecisiones, pero las con-
sideraba secundarias y de importancia menor, valorando como 
más importante el propósito admirable del escrito de Donoso: 
combatir y desmentir las escuelas liberal y socialista. La Civiltà 
Cattolica apreciaba particularmente la decisión de Donoso de 
haber sometido su obra al juicio de la Santa Sede y de haberse 
declarado listo a obedecer cual fuera su resolución: “Solo las 
almas buenas comprenderán la nobleza y el valor de un acto tan 
generoso”.75

En la segunda mitad de los años cincuenta, se acentuaron 
las tensiones políticas internas en el catolicismo francés y, en 
particular, se exacerbó la pugna entre L’Univers y Le Corres-
pondant, revista de orientación católica-liberal, en la que entre 
sus filas encontramos a Charles de Montalembert.76 Entre fina-
les de 1855 y, sobre todo, en el curso de 1856, el periódico de 
Louis Veuillot y el órgano de los católicos liberales publicaron 
una serie de artículos que ampliaron la brecha entre católicos 
intransigentes y liberales. En general, el grupo de Le Corres-
pondant se proponía como una alternativa al catolicismo in-
transigente de Veuillot y de su periódico y a la línea política de 

73  Para el texto de la encíclica véase Pii IX Pontificis Maximi Acta, pp. 439-448. 
Sobre el contexto y las consecuencias de Inter multiplices, Gough, Paris and 
Rome, en particular pp. 199-218.
74  “Artículo crítico publicado por la revista romana, titulada La Civiltà Catto-
lica, en su número correspondiente al 16 de abril de 1853”, en Obras de Don 
Juan Donoso Cortés, pp. 393-406.
75  La Civiltà Cattolica, Año Cuarto, Segunda Serie, vol. i (1853), p. 455.
76  Sobre el carácter heterogéneo de los católicos liberales véase Milbach, 
“Cattolicesimo intransigente”, pp. 512-513.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 675

la que se hacía portavoz, contrastándose ambos en el apoyo al 
Segundo Imperio de Napoleón III, considerado por los católi-
cos liberales como un régimen autoritario y liberticida. Veuillot 
y su periódico, en cambio, habían apoyado con entusiasmo el 
golpe de Estado del 2 de diciembre de 1851 de Luis Napoleón 
y en esos años se posicionaron entre los principales partidarios 
del régimen. La ruptura llegó sólo posteriormente, entre 1859-
1860, con el apoyo del emperador a la causa nacional italiana, 
ruptura concretada con la supresión de L’Univers en 1860, que 
duró hasta 1867.

Como señala Luca Sandoni, dos artículos fueron centrales, 
publicados en Le Correspondant respectivamente por Albert de 
Broglie en enero de 1856 y por Alfred de Falloux entre abril y 
mayo del mismo año.77 El artículo de Albert de Broglie insistía 
en la compatibilidad entre catolicismo y sociedad moderna, 
identificando en el alcance revolucionario de los principios de 
1789, entre los cuales se incluía la libertad religiosa, de culto 
y de conciencia, la demarcación entre dos comportamientos 
católicos contrapuestos. De corte más político era el extenso 
artículo de Falloux, en el que atribuía a Veuillot y sus compañe-
ros la responsabilidad de la fractura abierta en el seno del cato-
licismo francés, por haberse opuesto primero a la Loi Falloux, 
luego por su adhesión al golpe de Estado del 2 de diciembre 
y, finalmente, por considerar sus ideas absolutistas en materia 
política y religiosa. A aquellas que Veuillot, como escribió el 
1o de agosto de 1856, consideraba “allégations trop inexactes de 
M. de Falloux”,78 el editor en jefe de L’Univers responderá con 
una serie di artículos más tarde recogidos en Le parti catholique: 
réponse a M. le Comte de Falloux y en Mélanges religieux, his-
toriques, politiques et littéraires.79 A este particular contexto se 

77  Sandoni, Addomesticare.
78  L’Univers (2 ago. 1856), p. 1.
79  Veuillot, Le parti catholique; Veuillot, Mélanges.



676	 Maddalena Burelli

refieren las cartas que Gutiérrez de Estrada envió a Veuillot y de 
las que se hablará en el próximo apartado.

la correspondencia de gutiérrez de estrada con 
donoso cortés y veuillot y la influencia de sus ideas

Desde Roma, Gutiérrez de Estrada escribió a Donoso Cortés el 
23 de abril de 1853. La carta, redactada poco antes de la muerte 
de Donoso (acaecida el 5 de mayo), es la única que por el mo-
mento hemos logrado encontrar, pero que da prueba de una 
relación más que ocasional entre ambos.80 Gutiérrez de Estrada 
lo llama “amigo” y es evidente que los dos se comunicaban por 
correspondencia y se veían; Donoso conocía también a la esposa 
de Gutiérrez de Estrada, Genoveva Daideri.81 La ocasión de la 
carta de Gutiérrez de Estrada fue la resolución de la Santa Sede 
en favor del español en la contienda iniciada en enero de 1853 
por el abad Gaduel contra el Ensayo sobre el catolicismo, el libe-
ralismo y el socialismo.

Como se subrayó en el apartado anterior, las críticas dirigidas 
a la obra de Donoso se insertaban en una controversia más ge-
neral que involucraba a los católicos de Francia. Las referencias 
a este particular contexto no faltan en la carta de Gutiérrez de 
Estrada, que se posicionaba de parte de Donoso, reconociendo 
el “mérito eminente del libro de U[ste]d”, y de L’Univers. En su 
carta, el exiliado mexicano reconocía en el papado la “autoridad 
Superior” y subrayaba el papel de garante por encima de las con-
tiendas entre los partidos que habían, de hecho, provocado las 

80  ARCM, DC, 499317/0075, Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a J. Donoso 
Cortés, Roma, 23 de abril de 1853.
81  ARCM, DC, 499317/0075, “Genoveva que se une a mí para felicitar a Ud. 
por su nuevo triunfo, le saluda afectuosamente”. Genoveva Daideri era la 
segunda esposa de Gutiérrez de Estrada; previamente el campechano había 
estado casado con Loreto Gómez de la Cortina.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 677

críticas a la obra de Donoso.82 Las observaciones de Gutiérrez 
de Estrada son reveladoras porque atribuyen a la Santa Sede un 
papel de árbitro de paz y estabilidad, de garante que evita la ins-
trumentalización política de la religión, como estaba por ocurrir 
debido a la ordenanza del arzobispo de París contra L’Univers:

Hay por fortuna otra autoridad Superior, que para dictar sus fallas 
se coloca en una esfera infinitamente más elevada que en la que se 
arrastran las pasiones humanas y que habiendo hablado tan solo el 
lenguaje del consejo, ha dado lugar a que admiremos la imitación 
de la virtud de Fenelon, y de anatematizar el pretendido celo re-
ligioso de los panegiristas de la 1a Pastoral de ese Metropolitano, 
a quien de seguro no imitarán en su honrosa sumisión a la doctrina 
de Roma. Triste condición en verdad la de esos Modestos Maestros, 
quienes ora defiendan ora impugnen, pueden estar seguros de su 
condenación, por la naturaleza del apoyo que busquen, aun cuan-
do en apariencia favorezcan un principio moral, que en sus manos 
degenera y se corrompe.83

Gutiérrez de Estrada menciona en particular a algunos pe-
riódicos, entre ellos los diarios liberales Le Siècle y el Journal 
des Débats, que habían instrumentalizado, con fines políticos, 
las críticas del episcopado francés para desacreditar a Veuillot, 
a L’Univers y a las ideas de las que era portavoz. Lo mismo para 
la obra de Donoso. De hecho, El Heraldo de Madrid, otro pe-
riódico mencionado por Gutiérrez de Estrada, había referido 

82  Gutiérrez de Estrada considera que la contienda iniciada por el abad 
Gaudel había sido generada por “las pasiones políticas y los intereses de par-
tido, más bien que por el deseo de defender la verdad católica”, ARCM, DC, 
499317/0075, Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a J. Donoso Cortés, Roma, 
23 de abril de 1853.
83  ARCM, DC, 499317/0075, Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a J. Donoso 
Cortés, Roma, 23 de abril de 1853.



678	 Maddalena Burelli

e informado sobre las críticas hacia Donoso en Francia con la 
clara intención de desacreditar la visión política de este autor:

Para la cuestión política hubiéramos desdeñado toda autoridad, 
teniendo de nuestra parte la autoridad del sentido común, que 
nos dice que es un absurdo y una pretensión loca o insensata 
querernos hacer retroceder a la edad media; pero en la cuestión 
religiosa, no siendo nosotros personas competentes para dirimirla, 
y para convencer de sus errores a la Esperanza y al Católico como 
al Univers, nos aprovechamos de una autoridad irrecusable a los 
ojos de todos, y que robustecida como lo está hoy por la de un res-
petable prelado, imponga silencio a los que nos querían convencer 
de que la obra del señor marqués de Valdegamas era la verdadera 
expresión del catolicismo, y que solo sus ideas podían profesar los 
que de católicos se preciarán.84

En la carta enviada de parte de Gutiérrez de Estrada a Do-
noso se atestigua también el encuentro entre el campechano y 
Veuillot. Hacia el final de su carta, Gutiérrez de Estrada cuenta 
a su interloctor español que, presentándose como amigo suyo, 
había tenido la oportunidad de conocer a Veuillot, que se en-
contraba en abril de aquel año en Roma por los hechos relacio-
nados con la ordenanza del arzobispo Sibour y la publicación 
de la obra de Donoso. En su carta a Donoso, Gutiérrez expresó 
aprecio y estima hacia el periodista francés. Probablemente ya 
a partir de 1853 Gutiérrez de Estrada y Veuillot iniciaron una 
correspondencia que se mantuvo en los años sucesivos hasta, al 
menos, 1863 (año de las últimas cartas de Gutiérrez de Estrada 
a Veuillot que hemos encontrado).85 Las cartas de Gutiérrez 
de Estrada a Veuillot son prueba de la estima y el respeto por 

84  El Heraldo (3 mar. 1853), pp. 2-3.
85  BNF, NAF 24634, ff. 532-533.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 679

el periodista francés y, sobre todo, de su compartir de ideas,86 
que no estaban limitadas a sólo algunas mentes, sino que es-
taban conformándose como la expresión de una sensibilidad 
contrarrevolucionaria, que unía a ambientes y personalidades 
de nacionalidades diversas, entre las que se movía Gutiérrez de 
Estrada. Entre los suscriptores que contribuyeron a la publi-
cación de la edición española de 1864 de la obra de Veuillot La 
vida de nuestro Señor Jesucristo también estaba Joaquín Gómez 
de la Cortina, Marqués de Morante, anteriormente rector de la 
Universidad de Madrid (1841-1842 y nuevamente entre 1851-
1854) y, sobre todo, hermano de la primera esposa de Gutiérrez 
de Estrada, Loreto Gómez de la Cortina.87

En el peculiar contexto de la segunda mitad de los años 
cincuenta, en la que se acentuaron las tensiones internas al ca-
tolicismo francés, a las que hacen referencia dos cartas escritas 
por Gutiérrez de Estrada a Veuillot, fechadas respectivamente 
el 9 de junio y el 5 de agosto de 1856, Gutiérrez de Estrada se 
inmiscuía en la disputa entre L’Univers y Le Correspondant 
posicionándose, sin reservas, en defensa de Veuillot y de su 
periódico: “Desde hace algún tiempo sentía la necesidad de 
manifestarle, aunque solo fuera ligeramente, toda la simpatía 
que me merece desde tiempo atrás, y sobre todo con motivo 
de la lucha a la que se vio arrastrado por una fracción de los 
católicos franceses que quisieran utilizar la fuerza moral de la 
Iglesia para asegurar mejor el triunfo de sus ideas y sus inte-
reses políticos”.88 Gutiérrez habla de “nuestra causa común”, 

86  “[…] aprecio muchísimo el renombre y el éxito de L’Univers […] que la 
existencia de L’Univers sea cada día más necesaria”. Carta de J. M. Gutiérrez 
de Estrada a L. Veuillot, Roma, 12 de febrero de 1857, BNF, NAF 24633, ff. 
431r. y 432r.
87  Veuillot, La vida, p. 481. Sobre Joaquín Gómez de la Cortina (1805-
1868), Martínez Neira y Araque Hontangas, El Marqués de Morante.
88  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, 9 de julio de 1856, BNF, 
NAF 24226, f. 525r.



680	 Maddalena Burelli

a la cual espera contribuir informando a Veuillot de aquello 
que se decía en Roma sobre él y sobre los apoyos con los que 
contaba: “Porque lo conozco, sé que, para usted, la aprobación 
y las simpatías de Roma son una prioridad”. De estas dos cartas 
emergen nuevamente los contactos directos entre Gutiérrez de 
Estrada y algunos importantes exponentes de la curia romana, 
además de mostrar estar bien inserto en el panorama cultural de 
la época, tanto como para conocer las disputas entre los católicos 
franceses y posicionarse.

A diferencia de Le Correspondant, criticado repetidamente 
por Gutiérrez de Estrada, la “causa” de Veuillot era, para el 
campechano, la “buena causa”, es decir, “la de todo aquel que 
es católico antes que nada. No conozco otra manera auténtica 
de serlo”.89 La causa de quien ondea la bandera católica sobre 
el resto: “Se ve que usted subordina todo al interés católico, 
mientras que otros, si bien se consideran católicos, no hacen 
lo mismo”. Contrariamente a aquellos que hablan de la religión 
utilizándola como instrumentum regni, el campechano incita 
a Veuillot a continuar en su camino (“¡adelante!, ¡adelante!, 
¡adelante!”, le escribe), asegurándole los apoyos que tenía en 
Roma. De hecho, Gutiérrez se preguntaba cómo pudiera haber 
sido de otra manera: “La dedicación que usted tiene para con 
ella [Roma] es exclusiva, sin condiciones ni reservas: pura de 
cualquier aleación mundana”.90

Gutiérrez de Estrada hace también referencia explícita a 
Albert de Broglie y Alfred de Falloux: “M. De Falloux y De 
Broglie son toda miel con ‘Le Siècle’ y ‘la Presse’, y toda hiel 
con l’Univers, y todo porque usted, para quien la política no 
es (como debe ser) más que un medio, no es de su partido po-
lítico, y el partido político es de importancia capital para esos 

89  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, Frascati, 5 de agosto de 
1856, BNF, NAF 24226.
90  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, Frascati, 5 de agosto de 
1856, BNF, NAF 24226, f. 530v.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 681

señores”.91 Sobre este punto, en su carta del 5 de agosto, en 
respuesta a la de Veuillot del 29 de julio, justifica y comparte el 
apoyo del periodista francés al gobierno autoritario de Napo-
león III, a razón de la protección que éste garantizaba a la Iglesia: 
“¿Quién sabría no aprobarlo a usted cuando se niega a luchar 
contra un gobierno que, más que ningún otro, desde hace tanto 
tiempo, le concedió su protección a la Iglesia? ¿Quién, a su vez, 
no puede aprobar que se le dé al Cesar…?”.92 Lo importante 
era defender y reivindicar para la Iglesia un régimen de privile-
gio dentro de un Estado oficialmente católico.

Como prueba adicional de que compartían ideas Veuillot y 
Gutiérrez de Estrada, este último, en una carta del 12 de febre-
ro de 1857, hacía referencia a un artículo de Veuillot escrito el 
5 de febrero y publicado el día siguiente en L’Univers, del que 
compartía “la exactitud con la que usted deploró algunas conni-
vencias incansables”.93 El artículo del periodista francés dejaba 
entrever claras posiciones antirrevolucionarias y antidemocráti-
cas.94 El contexto al que tal artículo hace referencia es el asesinato 
del arzobispo de París, Sibour, apuñalado el 3 de enero de 1857 
por un cura entredicho, Jean Verger. Veuillot iniciaba criticando 
al periódico Le Siècle, que definía como “órgano de la Revolu-
ción cada día más envalentonado, se da rienda suelta cada vez 
más contra la Iglesia católica”.95 Las razones que explican este 
artículo son las conclusiones a las que llegó Le Siècle sobre el 
homicidio de Sibour culpando, por un lado, la mala educación 
del clero secundario “por falta de luces suficientes” y, por el otro, 

91  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, Roma, 9 de junio de 1856, 
BNF, NAF 24226, f. 526v.
92  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, Frascati, 5 de agosto de 
1856, BNF, NAF 24226.
93  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, 12 de febrero de 1857, en 
BNF, NAF 24633, f. 432r.
94  L’Univers (6 feb. 1857), p. 1.
95  L’Univers (6 feb. 1857), p. 1.



682	 Maddalena Burelli

sobre todo, por las tendencias ultramontanas que provocaban 
perturbaciones y divisiones en el seno de la Iglesia. Veuillot no 
estaba de acuerdo, para él es en la Revolución, en el espíritu revo-
lucionario, donde se tiene que buscar la causa de tal homicidio:

Cualesquiera que sean las ideas y las doctrinas que condujeron a la 
mano del culpable (si es que había ideas y doctrinas en esa mente 
corrompida hasta el delirio), ninguna incertidumbre es posible 
sobre las ideas y las doctrinas de a quienes beneficia el crimen. Sa-
cerdote indigno, expulsado de entre sus hermanos, el asesino golpeó 
aún más alto que su víctima venerable y sagrada: es contra el clero 
católico que dirigió su puñal. Esbirro o no de la Revolución, sirvió a 
la Revolución. La Revolución garantiza que no haya errado su golpe.

O, de nuevo:

Si buscamos pues en la Revolución no la causa inmediata de deter-
minado crimen, sino la causa general de cierta clase de crímenes, 
antaño extraordinarios, ahora frecuentes, no nos equivocamos. La 
Revolución desarrolló enormemente el orgullo individual, debilitó 
enormemente el horror de las grandes fechorías: el asesino de Mon-
señor Sibour tenía en mayor grado estos dos caracteres.

La Revolución es, para Veuillot, portadora de crímenes:

¿Acaso, –dice–, no se veía, antes de la Revolución, a grandes cul-
pables atentar contra la vida de los representantes del principio de 
autoridad? ¿Acaso no había personajes como Ravaillac, Clément y 
Châtel? Sin duda; pero estos hombres son precisamente hombres 
de la revolución; aparecieron en un momento de la revolución. 
Terminada la revolución, el puñal abandonó la escena.

El espíritu revolucionario fomenta el odio contra el clero 
católico y es en este sentido en el que debe leerse el asesinato 



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 683

del arzobispo de París. A ello se vincula el tema de la libertad, 
que Veuillot afronta en el inicio de su artículo: la libertad que 
se expresa contra la religión es peligrosa, “es la libertad revolu-
cionaria por excelencia” y, por tanto, pareciera, debe impedirse: 
“En el siglo pasado, más limitada que hoy, cuando su acción es 
universal, bastó para derrocar el orden social”. No la considera 
libertad verdadera porque se impone sobre las demás e impone 
su propio punto de vista, incrementando las hostilidades hacia 
la Iglesia y su clero y generando desórdenes políticos y socia-
les. Por ello la necesidad expresada por Veuillot de replicar a 
periódicos como Le Siècle y similares que contribuían, escribe, 
a aquel clima de injusticia contra la Iglesia, de denunciar tales 
posiciones y convencer de lo contrario: “En presencia de ese 
desbordamiento de iniquidad contra la Iglesia, secundado por 
incansables connivencias, la prensa católica debe poner su es-
fuerzo en no provocar explosiones de injurias más furiosas y 
traiciones más tristes”.

Otro punto tocado por Veuillot, relacionado con la brutali-
dad revolucionaria, es la soberanía popular, en nombre de la cual 
se deslegitima la autoridad y se ataca y rebela en contra de quien 
la ejerce legítimamente:

Por el asesinato jurídico de Luis XVI, la Revolución inauguró el 
siglo más regicida de la historia cristiana. Nunca se había visto nada 
parecido. Este crimen, antaño tan poco común, sigue la misma 
tendencia que los demás crímenes. Con el dogma de la sobera-
nía del pueblo, se universalizó como la soberanía misma; golpea 
a los hombres, que tiene una más que justa parte individual de 
autoridad. Hasta 1789, se conocen los nombres de todos los regici-
das. ¿Qué memoria lo suficientemente rica podría nombrar a aque-
llos que aparecieron solamente desde Louvel, desde hace menos de 
cuarenta años, y que golpearon a reyes, reinas, príncipes, ministros, 
líderes de partido o de opinión? Hay tantos que sus nombres son 
desconocidos, o más bien todos tienen un solo nombre, y todo el 



684	 Maddalena Burelli

mundo lo pronuncia: ¡la Revolución! En fin, hay actualmente en 
Europa esta cosa nueva, un príncipe del asesinato, que dicta sen-
tencias de muerte, que da pasaportes, dinero y puñales selectos para 
asesinar a los reyes; y este hombre se llama también la Revolución.

Emergen el profundo desencanto y la desconfianza de Veuil
lot en la soberanía popular, que el periodista francés veía como 
herramienta de la revolución, en nombre de la cual se justifi-
caban los crímenes y los ataques a la autoridad constituida. El 
sufragio universal y la democracia no traían para Veuillot la 
prosperidad, sino desórdenes, crímenes, un sistema tiránico 
justificado con la Revolución.

Así, tanto Veuillot como Gutiérrez de Estrada concebían el 
periodismo como una herramienta para contrastar con buenos 
escritos los errores96. De aquí la necesidad de escritos, así como 
de periódicos como L’Univers, cuya existencia Gutiérrez de 
Estrada consideraba “cada día más necesaria”.97

contexto mexicano y evidencias  
en la correspondencia con lucas alamán y antonio 

lópez de santa-anna de la influencia europea  
en el pensamiento de gutiérrez de estrada

Mientras Gutiérrez de Estrada se hallaba en Europa, en México 
el delegado apostólico de Pío IX, monseñor Luigi Clementi 
(1851-1861), encontraba en estado de parálisis su misión, no 
siendo reconocido como representante pontificio y no pudiendo 
entonces ejercer sus facultades. El gobierno mexicano tardó en 
reconocerlo casi un año y medio, concediéndole el exequatur, es 

96  Ésta era también la posición del magisterio de Pío IX, de aquí el pleno con-
senso y apoyo a la Civilità Cattolica, la revista de los jesuitas; véase Menozzi, 
“La Chiesa e la modernità”.
97  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, 12 de febrero de 1857, en 
BNF, NAF 24633, ff. 431r.-432v.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 685

decir, la autorización del gobierno después de previo examen,98 
solamente de una parte de sus facultades. Fue hasta marzo de 
1853, durante el gobierno transitorio del general Manuel María 
Lombardini, que llevó a la instauración del último gobierno de 
Santa Anna. Además, el representante pontificio no fue recono-
cido tampoco por el arzobispo Lázaro de la Garza y Ballesteros, 
que le impidió ejercer sus facultades hasta que el gobierno le 
hubiese concedido el pase, y sólo después de haberle presenta-
do también a él las facultades apostólicas.99 De ese modo, De la 
Garza sometía, por tanto, a su autoridad y a la del gobierno, 
la aceptación y el reconocimiento del delegado pontificio y de 
sus facultades.

No se trataba de un antagonismo o de una oposición del 
arzobispo mexicano al delegado apostólico, sino de un modus 
operandi que caracterizaba a la organización de la Iglesia mexi-
cana, que preveía un vínculo entre ésta y el gobierno, con las 
dinámicas que de esto derivaban, y una falta de preparación 
general al acercamiento directo con la autoridad pontificia: era la 
primera vez que un representante pontificio llegaba a México.100 
De todos modos, el comportamiento del arzobispo hacia el re-
presentante pontificio se interpretó como una desobediencia a 
las disposiciones pontificias, lo que, de hecho, fue determinante 
en la decisión de la curia romana de no conceder el cardenalato 

98  El pase o exequatur era regulado por el art. 110 párrafo 21 de la Cons-
titución, según la cual entre las atribuciones del presidente estaba también 
“Conceder el pase o retener los decretos conciliares, bulas pontificias, breves 
y rescriptos, con consentimiento del congreso general, si contienen disposi-
ciones generales […]”, Constitución federal de los Estados Unidos Mexicanos, 
en Tena Ramírez, Leyes fundamentales de México, p. 184.
99  Sobre el episodio véanse las justificaciones que el mismo arzobispo dio; 
Garza y Ballesteros, Opúsculo.
100  También, previo a la Independencia, en los tiempos de la Corona española, 
no había habido un representante pontificio; el referente más cercano era el 
nuncio en Madrid. Véase Borges, “La nunciatura indiana”.



686	 Maddalena Burelli

a De la Garza.101 Asimismo, este comportamiento fue instru-
mental para justificar la no concesión del exequatur. La presunta 
oposición del arzobispo a la delegación se instrumentalizó por 
parte de algunos diputados mexicanos de tal manera que daban 
más crédito a su decisión de negar el pase.102 De aquello precisa-
mente se quejaba Gutiérrez de Estrada, que en una carta a Lucas 
Alamán, en un tono muy crítico hacia el arzobispo, escribió: 
“no solo no ha reformado ese Metropolitano sus procedimien-
tos con la Santa Sede y con su Delegado, sino que al mismo Sr. 
Garza se debe una buena parte de los motivos que entorpecen 
la terminación favorable del planteamiento de la Delegación 
Apostólica”.103

No se pueden dejar de lado algunas coincidencias entre lo que 
estaba pasando en México y aquello que ocurría en Europa con 
Donoso y L’Univers, paralelismos que seguramente Gutiérrez 
de Estrada no dejó de hacer. Las cartas que Gutiérrez de Estrada 
dirigió a Alamán y Santa Anna en 1853 son una prueba de un 
cambio ocurrido en las ideas de Gutiérrez de Estrada, que se 
aleja de aquellas de sus compatriotas, mientras se nota una fuerte 
comunión con las ideas contrarrevolucionarias europeas.104

101  Carta de M. Larráinzar al ministro de Relaciones Exteriores, 16 de enero 
de 1854, en Ramírez Cabañas, Las relaciones, pp. 216-217.
102  “Los diputados de mal sentido, por autorizarse más y librarse de la nota de 
impíos, decían generalmente que se apoyaban en el parecer del Sr. Arzobispo”, 
ARSI, Mex. I-IV, 54, Carta de B. Arrillaga a I. M. Lerdo, 30 de diciembre 
de 1854.
103  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Alamán, Roma, 20 de enero 
de 1853, BLAC, Alamán Papers, 344.
104  Debe señalarse que las cartas de y para Lucas Alamán y Santa Anna con-
sultadas en AA.EE.SS. no son las originales, puesto que se trata de transcrip-
ciones realizadas por el mismo Gutiérrez de Estrada con el fin de informar a la 
Santa Sede sobre las mismas. No es un caso aislado, Gutiérrez frecuentemente 
transmitía a la curia romana muchas de las noticias que recibía de México. 
Considerando el fuerte vínculo que Gutiérrez de Estrada sentía con el papado 
y el haber cultivado también relaciones personales con importantes exponentes 
curiales, no hay motivo para no creer en la fidelidad de sus copias.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 687

En las cartas de Gutiérrez de Estrada de este periodo emerge, 
de hecho, una divergencia de ideas con Lucas Alamán respecto al 
tema de la autoridad y del papel central de la Iglesia que, desde 
el punto de vista de Gutiérrez de Estrada, coincidía cada vez 
más con el papado. En las cartas que el exiliado mexicano envió 
a Lucas Alamán en los primeros meses de 1853, Gutiérrez de Es-
trada criticó duramente el comportamiento del arzobispo mexi-
cano que Alamán defendía. El campechano refirió a Alamán la 
intención de difundir una memoria que había escrito sobre las 
problemáticas encontradas por la delegación apostólica y, en 
particular, sobre el comportamiento del arzobispo. Lamentable-
mente, dicho documento es irrastreable, pero de las cartas inter-
cambiadas entre Gutiérrez de Estrada y el político mexicano se 
delinea un perfil profundamente crítico hacia el arzobispo, tanto 
como para llevar a Alamán a disuadir a Gutiérrez de Estrada de 
difundirla.105 Gutiérrez de Estrada no aceptaba en el prelado 
mexicano “el completo olvido de los respetos que un Obispo 
debe al Jefe Supremo de la Iglesia”, llamándolo, en cambio, a la 
“sumisión y obediencia a las prescripciones de S. Santidad”.106

Las críticas por parte de Gutiérrez de Estrada no se limitaron 
al arzobispo, sino que implicaron también al gobierno y a la 
decisión de no conceder el exequatur a todas las facultades de 
Clementi: “yo habría celebrado ver una sumisión completa y ab-
soluta”, escribía Gutiérrez de Estrada en la última carta enviada 
desde Roma a Lucas Alamán el 18 de mayo de 1853 (carta que 
el destinatario, quien murió el 2 de junio, casi seguramente no 
llegó a leer). Algunas facultades de Clementi preveían una im-
portante injerencia de la autoridad pontificia, ejercida por medio 

105  “ […] creo que sería oportuno no dar publicidad a la memoria que U[sted]. 
ha escrito sobre estos acontecimientos”, AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 
622, Carta de L. Alamán a J. M. Gutiérrez de Estrada, México, 1o de abril de 
1853, f. 45r.
106  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Alamán, Roma, 20 de enero 
de 1853, BLAC, Alamán Papers, 344.



688	 Maddalena Burelli

de su delegado, en las cuestiones eclesiásticas mexicanas, como 
la facultad para enajenar bienes eclesiásticos o la facultad de 
intervenir en las causas pertenecientes al foro eclesiástico, pero 
no sólo eso.107 Estas facultades habrían introducido importantes 
variaciones a las prácticas en uso en México y a las costumbres y 
dinámicas que regulaban las relaciones Estado-Iglesia en Méxi-
co. Por ello, Alamán justificaba las restricciones del exequatur 
a las facultades menores en cuanto a que las otras “en efecto no 
serían convenientes”.108

En la carta del 18 de mayo se inserta una interesante reflexión 
sobre la autoridad que recuerda al pensamiento de Donoso y de 
Veuillot. Como éstos, Gutiérrez de Estrada concebía una jerar-
quización de la autoridad en la que en la cima estaba la Iglesia y 
el respeto por ella se ponía en relación con la estabilidad política 
y social del país. Las mismas consideraciones las encontramos 
repetidas también en la larga carta enviada a Santa Anna el 20 de 
noviembre de 1853: “el único principio en que una [la sociedad] 
y otro [el gobierno] descansan, es el de la autoridad, cuya fuen-
te es la autoridad de la Iglesia”.109 Tal carta es particularmente 
importante porque nos muestra la visión política de Gutiérrez 
de Estrada, quien expone su punto de vista y sus ideas a Santa 
Anna sobre varías cuestiones y a la vez nos demuestra cómo 
era considerado el campechano por el general mexicano. Debe 
recordarse que, menos de un año después, el 1o de julio de 1854, 
Santa Anna escribió a Gutiérrez de Estrada para conferirle ple-
nos poderes para entrar en arreglos con las Cortes de Londres, 

107  Para la lista completa de las facultades de Clementi no aprobadas por el 
gobierno véase Decreto del governo del 30 marzo 1853, en Dublán y Lozano, 
Legislación mexicana.
108  Carta de L. Alamán a J. M. Gutiérrez de Estrada, México, 23 de diciembre 
de 1852, en AA.EE.SS., México, Pos. 165, Fasc. 622, f. 57v.
109  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre 
de 1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, ff. 57r.-70r. La cita de la 
frase se halla en ff. 61r.-v.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 689

París, Madrid y Viena para establecer una monarquía en Mé-
xico. El motivo de la larga carta de noviembre de 1853 a Santa 
Anna fueron las palabras de invitación a escribir con frecuencia 
que el presidente mexicano dirigió al campechano, por las que 
Gutiérrez de Estrada, como él mismo lo refiere, se animó para 
exponer sus propias ideas: “[…] su deferencia suma por mí, en 
convidarme, como lo hace, a que continúe usando de la liber-
tad que ya me tomé de someter a la consideración de U[sted]. 
las ideas que me sugiera mi deseo ardiente, inextinguible, de la 
felicidad de nuestra patria”.110

Gutiérrez de Estrada y Santa Anna estaban en comunicación 
regular111 y Santa Anna sabía de la cercanía de su compatriota 
con la curia romana. Probablemente por tal motivo, en su car-
ta de finales de agosto a Gutiérrez de Estrada, intenta justificar 
y dar cuenta de la decisión de no conceder el exequatur a las 
facultades mayores del delegado apostólico.112 Debe también 
considerarse que el gobierno de Santa Anna, en vista del inicio 

110  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre 
de 1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, f. 57r.
111  En el Archivo de AA.EE.SS. hemos encontrado dos cartas, la de Santa 
Anna a Gutiérrez de Estrada fechada el 30 de agosto de 1853 y la respuesta de 
Gutiérrez de Estrada, fechada a 20 de noviembre de 1853. A su vez, estas dos 
cartas hacen referencia a otras que se habían mandado: las cartas del 13 y 30 de 
mayo y del 2 de junio de 1853 de Gutiérrez de Estrada a Santa Anna y la carta 
de este último a Gutiérrez de Estrada fechada el 2 de agosto de 1853, Corres-
pondance entre le Général Santa-Anna President du Mexique et Mr. Gutiérrez 
de Estrada, AA.EE.SS., México, Pos. 165, Fasc. 626, ff. 55r.-70r.
112  “Por lo que respecta al disgusto, que según me dice U[sted]. reina en 
el gabinete del Sumo Pontífice, de resultas de las restricciones con que se 
concedió el Pase á las Bulas de Monseñor Clementi, mucho, muchísimo lo 
siento porque profeso a Su Santidad un grande amor y respeto profundo, 
pero no ha podido hacerse de otra manera en vista de la opinión del país, en 
consideración al tiempo en que vivimos, y á las regalías de la nación que deben 
sostenerse dignamente, como lo han hecho los Reyes más piadosos y católicos. 
Todo esto no puede U[sted]. dejar de conocerlo, y por lo mismo espero que el 
Sumo Pontífice se convencerá, como tengo motivos para creer que lo está 
el mismo Nuncio, de que esto y solo esto es lo que ha podido practicarse en 



690	 Maddalena Burelli

de las negociaciones concordatarias, tenía la intención de man-
tener buenas relaciones con la Santa Sede.113 Las justificaciones 
de Santa Anna, que apelaban a la opinión pública y a los dere-
chos de la nación, y que podían resumirse en “no todo lo que se 
quiere se puede”, no bastaron, sin embargo, para Gutiérrez de 
Estrada, quien, felicitándose con Santa Anna por el giro auto-
ritario impreso a su gobierno114 y retomando una expresión de 
Napoleón, “la palabra imposible debía borrarse del diccionario 
de la lengua”, se aprovechaba de las omnímodas facultades de 
las que estaba investido Santa Anna con el fin de que interviniese 
sobre las restricciones impuestas a las facultades del represen-
tante pontificio y hacer, de ese modo, aquello que él consideraba 
el bien del país. A diferencia de Napoleón, Gutiérrez reduce el 
alcance de la expresión: para el campechano es posible todo 
aquello que la moral no repruebe.115 Y la moral aquí se entiende 

obvio de males y trastornos de gran tamaño”, Carta de A. L. de Santa Anna a 
José María Gutiérrez de Estrada, 30 de agosto de 1853, ff. 56r.-v.
113  Las negociaciones concordatarias entre la Santa Sede y la República mexi-
cana empezaron en septiembre de 1854 y nunca se concluyeron. Después del 
éxito de la Revolución de Ayutla, las negociaciones concordatarias fueron 
definitivamente suspendidas.
114  “U[ste]d. ha despedazado la llamada tabla de derechos de los Mejicanos 
y ha hecho bien […] U[ste]d. ha enfrenado la prensa, y ha hecho bien enfre-
nándola […] U[ste]d. ha cerrado las 50 tribunas parlamentarias que eran otros 
tantos focos de confusión y anarquía […] U[ste]d. ha reasumido su persona 
toda la autoridad del mando, obrando también en esto perfectamente […] 
U[ste]d. ha hecho todo esto felizmente inspirado, y no solo sin oposición, 
sino con la aprobación más sincera y más explícita de los hombres de bien”, 
Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 30 de agosto de 
1853, f. 56v.
115  “Si Napoleón probó con su conducta que nada hay imposible cuando no 
se respetan los límites de la justicia, y se dispone de la fuerza brutal que vence 
todos los obstáculos, yo restringiré el sentido de la expresión concretando 
la idea a proyectos que la moral no repruebe, y cuya ejecución cuente con la 
fuerza que da el convencimiento del derecho con que se acomete”, Carta de 
J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre de 1853, en 
AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, f. 59r.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 691

en el sentido religioso: de nuevo, para Gutiérrez de Estrada la 
religión está en el centro de la acción humana.

En las explicaciones que Gutiérrez de Estrada dio tanto a 
Alamán como a Santa Anna, emerge el papel preeminente que 
atribuía a la Iglesia, y más bien al papado, respecto al Estado: 
de la autoridad de la Iglesia descienden las otras. Las ideas de 
Gutiérrez de Estrada se diferenciaban de manera significativa 
respecto a las de sus connacionales que, en la estela de la tra-
dición patronal, querían limitar la injerencia de la Santa Sede, 
entendiendo la Iglesia más bien como Iglesia mexicana, y por 
debajo del Estado. Gutiérrez de Estrada claramente no era rega-
lista: en él encontramos una visión de las relaciones entre Estado 
e Iglesia similar a la teoría política medieval de las dos espadas 
sostenida por Louis Veuillot en L’Illusion Libérale, según la 
cual existen dos espadas, la espiritual y la temporal, la primera 
está en las manos del papa, mientras que la segunda la delega el 
pontífice a los representantes de la sociedad que están, por tanto, 
subordinados a él y que deben obedecer sus órdenes.116

Para el exiliado mexicano, la falta de respeto y la resistencia 
mostrada por el gobierno hacia las disposiciones pontificias 
justificaban a nivel inferior el “espíritu de rebelión”. Como 
explicaba a Alamán:

El desprecio de la autoridad se ha encarnado de tal modo en los 
hábitos de la generación actual, que todo hombre, bien penetrado 
de la necesidad de curar esa llaga tan profunda, debe evitar hasta 
donde sea posible, dar el ejemplo de la resistencia a las prescrip-
ciones de los que mandan; puesto que mientras de más alto parta 
esa resistencia, más fundado motivo tienen las gentes incautas y 
sencillas y los mal intencionados, para confirmarse en su espíritu 
de rebelión, viendo en las regiones de la inteligencia o del poder, la 

116  Veuillot, L’Illusion libérale, pp. 41-42.



692	 Maddalena Burelli

misma tendencia a gobernarse por un juicio privado, en la interpre-
tación de los mandatos superiores.117

Todo pasa, por tanto, por el reconocimiento de la autoridad 
papal. Emerge también el espectro de los ingentes daños, la 
visión oscura de qué sucedería si el respeto y la influencia de 
la Iglesia y del papado disminuyesen y, por tanto, se afirmase 
un proyecto político independiente de éstos. Temas ya vistos 
en Donoso y Veuillot. Estos pasajes los encontramos repeti-
dos más veces también en la carta a Santa Anna: “[…] el ejemplo 
de sumisión que los gobernantes ofrezcan por su parte, respe-
tando y acatando la autoridad de la Iglesia, sería el medio más 
sencillo y eficaz de vindicar para sí la que merecen sus actos 
de gobierno en materia de su legítima competencia”.118 O de 
nuevo: “[…] hay en los pueblos un sentido lógico que los auto-
riza, en su errada opinión, á rehusar su obediencia voluntaria a 
aquellos gobernantes que se muestran insumisos respecto a otra 
autoridad superior, como lo es la de la Iglesia”.119 Y nuevamente: 
“[…] las regalías de la Corona, no tendían a otro fin que a des-
truir, por este medio indirecto, la idea del respeto a la autoridad 
temporal de los gobiernos, tan profundamente arraigada en el 
corazón de los pueblos en los siglos de fe y de absoluta sumisión 
a la de la Iglesia”.120

Para Gutiérrez de Estrada, “el cáncer que hoy corroe las 
entrañas de la sociedad, es el espíritu de independencia y de 
libre examen”, que representaba un peligro para la estabilidad 

117  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Alamán, Roma, 18 de mayo de 
1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 622, f. 46v.
118  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre 
de 1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, f. 61v.
119  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre 
de 1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, f. 62r.
120  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre 
de 1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, ff. 62v.-63r.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 693

política y, por tanto, para la prosperidad nacional.121 Emerge la 
imagen de la Iglesia como reguladora de los equilibrios sociales 
y del poder, como garante a la que se le reconoce una mayor 
libertad de acción sobre la sociedad. La solución para Gutiérrez 
de Estrada, así como para Donoso y Veuillot, era atribuir en lo 
político una pieza clave a la Iglesia. El respeto por ésta determi-
naría el respeto por los gobiernos. Cambia también el concepto 
de legitimidad: es el respeto por la autoridad de la Iglesia, que 
coincide cada vez más claramente con el papado, y de sus dispo-
siciones, lo que legitima el gobierno civil y garantiza estabilidad 
y subsistencia.

Las observaciones que Gutiérrez de Estrada fija en sus cartas 
tanto a Alamán como a Santa Anna evidencian la radicalización 
de su pensamiento respecto a la Iglesia y al papado, que no se 
puede comprender plenamente si no se considera la cercanía e 
influencia de determinadas personalidades europeas, tales como 
Donoso y Veuillot, así como el particular contexto europeo 
vivido por Gutiérrez de Estrada, marcado por la creciente im-
portancia e influencia de las ideas intransigentes, así como del 
desempeño del papa dentro de la Iglesia, que culminará con la 
proclamación de la infalibilidad papal en 1870.

Las ideas expresadas y las posturas mantenidas por Gutiérrez 
de Estrada en su correspondencia privada son una evidente 
referencia a las ideas de las que tanto Donoso como Veuillot 
eran portavoces. Esta evolución no se nota sólo en el tema de la 
Iglesia y del papado y su autoridad superior, sino también en 
otras temáticas, como la representación política y la libertad de 
prensa. En general, en las cartas de Gutiérrez de Estrada se en-
trevé una profunda desconfianza y recelo hacia los gobernados 
que deben ser, por decirlo así, vigilados y educados.

121  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a A. L. de Santa Anna, 20 de noviembre 
de 1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 626, f. 61v.



694	 Maddalena Burelli

En la última carta a Alamán, Gutiérrez de Estrada, frente al 
nuevo gobierno de Santa Anna, había adquirido mayor confian-
za y esperanza respecto a los meses inmediatamente precedentes 
en los cuales veía la situación mexicana “en todo semejante a la de 
una calavera”.122 En una carta posterior, desacredita a la Cámara 
de Diputados, congratulándose por su clausura, evidenciando 
así la poca confianza que le inspiraba el sistema representativo: 
“la imbécil e ignorante Cámara de Diputados fue a esconder 
en su merecida oscuridad la fanática oposición que hacía a toda 
medida de verdadero interés público”.123 La misma desconfianza 
tenía hacia la libertad de prensa. Sobre el tema, con una nota que 
llevaba en el encabezado “Muy reservado”, refería a Alamán la 
publicación de la obra de un padre de la Congregación de San 
Felipe Neri, Augustin Theiner, que en aquel momento ocupaba 
el cargo de coadjutor del prefecto de los Archivos Vaticanos.124 
La obra, llamada Historia del pontificado de Clemente XIV, 
publicada en tres volúmenes en alemán, francés, italiano e inglés, 
era una apología a Clemente XIV, el papa que había suprimido 
la orden de los jesuitas. Según Gutiérrez, la obra tenía como 
objeto “venir en apoyo de los que de un siglo a esta parte han 
jurado el exterminio de la Compañía de Jesús”. El campechano 
miraba con temor la circulación de esta obra porque, consciente 
del “peligro que nace del prurito de discusiones políticas”, te-
mía que se representase “la ardentísima persecución contra la 
Compañía”. La obra había suscitado duras reacciones por parte 
de los defensores de la Compañía de Jesús y, como señala el 

122  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Alamán, Roma, 20 de enero 
de 1853, BLAC, Alamán Papers, 344.
123  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Alamán, Roma, 18 de mayo de 
1853, en AA.EE.SS., Messico, Pos. 165, Fasc. 622, f. 45v.
124  Nota de J. M. Gutiérrez de Estrada, Roma, enero de 1853, BLAC, Ala-
mán Papers, 345. Sobre el padre Theiner (1804-1874) véase Jedin, “Augustin 
Theiner”; Martina, Pio IX, pp. 627-636; Boutry, Souverain et Pontife, pp. 
755-756; Carboni, “Theiner, Augustin”.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 695

historiador Hubert Jedin, Theiner fue “marcado como enemigo 
de los jesuitas”.125

Que Gutiérrez tomase posición sobre el tema evidencia, por 
un lado, cuánto estaba actualizado y era partícipe de la vida 
cultural europea y, sobre todo, de la curial y, por el otro, su pro-
funda cercanía y devoción hacia los jesuitas y su conformidad 
con la línea preeminente dentro de la curia de Pío IX, en la que 
los jesuitas estaban adquiriendo cada vez mayor influencia. El 
exiliado mexicano se preocupaba también por la imagen del pa-
pado, cuya reputación consideraba se habría visto afectada por 
la difusión de la obra de Theiner, que ponía en evidencia la falta 
de continuidad entre el papado de Clemente XIV y aquellos de 
Pío VII (que había restablecido la Compañía de Jesús), Pío VIII, 
León XII, Gregorio XVI y Pío IX, que continuaron dando 
muestras de aprecio a la Compañía. La preocupación de Gu
tiérrez de Estrada hacia el “mal” que derivaría de la divulgación 
de la obra es evidente en las palabras que dirigía a Alamán, así 
como la voluntad de controlar y limitar la difusión de la publi-
cación: la finalidad de la nota “Muy reservada” del campechano 
era informar a Alamán (y por medio de él también al jesuita Ba-
silio Arrillaga, punto de referencia para los jesuitas en México) 
sobre la existencia de la obra de Theiner, anticipando su posible 
publicación en español, como queriendo anticipar un peligro 
próximo y tratando de contenerlo, impidiendo la difusión de la 
obra de Theiner:

125  Jedin, “Augustin Theiner”, pp. 153-154. Ello no impidió, sin embargo, 
el ascenso de Theiner en la curia de Pío IX, notoriamente filojesuita. Theiner 
fue, de hecho, nombrado en 1855 prefecto de los Archivos Vaticanos. Giaco-
mo Martina se refiere a Theiner como un caso anómalo dentro de la curia de 
Pío IX, precisamente porque ocupó cargos importantes en ella, aunque no 
estuviese en sintonía con las corrientes prevalecientes dentro de la curia, y 
terminó aproximándose a la oposición: fue cercano a exponentes del liberalis-
mo católico y en el Concilio Vaticano I se posicionó con los antiinfabilistas; 
Martina, Pio IX, pp. 629 y 635.



696	 Maddalena Burelli

Habiendo visto muy recientemente la luz pública una obra destina-
da sin duda a meter mucho ruido en el mundo, y quizá aún más mal 
que ruido, me ha parecido conveniente dar a U[sted]. las primeras 
noticias que tenga de ella cual las verá en la adjunta nota, que ruego 
a U[ste]d comunique al Pe y Dr Arrillaga, y solo a él, a quien este 
suceso interesa más particularmente, con vista de alguna de las cir-
cunstancias de que se hace mérito notará U[sted]. la conveniencia 
de que sean contadas, contadísimas las personas que conozcan 
tales detalles.126

Gutiérrez de Estrada consideraba la divulgación de la obra una

desgracia que habría podido evitarse obrando con mayor cautela 
en la facilidad de compulsar los documentos que se han publicado, 
o al menos sujetando al autor a la revisión de sus manuscritos antes 
de hacerlos pasar por medio de la prensa al dominio de un público 
tan ávido de escándalos y tan accesible a la tentación de cubrir de 
ignominia los más sagrados objetos.127

En línea con la mentalidad prevaleciente dentro de la curia 
de Pío IX,128 Gutiérrez de Estrada criticó en su nota la facilidad 
que se le había concedido a Theiner para acceder a los archivos 
y revelar datos al público “con el peligro de reproducir la arden-
tísima persecución contra la Compañía”.129

126  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Alamán, Roma, 20 de enero de 
1853, BLAC, Alamán Papers, 344.
127  Nota de J. M. Gutiérrez de Estrada, Roma, enero de 1853, BLAC, Alamán 
Papers, 345.
128  Giacomo Martina señala que, de hecho, la facilidad de acceso a los archivos 
y la divulgación de las fuentes no se veían con buenos ojos tanto por parte de 
las autoridades vaticanas como por el propio Pío IX. Martina, Pio IX, pp. 
632-636.
129  Nota de J. M. Gutiérrez de Estrada, Roma, enero de 1853, BLAC, Alamán 
Papers, 345.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 697

Entre los argumentos que el campechano esgrime ante Ala-
mán, emerge una profunda desconfianza en el ser humano y en 
su capacidad, y hacia la instrumentalización que podía derivarse 
para justificar ataques y crímenes contra la Iglesia y, en este 
caso particular, contra la Compañía de Jesús:

[…] como quiera que necesite de un desahogo la rabia de discutir, 
encarnada en los hábitos modernos, me temo mucho que esta publi-
cación sea por algún tiempo el pábulo de aquella pasión, engendran-
do polémicas ardientes e interminables disputas […] que producirán 
entretanto, a no dudarlo tampoco, escándalos y ruinas.130

Tales posiciones las encontramos también en las cartas que 
Gutiérrez de Estrada escribió en los años sucesivos a Veuillot, 
como se destacó en la sección anterior.

gutiérrez de estrada, actor transnacional: 
puente entre méxico y europa

Gutiérrez de Estrada es un eslabón que conecta México y Eu-
ropa y que permite, a lo largo de sus veinte años de actividad, 
seguir el desarrollo del proyecto monárquico. Es un sujeto que 
operó activamente tanto en Europa como en México, creando 
un espacio común de interconexiones e interdependencias, 
convirtiéndose en vehículo de ideas entre ambas orillas del 
Atlántico y puente de contactos entre sus connacionales y los 
círculos europeos.

No sólo Gutiérrez de Estrada, como se ha intentado demostrar 
en este artículo, fue influido por las ideas y los ambientes con-
trarrevolucionarios europeos y, en particular, por personajes de 
la línea intransigente y ultramontana, como Louis Veuillot y 

130  Nota de J. M. Gutiérrez de Estrada, Roma, enero de 1853, BLAC, Alamán 
Papers, 345.



698	 Maddalena Burelli

Donoso Cortés, sino, a su vez, buscó convencer sobre la nece-
sidad del proyecto monárquico para México.

Su actividad de promoción en las cortes europeas es general-
mente conocida, aunque, sin duda, falta mayor profundización. 
Se ha observado, por ejemplo, con las cartas a Metternich en 
1846 y, en general, con su actividad hacia los representantes de 
las principales potencias europeas; con la publicación de sus 
textos y ahora veremos también, por primera vez, sus activi-
dades de promoción hacia Veuillot. Ya de por sí esta última, 
dirigida no a una personalidad política, sino al editor en jefe del 
principal medio de los católicos intransigentes, permite, por 
un lado, ampliar el radio de acción de Gutiérrez de Estrada, no 
dirigido sólo a funcionarios estatales y, por el otro, entender 
más a fondo su voluntad de convencer a la opinión europea de 
la necesidad de sus ideas.

En este último apartado no se quiere profundizar en el tema 
de la influencia de este personaje en Europa en favor de la mo-
narquía, lo que sería material para otro artículo, sino dar algunas 
claves de cómo la actividad de convencimiento de Gutiérrez de 
Estrada fue mucho más profunda y articulada de lo que hace 
parecer su actividad hacia los representantes de las principales 
potencias europeas.

“gutiérrez de estrada 
el inventor del imperio de México”131

Esta cita se encuentra al final de una breve carta enviada por Gu
tiérrez de Estrada a Veuillot y presumiblemente escrita por este 
último. La anotación muestra en qué términos era considerado 
Gutiérrez de Estrada en Europa por el círculo de Veuillot, y 
señala el involucramiento que Gutiérrez de Estrada buscó en 
Europa en favor de la monarquía en México. Nuestro personaje 

131  BNF, NAF 24634, f. 531r.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 699

era percibido como el padre del proyecto monárquico, como su 
primer propulsor, y esto, en consecuencia, le dio cierta impor-
tancia a la hora de pronunciarse sobre este proyecto político.

Las cartas a las que nos referimos son dos breves notas en-
viadas por Gutiérrez de Estrada a Veuillot desde París.132 La 
primera está fechada “este lunes” y la segunda “lunes 20 de 
julio”, las dos presumiblemente de 1863133 –por tanto, poco más 
de dos meses antes de que la comisión encargada presidida por 
Gutiérrez de Estrada se presentara en Miramar para ofrecer la 
corona del trono mexicano a Maximiliano–. En este sentido, 
se encontraban en pleno fervor de los preparativos finales para 
la consolidación del proyecto monárquico.

El objetivo de ambas cartas es un encuentro entre Gutiérrez 
de Estrada y Veuillot; en la primera, fijado para el día siguiente, 
y en la segunda, para el miércoles 23 de julio. En la carta del 20 
de julio, Gutiérrez de Estrada cuenta a su “distinguido amigo” 
que quería presentarle un colaborador del proyecto monárqui-
co, escribiéndole:

Tenemos aquí a un excelente auxiliar y colaborador para la buena 
causa en México: un buen católico de los que practican, escritor 
fácil y periodista hábil, y sobre todo hombre de convicciones a toda 
prueba. Me gustaría mucho que lo conociera.

132  Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, París, este lunes, BNF, 
NAF 24634, ff. 530r.-v.; Carta de J. M. Gutiérrez de Estrada a L. Veuillot, París, 
lunes 20 de julio, BNF, NAF, 24634, ff. 532r.-v.
133  De la carta fechada el lunes 20 de julio, a través de la indicación del día de la 
semana conjuntamente con el mes, y algunas informaciones en ella contenidas 
(como la presencia en Europa de Rafael de Rafael y Vilá), se ha podido llegar 
al año, 1863. Es probable que también la primera nota datase de aproxima-
damente el mismo periodo, por la anotación que presenta y que sugiere que 
los proyectos monárquicos de Gutiérrez de Estrada se habían concretizado: 
“Gutiérrez de Estrada el inventor del imperio de México”. Rafael de Rafael y 
Vilá viajó a Europa en 1862, como él mismo lo comunicó en una carta a Gu
tiérrez de Estrada del 28 de enero de 1862. Díaz, Versión francesa, pp. 421-422.



700	 Maddalena Burelli

De este encuentro Veuillot escribe algunas de sus impresiones 
y por éstas se sabe que el personaje que Gutiérrez de Estrada 
le presentó era Rafael de Rafael y Vilá, editor-impresor catalán 
naturalizado mexicano.134 Este personaje desempeñó un papel 
importante dentro del grupo conservador a mediado del si-
glo xix. Junto con Lucas Alamán encabezó, a partir de 1848, la 
publicación y la dirección del periódico conservador El Univer-
sal. En los años sucesivos, colaboró en favor de la instauración 
del Segundo Imperio. Justamente en ese mismo mes, en julio de 
1863, Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos, recientemente 
ascendido a arzobispo y cuya participación en favor de la mo-
narquía es ampliamente conocida, poco antes de repatriarse a 
México, mandó a la Santa Sede una lista de nombres de perso-
najes merecedores de una distinción honorífica por haberse dis-
tinguido como los que más cooperaron al restablecimiento del 
orden y, entre ellos, también figuraba Rafael de Rafael, además 
de Gutiérrez de Estrada.135

Presentando a Rafael de Rafael, Gutiérrez actuó como puente 
de contacto, poniendo en comunicación directa a un miem-
bro del grupo monarquista mexicano con un referente de los 
ambientes católicos europeos. Esto puede ser considerado un 
ejemplo del interés de Gutiérrez de poner en comunicación a 
los partidarios de los proyectos monárquicos con influyentes 
europeos, ampliando la red de los primeros y despertando el 
interés y el acercamiento a la causa monárquica de los últimos.

Aunque L’Univers hubiese sido suprimido, Veuillot se-
guía siendo un referente para un amplio sector de católicos. 

134  Rodríguez Piña, “Rafael de Rafael y Vilá”; Monterde, “Rafael Rafael”; 
McGowan, Prensa y poder, p. 64.
135  Labastida, antes de repatriarse, solicitó a la Santa Sede algunas distinciones 
honoríficas para aquellos personajes que más cooperaron en la restauración del 
orden, AA.EE.SS., México, Pos. 171, Fasc. 652, f. 54r. Sobre este punto y en 
general sobre la implicación de Labastida en la realización del proyecto monár-
quico. García Ugarte, Poder político, en particular pp. 1049-1053.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 701

En aquellos años, mantuvo viva su red de contactos, como lo 
demuestra su conspicua correspondencia, ejerciendo una con-
siderable influencia y convirtiéndose en un visitante habitual de 
Roma.136 Durante los años de supresión del periódico, Veuillot 
siguió escribiendo y publicando. De estos años son Le Pape et la 
diplomatie (1861), Les Parfums de Rome (1862), en defensa del 
poder temporal, y L’Illusion Libérale en contra del catolicismo 
liberal (1866).

Es clara la voluntad de tratar con Veuillot sobre México y la 
cuestión monárquica. A propósito de esto el periodista francés 
señala: “Raphael Raphael, recomendado por Gutiérrez vino a 
verme con él el día 23. Me ofreció artículos sobre América y la 
cuestión particular de México. Parece inteligente y prudente”.137 
También con Rafael de Rafael emerge nuevamente, como con 
Gutiérrez de Estrada, la afinidad de ideas con Veuillot y su pe-
riódico: “Desde hace tiempo [Rafael de Rafael] tenía el deseo de 
ponerse en contacto con L’Univers, que a Dios gracias cuenta 
con el aprecio de los verdaderos católicos de todas partes. Me 
dijo que desde hace doce años soy uno de vuestros soldados”.

En la carta de “este lunes”, en vista de su encuentro, Gutiérrez 
mandó a Veuillot un texto, un “pequeño trabajo aún no publi-
cado”, con el propósito de que Veuillot le “echase un vistazo” 
“antes de nuestra conversación de mañana”. Desafortunada-
mente no hay más indicaciones que nos permitan entender a 
cuál escrito se refiriese. Sin embargo, considerando el periodo en 
el que se escribe la carta y, sobre todo, la anotación “Gutiérrez 
de Estrada el inventor del imperio de México”, es probable 
que se tratase de un texto vinculado al proyecto monárquico, 
mostrándonos de nuevo la voluntad de Gutiérrez de Estrada 
de tratar el tema con Veuillot y de implicar a más personas para 
convencerlas de sus ideas.

136  Sobre la red de contactos de Veuillot, McMillan, “Louis Veuillot”.
137  BNF, NAF 24634, f. 533r.



702	 Maddalena Burelli

En Francia, se habló mucho de México durante la Interven-
ción francesa y el Segundo Imperio. Mirando otro periódico 
francés, de orientación conservadora, L’Illustration, Journal 
Universel, destaca la particular atención de la prensa hacia lo que 
ocurría en México. La particularidad de este semanario francés 
era que acompañaba con muchas imágenes sus noticias, volvién-
dolas más efectivas. En una de éstas aparece también Gutiérrez 
de Estrada, en el número del 10 de octubre de 1863, en un dibujo 
en el que lo retrata a medio cuerpo.138 Emerge un perfil suma-
mente positivo, de un hombre de buen aspecto, de autoridad, 
culto, que inspira confianza. El texto que acompaña la imagen 
confirma estas primeras sensaciones transmitidas por la ima-
gen: Gutiérrez de Estrada es descrito como un “hombre de 
progreso por convicción”, perteneciente al partido escocés, es 
decir, se especifica, “conservador”. Un hombre que, finalmente, 
no llega a ningún compromiso con lo que considera ser su deber.

Gutiérrez de Estrada era un observador de su época. Sus 
críticas y sus escritos resaltan las debilidades de la sociedad y 
la estructura de gobierno en la que vivía, permitiéndonos com-
prender mejor la realidad mexicana del siglo xix, una realidad 
en transición, que se estaba reorganizando y se advertía como 
inestable y precaria. Finalmente, una realidad que compartía los 
mismos problemas con Europa.

Como observador en búsqueda de soluciones, Gutiérrez se 
acercó a los ambientes católicos ultramontanos e intransigentes, 
involucrándose en éstos y frecuentando a sus principales expo-
nentes. En este ensayo se mostró la influencia que el contexto 
europeo ejerció en Gutiérrez de Estrada –donde vivió el resto de 
su vida– y, sobre todo, de personajes como Juan Donoso Cortés 
y Louis Veuillot.

El expatriado mexicano compartió con ellos sus ideas, y 
esta cercanía lo llevó a atribuir un papel siempre más central 

138  L’Illustration (10 oct. 1863), p. 256.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 703

y prominente a la Iglesia y sobre todo al papado como eje rector, 
diferenciándose en este sentido de sus connacionales en México, 
como se mostró por medio de su correspondencia con Alamán 
y Santa Anna. A éstos, Gutiérrez trató de transmitir sus ideas 
maduradas en el contexto europeo posterior a 1848, volviéndose 
un vehículo entre ambas partes del Atlántico. El desarrollo de su 
pensamiento no puede prescindir de lo que estaba pasando en 
ese entonces en Europa y de las corrientes que allí se difundie-
ron. El reconocimiento de la autoridad pontificia sobre el que 
insiste Gutiérrez no puede entenderse si no se relaciona con lo 
que vivió en Europa y con las relaciones que estableció.

Gutiérrez de Estrada fue un influyente actor transnacional 
entre Europa y América, contribuyendo al encuentro de ideas 
y personajes en ambas orillas.

siglas y referencias

	 AA.EE.SS.	 Archivio Storico della Segreteria di Stato - Sezione per i 
Rapporti con gli Stati, Archivio Storico, Fondo Congre-
gazione degli Affari Ecclesiastici Straordinari, Ciudad del 
Vaticano.

	 AAV	 Archivio Apostolico Vaticano, Ciudad del Vaticano.
	 AGN	 Archivo General de la Nación, Ciudad de México, México.
	 ARCM, DC	 Archivo Regional de la Comunidad de Madrid, fondo 

Donoso Cortés, Madrid, España.
	 ARSI	 Archivum Romanum Societatis Iesu, Roma, Italia.
	 BLAC	 Nettie Lee Benson Latin American Collection, The Uni-

versity of Texas at Austin, Texas, Austin, Estados Unidos.
	 BNF	 Bibliothèque Nationale de France, París, Francia.
	CEHM-CARSO	 Archivo del Centro de Estudios de Historia de México 

Carso, fondo Jesús Reyes Heroles, Ciudad de México, 
México.

Andries, Lise y Laura Suárez de la Torre (coords.), Impressions du 
Mexique et de France, París, Éditions de la Maison des sciences de l’homme, 
Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 2009.

Artículos publicados en la Revista francesa, titulada L’AMI DE LA RELI-
GION, durante el mes de Enero de 1853, por el presbítero P. Gaduel, vicario 



704	 Maddalena Burelli

general y antiguo profesor de Teología, en Obras de Don Juan Donoso Cortés, 
Marques de Valdegamas, ordenadas y precedidas de una noticia biográfica por 
Don Gavino Tejado, Madrid, Imprenta de Tejado Editor, 1854, t. IV.

Arx, Jeffrey P. von, Varieties of Ultramontanism, Washington, D.C., Catholic 
University of America Press, 1998.

Baumeister, Martin, Andrea Ciampani, François Jankowiak y Roberto 
Regoli (coords.), Il Concilio Vaticano I e la modernità, Roma, Pontificia 
Università Gregoriana, Pontificio Istituto Biblico, 2020.

Beneyto, José María, Apocalipsis de la modernidad. El decisionismo político 
de Donoso Cortés, Barcelona, Gedisa, 1993.

Borges, Pedro, “La nunciatura indiana. Un intento pontificio de interven-
ción directa en Indias bajo Felipe II, 1566-1588”, en Missionalia Hispánica, 
19 (1962), 169-227.

Boutry, Philippe, “La Légitimité et l’église en France au xixe siècle”, en Plon-
geron (coord.), 1995, pp. 165-176.

Boutry, Philippe, Souverain et Pontife: Recherches prosopographiques sur la 
Curie Romaine à l’âge de la Restauration (1814-1846), Roma, Publications de 
l’École française de Rome, 2002.

Burelli, Maddalena, “La prima delegazione apostolica in Messico. Sviluppi e 
problematiche del rapporto tra Stato e Chiesa (1851-1861)”, tesis de doctorado 
en Historia, Milán, Università Cattolica del Sacro Cuore, 2019.

Calderón de la Barca, Madame, La vida en México durante una residencia 
de dos años en ese país, México, Porrúa, 2014.

Carboni, Luca, “Theiner, Augustin”, en Dizionario Biografico degli Italiani, 
95 (2019).

Connaughton, Brian, “Voces europeas en la temprana labor editorial mexi-
cana, 1820-1860”, en Historia Mexicana, lv: 3 (219) (ene.-mar. 2006), pp. 
895-946.

Conte Corti, Egon Caesar, Maximiliano y Carlota, México, Fondo de Cul-
tura Económica, 2003.

Crook-Castan, Clark, Los movimientos monárquicos mexicanos, Monterrey, 
Universidad de Monterrey, 2000.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 705

Delgado, Jaime, La monarquía en México (1845-1847), México, Porrúa, 
1990.

Delgado, Jaime, “España y el monarquismo mexicano en 1840”, en Revista 
de Indias, año XIII, 51 (ene.-mar. 1953), pp. 57-80.

Diario de Ángel Calderón de la Barca, primer ministro de España en México: 
incluye sus escalas en Cuba, edición, notas, estudio introductorio y epílogo de 
Miguel Soto, México, Secretaría de Relaciones Exteriores, Dirección General 
del Acervo Histórico Diplomático, 2015.

Díaz, Lilia, Versión francesa de México. Informes diplomáticos I (1853-1858), 
México, El Colegio de México, 1963.

Díaz, Lilia, Versión francesa de México. Informes diplomáticos II (1858-1862), 
México, El Colegio de México, 1964.

Díaz Pérez, Margarita Patricia, “Acercamiento al pensamiento político de 
José María Gutiérrez de Estrada”, tesis de licenciatura en Historia, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1991.

Donoso Cortés: el reto del liberalismo y la revolución, Madrid, Comunidad 
de Madrid, 2015.

Donoso Cortés, Juan, Ensayo sobre el catolicismo, el liberalismo y el socialis-
mo considerados en sus principios fundamentales, Barcelona, 1851.

Donoso Cortés, Juan, Discursos parlamentarios, ordenados y con un pró-
logo por D. Julio Burell. Notas y observaciones de D. Juan Bautista Catalá y 
Gavilá, Madrid, Imprenta Española, 1915.

Dublán, Manuel y José María Lozano, Legislación mexicana o colección com-
pleta de las disposiciones legislativas expeditadas desde la Independencia de la 
República, México, Imprenta del Comercio de Dublán y Chávez, 1877, vol. vi.

Dupont, Alexandre, “¿Hacia una Internacional neo-católica? Trayectorias 
cruzadas de Louis Veuillot y Antonio Aparisi y Guijarro”, en Ayer, iii: 95 
(2014), pp. 211-236.

Figueroa Esquer, Raúl, Correspondencia diplomática de Salvador Bermú-
dez de Castro, ministro de España en México, México, Instituto Tecnológico 
Autónomo de México, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Re-
voluciones de México, Secretaría de Educación Pública, 2013.



706	 Maddalena Burelli

Flores Escalante, Justo Miguel, Soberanía y excepcionalidad, la integración 
de Yucatán al Estado mexicano, 1821-1848, Ciudad de México, El Colegio de 
México, 2017.

Fornés Murciano, Antonio, “Providencialismo, decisionismo y pesimis-
mo antropológico. Influencia de Joseph de Maistre en la teología política de 
Donoso Cortés”, en Hispania Sacra, lxiii: 127 (ene.-jun. 2011), pp. 235-260.

Fowler, Will, Santa Anna. ¿Héroe o villano? La biografía que rompe el mito, 
México, Crítica, 2018.

Fowler, Will y Marcela Terrazas y Basante (coords.), Diplomacia, nego-
cios y política. Ensayos sobre la relación entre México y el Reino Unido en el 
siglo xix, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2018.

Gantús, Fausta, “De amor y conveniencia. La familia Carvajal y las redes 
de parentesco. Campeche, 1841-1853”, en Secuencia, 58 (ene.-abr. 2004), pp. 
75-96.

García Ugarte, Marta Eugenia, Poder político y religioso. México siglo xix, 
México, Cámara de Diputados, LXI Legislatura, Universidad Nacional Au-
tónoma de México, Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, Miguel 
Ángel Porrúa, 2010.

Garza y Ballesteros, Lázaro de la, Opúsculo sobre los enviados de la Silla 
Apostólica, México, Imprenta de José Mariano Lara, 1854.

Gough, Austin, Paris and Rome. The Gallican Church and the Ultramontane 
Compaign 1848-1853, Oxford, Oxford University Press, 1986.

Guerrero Alonso, María Luisa, “Estudio introductorio”, en Maistre, 
2015, pp. 9-47.

Gutiérrez de Estrada, José María, La república herida de muerte, prólogo 
de E. Alcántara, México, Dirección de Publicaciones del Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 2010.

Gutiérrez de Estrada, José María, Le Mexique et l’Europe ou Exposé de 
la Situation actuelle du Mexique et des dangers qui peuvent en résulter pour 
l’Europe si elle ne prend des mesures efficaces pour y remédier, París, Imprenta 
de A. Appert, 1847.

Gutiérrez de Estrada, José María, México en 1840 y en 1847, México, Im-
prenta de Vicente G. Torres, 1848.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 707

Gutiérrez de Estrada, José María, Méjico y el Archiduque Fernando Maxi-
miliano de Austria, París, Librería Española de Garnier Hermanos, 1862.

Hérisson, Arthur, “Catholicisme intransigeant, progrès technique et moder-
nité politique au milieu du xixe siècle. La dystopie d’un ‘monde sans le pape’ 
chez Juan Donoso Cortès et Louis Veuillot”, en Le xixe siècle face au futur. 
Actes du VIIe congrès de la Société des études romantiques et dix-neuviémistes, 
19-22 janvier 2016, París, 2016.

Hérisson, Arthur, “Louis Veuillot, L’Univers et l’intervention des laïcs dans 
les affaires de l’Église de France au milieu du xixe siècle”, en Revue d’histoire 
de l’Église de France, 100, 245 (jul.-dic. 2014), pp. 335-354.

Herrera, Robert A., Donoso Cortes: Cassandra of the Age, Ecrdmans Pub-
lishing 1995, Michigan, Grand Rapids.

Jedin, Hubert, “Augustin Theiner. Zum 100. Jahrestag seines Todes am 9. Au-
gust 1874”, en Archiv für schlesische Kirchengeschichte, 31 (1973), pp. 134-186.

Kanoussi, Dora (ed.), El pensamiento conservador en México, México, Plaza 
y Valdés Editores, 2002.

Landavazo, Marco Antonio y Agustín Sánchez Andrés, Experiencias 
republicanas y monárquicas en México, América Latina y España. Siglos xix 
y xx, Morelia, Mich., México, Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo, 2008.

Maistre, Joseph de, Del Papa, Madrid, Imprenta de D. José Félix Palacios, 
1842.

Maistre, Joseph de, Consideraciones sobre Francia, Madrid, Escolar y Mayo 
Editores, 2015.

Martina, Giacomo, Pio IX, Roma, Università Gregoriana, 1974-1990, 
3 volúmenes.

Martina, Giacomo, “I segretari di Stato di Pio IX”, en Mélanges de l’école 
française de Rome. Italie et Méditerranée, 116: 1 (2004), pp. 189-197.

Martina, Giacomo, “Nuovi documenti sulla genesi del Sillabo”, en Archivum 
Historiae Pontificiae, 6 (1968), pp. 319-369.



708	 Maddalena Burelli

Martínez Neira, Manuel y Natividad Araque Hontangas, El Marqués 
de Morante y la Universidad de Madrid, Madrid, Universidad Carlos III de 
Madrid, 2011.

May, Anita Rasi, “The Falloux Law, the Catholic Press, and the Bishops: 
Crisis of Authority in the French Church”, en French Historical Studies, 8: 1 
(1973), pp. 77-94.

McGowan, Gerald L., Prensa y poder, 1854-1857, México, El Colegio de 
México, 1978.

McMillan, James F., “Louis Veuillot, L’Univers and the Ultramontane net-
work in nineteenth-century France”, en D. Bates et al. (eds.), Liens personnels, 
réseaux, solidarités en France et dans les îles Britanniques (xie-xxe siècle), Actes 
de la table ronde organisée par le GDR 2136 et l’Université de Glasgow (10-11 
mai 2002), París, Publications de la Sorbonne, 2006, pp. 221-234.

Menozzi, Daniele, “La Chiesa e la modernità”, en Storia e problemi contem-
poranei, 26 (dic. 2000).

Milbach, Sylvain, “Cattolicesimo intransigente e cattolicesimo liberale nel xix 
secolo”, en Vincent, Tallon y Vaccaro (dirs.), 2013, pp. 491-522. 

Monsagrati, Giuseppe, Roma senza il papa. La Repubblica romana del 1849, 
Roma, Laterza, 2014.

Monterde, Francisco, “Rafael Rafael, tipógrafo y escritor del siglo xix en 
México”, en Revista Hispánica Moderna, año 34, iii: 4 (jul.-oct. 1968), pp. 
729-733.

Mora, José María Luis, Obras sueltas, París, Librería de Rosa, 1837, t. I.

Morales Moreno, Humberto y William Fowler, “Génesis y evolución del 
pensamiento conservador en México durante el siglo xix”, en Kanoussi (ed.), 
2002, pp. 49-73.

Noriega, Cecilia y Erika Pani, “Las propuestas ‘conservadoras’ en la década 
de 1840”, en Pani (coord.), 2009, pp. 175-213.

Obras de Don Juan Donoso Cortés, Marques de Valdegamas, ordenadas y pre-
cedidas de una noticia biográfica por Don Gavino Tejado, Madrid, Imprenta 
de Tejado Editor, 1854, t. IV.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 709

Ortiz Dávila, Juan Pablo, “Incipit tragoedia: el discurso conservador en 
torno a la Guerra de Tres Años. Sus fundamentos, desarrollo y expresión, 
1855-1860”, tesis de doctorado en Historia, México, Instituto Mora, 2010.

Ortiz y Estrada, Luis, “Donoso, Veuillot y el ‘Syllabus’ de Pío IX”, en 
Verbo, 531-532 (2015), pp. 15-36.

Pani, Erika, Para mexicanizar el Segundo Imperio: el imaginario político de los 
imperialistas, México, El Colegio de México, Instituto Mora, 2001.

Pani, Erika (coord.), Conservadurismo y derechas en la historia de México, 
México, Fondo de Cultura Económica, Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes, 2009, t. I.

Pérez Vejo, Tomás, “Las encrucijadas ideológicas del monarquismo mexicano 
en la primera mitad del siglo xix”, en Landavazo y Sánchez Andrés, 2008, 
pp. 327-348.

Pii IX Pontificis Maximi Acta, pars prima, Roma, Ex Typographia Bonarum 
Artium, 1854.

Plongeron, Bernard (coord.), Catholiques entre Monarchie et République. 
Monseigneur Freppel en son temps, 1792-1892-1992. Actes du colloque natio-
nal de l’Université catholique de l’Ouest, Angers, 23-25 septembre 1992, París, 
Letouzey et Ané, 1995.

Ramírez Cabañas, Joaquín, Las relaciones entre México y el Vaticano, Méxi-
co, Publicaciones de la Secretaría de Relaciones Exteriores, 1928.

Reyes Heroles, Jesús, Los caminos de la historia, introducción y selección de 
Eugenia Meyer, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2013.

Reyes Heroles, Jesús, “José María Gutiérrez de Estrada, gobernante”, en Re-
yes Heroles, 2013.

Reyes Heroles, Jesús, “Notas sobre Gutiérrez de Estrada. El contexto del 
proyecto monárquico, 1840”, en Reyes Heroles, 2013.

Reyes Heroles, Jesús, “Gutiérrez de Estrada, 1840. El proyecto monárqui-
co”, en Reyes Heroles, 2013.

Reyes Heroles, Jesús, “Gutiérrez de Estrada. La reacción, 1840-1841”, 
en Reyes Heroles, 2013.



710	 Maddalena Burelli

Rodríguez Piña, Javier, “Rafael de Rafael y Vilá: el conservadurismo como 
empresa”, en Suárez de la Torre (coord.), 2003, pp. 305-379.

Rodríguez Piña, Javier, “Sobre la presencia del conservadurismo francés en 
México durante la primera mitad del siglo xix”, en Andries y Suárez de la 
Torre (coords.), 2009, pp. 277-302.

Rojas, Rafael, “Mora en París (1834-1850). Un liberal en el exilio. Un diplo-
mático ante la guerra”, en Historia Mexicana, lxii: 1 (245) (jul.-sep. 2012), 
pp. 7-57.

Romero Cortés, Javier, “José María Gutiérrez de Estrada, padre del mo-
narquismo mexicano”, tesis de licenciatura en Historia, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2012.

Sandoni, Luca, “‘Un 89 pour l’Église’? Cattolicesimo francese e modernità 
post-rivoluzionaria alla prova del Concilio Vaticano I”, en Baumeister, 
Ciampani, Jankowiak, Regoli (coords.), 2020, pp. 161-177. 

Sandoni, Luca, Addomesticare la Rivoluzione. I ‘principî del 1789’ nella cul-
tura cattolica francese del Secondo Impero, Pisa, Edizioni della Normale, 2020.

Schramm, Edmund, Donoso Cortés, su vida y su pensamiento, Madrid, 
Espasa-Calpe, 1936.

Shawcross, Edward, France, Mexico and Informal Empire in Latin America, 
1820-1867, Suiza, Palgrave Macmillan, 2018.

Soto, Miguel, La conspiración monárquica en México, 1845-1846, México, 
EOSA, 1988.

Soto, Miguel, “Texas en la mira. Política y negocios al iniciarse la gestión 
de Anthony Butler”, en Suárez Argüello y Terrazas Basante (coords.), 
1997, pp. 19-64.

Spektorowski, Alberto, “Maistre, Donoso Cortés, and the Legacy of Catho-
lic Authoritarianism”, en Journal of the History of Ideas, 63: 2 (abr. 2002), pp. 
283-302.

Suárez Argüello, Ana Rosa y Marcela Terrazas y Basante (coords.), 
Política y negocios. Ensayos sobre la relación entre México y los Estados Unidos 
en el siglo xix, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Doctor José María Luis Mora, 1997.



	 LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO EUROPEO POSTERIOR A 1848� 711

Suárez de la Torre, Laura Beatriz (coord.), Constructores de un cambio 
cultural: impresores-editores y libreros en la ciudad de México, 1830-1855, 
México, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 2003.

Tena Ramírez, Felipe, Leyes fundamentales de México 1808-2017, México, 
Porrúa, 2017.

Tío Vallejo, Gabriela, “La monarquía en México: historia de un desencuen-
tro. El liberalismo monárquico de Gutiérrez de Estrada”, en Secuencia, 30 
(sep.-dic. 1994), pp. 33-56.

Valadés, José C., “José María Gutiérrez de Estrada (diplomático y escritor 
político), 1800-1867”, en Valadés, 2014.

Valadés, José C., Luces políticas y cultura universal. Biografías de Alamán, 
Gutiérrez de Estrada, Comonfort, Ocampo, México, Fondo de Cultura Eco-
nómica, 2014.

Vázquez, Josefina Zoraida, “México, Gran Bretaña y los problemas con 
Estados Unidos, 1821-1848”, en Fowler, Terrazas y Basante (coords.), 
2018, pp. 143-172.

Vázquez Mantecón, Carmen, Santa Anna y la encrucijada del Estado. La 
dictadura: 1853-1855, México, Fondo de Cultura Económica, 1986.

Veca, Ignazio, Il mito di Pio IX, Roma, Viella, 2018.

Veuillot, Louis, Le Pape e la diplomatie, París, Gaume Frères et J. Duprey, 
1864.

Veuillot, Louis, La vida de nuestro Seños Jesucristo, Madrid, Imprenta a 
cargo de D. Antonio Pérez Dubrull, editor, 1864.

Veuillot, Louis, Le parti catholique: réponse a M. le Comte de Falloux, París, 
L. Vivès, Libraire-Éditeur, 1856.

Veuillot, Louis, Mélanges religieux, historiques, politiques et littéraires, París, 
L. Vivès, Libraire-Éditeur, 1856.

Veuillot, Louis, L’Illusion libérale, París, Palmé, éditeur des Bollandistes, 
1866.



712	 Maddalena Burelli

Villavicencio Navarro, Víctor, “Cuando la prensa incomoda al sistema 
político: la libertad de imprenta frente a la propuesta de José María Gutiérrez 
de Estrada de 1840”, en Historia Mexicana, lxix: 1 (273) (jul.-sep. 2019), pp. 
159-204.

Villavicencio Navarro, Víctor Alberto, “El monarquismo y los monar-
quistas mexicanos en el siglo xix”, en Estudios, xiv: 117 (verano 2016), pp. 
41-59.

Villavicencio Navarro, Víctor Alberto, “El camino del monarquismo 
mexicano decimonónico: momentos, proyectos y personajes”, tesis de docto-
rado en Historia, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2015.

Vincent, Catherine, Alain Tallon y Luciano Vaccaro (dirs.), Storia religio-
sa della Francia, Milán, Centro Ambrosiano, 2013.


