
1842	 RESEÑAS

Viviana Díaz Balsera, Guardians of Idolatry. Gods, Demons, and 
Priests in Hernando Ruiz de Alarcón’s Treatise on the heathen su-
perstitions, Norman, University of Oklahoma Press, 2018, 209 pp. 
ISBN 978-080-616-040-5

A un siglo de la conquista, en Castilla y sus reinos, ya en el siglo xvii, 
a las discusiones teóricas acerca de la idolatría y cómo erradicarla del 
mundo cristiano, se les unieron cuestiones más prácticas, seguidas 
por curas –especialmente–, como la sistemática observación y la per-
servación en el aprendizaje cuidadoso de las lenguas y las tradiciones 
de los pueblos indígenas, pero con un fin mucho más claro de de-
nuncia que de comprensión –como había ocurrido en el siglo xvi por 
parte de miembros de las órdenes religiosas–. Pese a este ambiente 
persecutorio, ocurrido a lo largo del siglo xvii, gran parte de la infor-
mación vertida en estas obras –en contra de la idolatría– se consoli-
daron como excelentes fuentes acerca de las costumbres, creencias, 
religiones y concepciones del mundo por parte de diversos pueblos 
indígenas. Sin duda, es el caso de El Tratado de las supersticiones y 
costumbres gentilicas que oy viuen entre los indios naturales desta 
Nueua España, de Hernando Ruiz de Alarcón, fechado en 1629, 
constituye una mina de información sobre la religión y las prácticas 
rituales de los pueblos nahuas de Guerrero y Morelos. Lo más nota-
ble de esta obra es la recopilación y transcripción, por parte de Alar-
cón, de una serie de conjuros en lengua náhuatl con su traducción al 
español. Después de su publicación en 1892 por Francisco del Paso 
y Troncoso en los Anales del Museo Nacional de México, la obra 
de Alarcón, y en particular los conjuros incluidos en ella, han sido 
objeto de nuevas traducciones y de estudios por parte de diversos 
especialistas como Alfredo López Austin,1 Michael Coe y Gordon 

1  Alfredo López Austin, “Términos del nahuallatolli”, en Historia Mexicana, xvii: 1 
(65) (jul.-sep. 1967), pp. 1-36; Alfredo López Austin, “Conjuros médicos de los 
nahuas”, en Revista de la Universidad de México, 24: 11 (1970), pp. i-xvi; Alfredo López 
Austin, “Conjuros nahuas del siglo xvii”, en Revista de la Universidad de México, 27: 4 
(1972), pp. i-xvi.



	 RESEÑAS� 1843

Whittaker,2 y Richard Andrews y Ross Hassig.3 También destacan, 
en el marco de obras más amplias, los análisis de Serge Gruzinski4 y 
recientemente de David Tavárez.5

El libro de Viviana Díaz Balsera se inscribe en la prolongación de 
estos estudios pero también abarca el análisis de la obra de Jacinto 
de la Serna, Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus 
idolatrías y extirpación de ellas (1656), el cual retoma en gran parte la 
obra de Alarcón con importantes añadidos. La obra de Díaz Balsera se 
divide en dos grandes partes: una primera parte con una introducción y 
dos capítulos dedicados a las prácticas mágicas en la Europa de la época 
y a la figura del nahualli, y una segunda parte con cuatro capítulos 
enfocados cada uno en importantes conjuros, respectivamente para 
viajar de manera segura, para recolectar pulque, para cazar venados y 
para adivinar con granos de maíz.

Díaz Balsera señala en la introducción la importancia de la estrategia 
de Ruiz de Alarcón y de Serna, que consiste en presentar a los indios 
como seres excepcionales en sus prácticas mágicas y supersticiosas ins-
piradas por el demonio. Al negar a los indios la capacidad de adquirir 
los conocimientos y las prácticas cristianas, ambos autores advierten la 
necesidad de castigar a los culpables y justifican la dominación colonial. 
Ahora bien, la autora constata el fracaso de este proyecto, tanto por la 
ausencia de campañas de extirpación y de castigos en las zonas donde 
ejercía Ruiz de Alarcón, como por el hecho de que las obras de este 
último y de Serna no fueron publicadas en su tiempo. Las autoridades 
de la época no consideraron tan graves las “idolatrías” documentadas, 
lo que correspondería también a la estrategía de los “informantes” de 
Ruiz de Alarcón. En efecto, los conjuros recopilados fueron los que los 

2  Michael Coe y Gordon Whittaker (eds. y trads.), Aztec Sorcerers in Seventeenth 
Century Mexico. The Treatise on Superstitions by Hernando Ruiz de Alarcón, Albany, 
Nueva York, Institute for Mesoamerican Studies, State University of New York at 
Albany, 1982.
3  Richard Andrews y Ross Hassig (eds. y trads.), Treatise on the heathen superstitions 
that today live among the Indians natives to this New Spain, 1629, por Hernando Ruiz 
de Alarcón, Norman, University of Oklahoma Press, 1984.
4  Serge Gruzinski, La colonisation de l’imaginaire. Sociétés indigènes et occidentalisation 
dans le Mexique espagnol, xvi e-xvii e siècles, París, Gallimard, 1988.
5  David Tavárez, The Invisible War: Indigenous Devotions, Discipline, and Dissent in 
Colonial Mexico, Stanford, California, Stanford University Press, 2011.



1844	 RESEÑAS

indios consideraban los menos condenables por la Iglesia, instrumen-
tos de los “buenos” nanahualtin. Díaz Balsera se percata de que nin-
gún conjuro es realmente utilizado para hacer daño, y cuando Ruiz de 
Alarcón registra el nombre de peligrosos hechiceros, él mismo lamenta 
no haber podido conseguir sus confesiones. De allí que los nahuas de la 
época actúen como “[…] diligent subjects carving out and negotiating 
spaces where they could deploy their decentered local knowledge as 
not being contrary to the tenets of hegemonic Christianity” (p. 14).

Un breve capítulo sobre las creencias y las práctica mágicas en la 
Europa de la época –las cuales, concluye la autora, en muchos aspectos 
eran semejantes a las mesoamericanas– permite matizar la especificidad 
de la “idolatría” de los indios. En el siguiente capítulo Díaz Balsera 
aborda el tema complejo del nahualli, personaje omnipresente en las 
obras de Ruiz de Alarcón y de Serna. Según estos autores los pode-
res del nahualli derivan de un pacto con el Demonio. Ahora bien, 
los datos que proporcionan permiten ahondar en los significados de 
la palabra nahualli (“algo encubierto, disfrazado”), así como sobre 
sus manifestaciones y poderes, los cuales están analizandos a la luz 
de otros datos procedentes de las fuentes del siglo xvi y de los varios 
estudios realizados sobre el tema (Aguirre Beltrán, López Austin, 
Martínez González, etc.). Después de examinar los datos sobre los 
“buenos” y los “malos” nanahualtin –sobre todo en la obra de Saha-
gún y de sus colaboradores nahuas–, Díaz Balsera concluye que “most 
of the nahualtocaitl recited to Ruiz de Alarcón and recorded in the 
Treatise could be deemed to be the power words of good nanahualtin 
because they sought to bring beneficial effects to the people” (p. 49). 
Al respecto podemos agregar que las categorías de “buenos” y “malos” 
incluidas en la obra de Sahagún proceden de modelos de enciclopedias 
europeos y tal vez no corresponden a las categorías indígenas; de hecho 
es más probable que un mismo nahualli pudiera ejercer actividades 
benéficas o dañinas según las circunstancias.

El primer conjuro estudiado es el que fue utilizado por un tal Juan 
Vernal, encargado de transportar el tributo para el rey, para viajar a 
salvo de los ladrones. Es más, dicho personaje había sido encarcelado y 
después liberado por la muerte de dos ladrones. Díaz Balsera nos pre-
senta el contexto colonial local en el cual se inscriben estas actividades 
y después analiza el conjuro en detalle. Al enunciar el conjuro, Juan 



	 RESEÑAS� 1845

Vernal se identifica con Quetzalcóatl en su aspecto marcial y como pa-
trón de los mercaderes, pero también con Tezcatlipoca como guerrero 
y enemigo. La autora subraya el hecho de que cualquier utilizador de 
un conjuro –y no solamente los especialistas rituales– puede adjudicar-
se los poderes de estos dioses. Se analizan las distintas connotaciones 
de los nombres calendáricos que aparecen en el conjuro para nombrar 
el bastón del viajero –utilizado como arma también–, las piedras o la 
tierra, en relación con distintos dioses y con fechas significativas. Díaz 
Balsera explica asimismo cómo los enemigos potenciales son femeni-
zados en el conjuro para disminuir sus poderes y anticipar su derrota.

El siguiente conjuro escogido concierne el maguey, su siembra, su 
“castración” y su “raspado” para producir pulque. La autora explica la 
importancia de esta planta en la economía local, así como los dioses y 
los mitos relacionados con su creación. El conjuro es a la vez imperati-
vo para propiciar el crecimiento del maguey y la producción de pulque 
pero también muy reverencial, como lo es el náhuatl elegante utilizado 
en estos contextos rituales. Se invoca a la coa –llamada Ce Atl, “Uno 
Agua”– que se utiliza para sembrar y también para castrar el maguey, 
y también a la cuchara, “Chichimeca Rojo”, para raspar el interior 
de la planta. El maguey es llamado Chicuetecpacihuatzin, “Mujer 8 
Pedernal”, un nombre calendárico que “coalesces the powers of Tlaloc, 
the fertility-giving rain god; of Pahtecatl, god of medecine and intoxi-
cation; of Jade Turkey, the bird god of sacrifice; and of Piltzintecuhtli, 
the sophisticated, transgressing god of the solar feast” (p. 87). Díaz 
Balsera señala la equiparación entre la castración del maguey, cuando 
se remueve su quiote, y el sacrificio humano por extracción del cora-
zón, así como la comparación del fluir del pulque con las lágrimas de 
la planta. Sin embargo, se trata de un conjuro bastante inocuo, poco 
susceptible de una condena eclesiástica, tanto más que no aparece en 
él el proceso de identificación con una deidad.

Muy diferente es el siguiente conjuro para cazar venado con arco 
y flechas. Allí sí nos encontramos con un conjuro rico en referencias 
mitológicas y en identificaciones del que lo enuncia con distintas dei-
dades. La autora describe cómo el cazador se identifica con Centéotl, 
el dios del maíz, quien, con la ayuda del arco y de la flecha fabricados 
por las diosas Tonacacíhuatl y Xochiquétzal, va en busca del venado, 
llamado 7 Flor o Piltzintecuhtli. Ahora bien, “the conjuration for 



1846	 RESEÑAS

hunting deer with bow and arrows feeds then on the passions of 
erotic and filial love, desire, and perhaps also hatred” (p. 103). En 
efecto, además del necesario convenio con el dueño de los animales, los 
cazadores establecen una relación casi amorosa con sus futuras presas, 
como lo señala la autora a partir de datos históricos y etnográficos. 
También describe con detalle los distintos mitos en los cuales aparecen 
los diversos actores divinos citados en el conjuro. Incluso el hecho de 
nombrar la punta de flecha Itzpapálotl –es decir, la diosa Mariposa 
de Obsidiana– tiene sentido en el marco de los mitos donde aparece 
como dueña de animales y maestra de cacería de los mimixcoa. Díaz 
Balsera subraya los nexos entre el venado y el maíz, así como las con-
notaciones sacrificiales de la presa de caza por excelencia, rasgos que 
se manifiestan en el conjuro analizado.

Los dos conjuros estudiados en el último capítulo se refieren a dos 
prácticas adivinatorias: la medición del antebrazo y el lanzamiento 
de granos de maíz en una manta. La autora empieza por recordar la 
condena de las prácticas adivinatorias en Europa, aun cuando ciertas 
adivinaciones vinculadas con los astros eran toleradas. Es importante 
el hecho de que los dos conjuros adivinatorios fueron pronunciados 
por especialistas rituales, ticitl en náhuatl, una palabra que significa a 
la vez “médico” y “agorero y echador de suerte” según el vocabulario 
náhuatl de fray Alonso de Molina. Díaz Balsera señala con justa razón 
el estrecho vínculo entre adivinación y medicina en el México antiguo 
y colonial. También estudia las dos figuras tutelares de estas activi-
dades, Cipactonal y Oxomoco, que aparecen en los mitos como sus 
fundadores y con los cuales los enunciadores del conjuro se identifican. 
Para completar este estudio, la autora hubiera podido utilizar el trabajo 
reciente de Katarzyna Mikulska, sin duda el más completo a la fecha 
sobre estos dos personajes.6 Regresando con el conjuro, los granos de 
maíz son invocados bajo el nombre de la deidad Chicomecóatl, mien-
tras los dedos o la mano aparecen como los Macuiltonaleque, deidades 
solares y guerreras. La autora establece un paralelo entre estas prác-
ticas indígenas coloniales condenadas por Ruiz de Alarcón y Serna y 

6  Katarzyna Mikulska, Tejiendo destinos. Un acercamiento al sistema de comunicación 
gráfica en los códices adivinatorios, Zinacantepec, Varsovia, El Colegio Mexiquense, 
Universidad de Varsovia, 2015.



	 RESEÑAS� 1847

algunas prácticas semejantes en Europa. ¡Incluso menciona que Serna 
interrogó a una renombrada ticitl llamada Francisca para saber quién 
había hechizado a su sirvienta Agustina! (p. 132).

En conclusión, la autora retoma diversos temas analizados a lo largo 
del libro, por ejemplo la ausencia de reacciones oficiales antes los es-
critos de Ruiz de Alarcón y de Serna, o los paralelos entre las práctica 
indígenas y las de las poblaciones europeas de la época. Al respecto, 
nos parece sugerente la idea según la cual “a very important, perhaps 
irreconcilable difference between Christianity and the Postclassic 
Mesoamerican epistemology underpinning the conjuros; namely, the 
latter allowed and even encouraged crossing boundaries between enti-
ties and species as a source of knowledge and power, whereas this was 
(and is) forbidden by the former” (p. 137). En pocas palabras, el libro 
de Viviana Díaz Balsera nos ofrece, en su contexto histórico, un buen 
acercamiento a las obras de Hernando Ruiz de Alarcón y de Jacinto 
de la Serna, al buscar las raíces mesoamericanas de los conjuros del 
siglo xvii y al cotejar de manera sistemática las prácticas indígenas con 
las de sus contemporáneos europeos.

Ethelia Ruiz
Inst i tuto Nacional  de Antropología e  Historia

Cornelius Conover, Pious Imperialism: Spanish Rule and the Cult 
of Saints in Mexico City, Albuquerque, University of New Mexico 
Press, 2019, 296 pp. ISBN 978-0-8263-6026-7

Pious Imperialism entrelaza dos temas en la historia política y religiosa 
del México colonial y republicano temprano. El tema principal busca 
los orígenes de la relación entre la religiosidad cristiana y la lealtad a la 
monarquía española a partir de la veneración de los santos, mientras 
que la otra línea de investigación examina el culto fomentado a nivel 
local de un hijo nativo, san Felipe de Jesús.

Conover argumenta que la corona desempeñó un papel clave en la 
difusión y el desarrollo del culto a los santos. Y es una historia fasci-
nante, relatada con todo detalle y sustentada en una gama de fuentes 


