1842 RESENAS

Viviana Diaz BALSERA, Guardians of Idolatry. Gods, Demons, and
Priests in Hernando Ruiz de Alarcon’s Treatise on the heathen su-
perstitions, Norman, University of Oklahoma Press, 2018, 209 pp.
ISBN 978-080-616-040-5

A unssiglo de la conquista, en Castilla y sus reinos, ya en el siglo xvii,
alas discusiones tedricas acerca de la idolatria y cémo erradicarla del
mundo cristiano, se les unieron cuestiones més practicas, seguidas
por curas —especialmente—, como la sistemdtica observacién y la per-
servacion en el aprendizaje cuidadoso de las lenguas y las tradiciones
de los pueblos indigenas, pero con un fin mucho mds claro de de-
nuncia que de comprensién —como habia ocurrido en el siglo xvi por
parte de miembros de las 6rdenes religiosas—. Pese a este ambiente
persecutorio, ocurrido a lo largo del siglo xv11, gran parte de la infor-
macién vertida en estas obras —en contra de la idolatria— se consoli-
daron como excelentes fuentes acerca de las costumbres, creencias,
religiones y concepciones del mundo por parte de diversos pueblos
indigenas. Sin duda, es el caso de El Tratado de las supersticiones y
costumbres gentilicas que oy vinen entre los indios naturales desta
Nueuna Espania, de Hernando Ruiz de Alarcén, fechado en 1629,
constituye una mina de informacién sobre la religién y las practicas
rituales de los pueblos nahuas de Guerrero y Morelos. Lo mds nota-
ble de esta obra es la recopilacidn y transcripcion, por parte de Alar-
c6n, de una serie de conjuros en lengua nahuatl con su traduccién al
espafiol. Después de su publicacién en 1892 por Francisco del Paso
y Troncoso en los Anales del Museo Nacional de México, la obra
de Alarcén, y en particular los conjuros incluidos en ella, han sido
objeto de nuevas traducciones y de estudios por parte de diversos
especialistas como Alfredo Lopez Austin,! Michael Coe y Gordon

1 Alfredo LorEz AusTIN, “Términos del nahuallatolli”, en Historia Mexicana, xvir: 1
(65) (jul.-sep. 1967), pp. 1-36; Alfredo Lorez Austin, “Conjuros médicos de los
nahuas”, en Revista de la Universidad de México, 24: 11 (1970), pp. i-xvi; Alfredo LéPEZ
AusTiN, “Conjuros nahuas del siglo xvir”, en Revista de la Universidad de México, 27:4
(1972), pp. i-xvi.



RESENAS 1843

Whittaker,? y Richard Andrews y Ross Hassig.> También destacan,
en el marco de obras mds amplias, los anilisis de Serge Gruzinski*y
recientemente de David Tavérez.®

El libro de Viviana Diaz Balsera se inscribe en la prolongacién de
estos estudios pero también abarca el anilisis de la obra de Jacinto
de la Serna, Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus
idolatrias y extirpacion de ellas (1656), el cual retoma en gran parte la
obra de Alarcén con importantes afiadidos. La obra de Diaz Balsera se
divide en dos grandes partes: una primera parte con una introduccién y
dos capitulos dedicados a las pricticas magicas en la Europa de la época
y a la figura del nabualli, y una segunda parte con cuatro capitulos
enfocados cada uno en importantes conjuros, respectivamente para
viajar de manera segura, para recolectar pulque, para cazar venados y
para adivinar con granos de maiz.

Diaz Balsera sefiala en la introduccién la importancia de la estrategia
de Ruiz de Alarcén y de Serna, que consiste en presentar a los indios
como seres excepcionales en sus practicas mégicas y supersticiosas ins-
piradas por el demonio. Al negar a los indios la capacidad de adquirir
los conocimientos y las précticas cristianas, ambos autores advierten la
necesidad de castigar a los culpables y justifican la dominacién colonial.
Ahora bien, la autora constata el fracaso de este proyecto, tanto por la
ausencia de campaiias de extirpacion y de castigos en las zonas donde
ejercia Ruiz de Alarcén, como por el hecho de que las obras de este
tltimo y de Serna no fueron publicadas en su tiempo. Las autoridades
de la época no consideraron tan graves las “idolatrias” documentadas,
lo que corresponderia también a la estrategia de los “informantes” de
Ruiz de Alarcén. En efecto, los conjuros recopilados fueron los que los

2 Michael Coe y Gordon WHITTAKER (eds. y trads.), Aztec Sorcerers in Seventeenth
Century Mexico. The Treatise on Superstitions by Hernando Ruiz de Alarcon, Albany,
Nueva York, Institute for Mesoamerican Studies, State University of New York at
Albany, 1982.

3 Richard ANDREWS y Ross Hass1G (eds. y trads.), Treatise on the heathen superstitions
that today live among the Indians natives to this New Spain, 1629, por Hernando Ruiz
de Alarcén, Norman, University of Oklahoma Press, 1984.

*+ Serge GRUZINSKI, La colonisation de I'imaginaire. Sociétés indigenes et occidentalisation
dans le Mexique espagnol, xvI°-xvii¢ siécles, Paris, Gallimard, 1988.

5> David TavArez, The Invisible War: Indigenous Devotions, Discipline, and Dissent in
Colonial Mexico, Stanford, California, Stanford University Press, 2011.



1844 RESENAS

indios consideraban los menos condenables por la Iglesia, instrumen-
tos de los “buenos” nanahualtin. Diaz Balsera se percata de que nin-
glin conjuro es realmente utilizado para hacer dafio, y cuando Ruiz de
Alarcén registra el nombre de peligrosos hechiceros, él mismo lamenta
no haber podido conseguir sus confesiones. De alli que los nahuas de la
época actiien como “[...] diligent subjects carving out and negotiating
spaces where they could deploy their decentered local knowledge as
not being contrary to the tenets of hegemonic Christianity” (p. 14).

Un breve capitulo sobre las creencias y las prictica magicas en la
Europa de la época—las cuales, concluye la autora, en muchos aspectos
eran semejantes a las mesoamericanas— permite matizar la especificidad
de la “idolatria” de los indios. En el siguiente capitulo Diaz Balsera
aborda el tema complejo del nabualli, personaje omnipresente en las
obras de Ruiz de Alarcén y de Serna. Segin estos autores los pode-
res del nabualli derivan de un pacto con el Demonio. Ahora bien,
los datos que proporcionan permiten ahondar en los significados de
la palabra nahualli (“algo encubierto, disfrazado”), asi como sobre
sus manifestaciones y poderes, los cuales estin analizandos a la luz
de otros datos procedentes de las fuentes del siglo xv1 y de los varios
estudios realizados sobre el tema (Aguirre Beltrdn, Lépez Austin,
Martinez Gonzilez, etc.). Después de examinar los datos sobre los
“buenos” y los “malos” nanahualtin —sobre todo en la obra de Saha-
gan y de sus colaboradores nahuas—, Diaz Balsera concluye que “most
of the nahualtocaitl recited to Ruiz de Alarcén and recorded in the
Treatise could be deemed to be the power words of good nanahualtin
because they sought to bring beneficial effects to the people” (p. 49).
Al respecto podemos agregar que las categorias de “buenos” y “malos”
incluidas en la obra de Sahagtin proceden de modelos de enciclopedias
europeos y tal vez no corresponden a las categorias indigenas; de hecho
es mds probable que un mismo nahualli pudiera ejercer actividades
benéficas o dafiinas segun las circunstancias.

El primer conjuro estudiado es el que fue utilizado por un tal Juan
Vernal, encargado de transportar el tributo para el rey, para viajar a
salvo de los ladrones. Es més, dicho personaje habia sido encarcelado y
después liberado por la muerte de dos ladrones. Diaz Balsera nos pre-
senta el contexto colonial local en el cual se inscriben estas actividades
y después analiza el conjuro en detalle. Al enunciar el conjuro, Juan



RESENAS 1845

Vernal se identifica con Quetzalcdatl en su aspecto marcial y como pa-
trén de los mercaderes, pero también con Tezcatlipoca como guerrero
y enemigo. La autora subraya el hecho de que cualquier utilizador de
un conjuro —y no solamente los especialistas rituales— puede adjudicar-
se los poderes de estos dioses. Se analizan las distintas connotaciones
de los nombres calendédricos que aparecen en el conjuro para nombrar
el bast6n del viajero —utilizado como arma también—, las piedras o la
tierra, en relacién con distintos dioses y con fechas significativas. Diaz
Balsera explica asimismo cémo los enemigos potenciales son femeni-
zados en el conjuro para disminuir sus poderes y anticipar su derrota.

El siguiente conjuro escogido concierne el maguey, su siembra, su
“castracion” y su “raspado” para producir pulque. La autora explica la
importancia de esta planta en la economia local, asi como los dioses y
los mitos relacionados con su creacién. El conjuro es ala vez imperati-
vo para propiciar el crecimiento del maguey y la produccién de pulque
pero también muy reverencial, como lo es el ndhuatl elegante utilizado
en estos contextos rituales. Se invoca a la coa —llamada Ce Atl, “Uno
Agua”— que se utiliza para sembrar y también para castrar el maguey,
y también a la cuchara, “Chichimeca Rojo”, para raspar el interior
de la planta. El maguey es llamado Chicuetecpacihuatzin, “Mujer 8
Pedernal”, un nombre calenddrico que “coalesces the powers of Tlaloc,
the fertility-giving rain god; of Pahtecatl, god of medecine and intoxi-
cation; of Jade Turkey, the bird god of sacrifice; and of Piltzintecuhtli,
the sophisticated, transgressing god of the solar feast” (p. 87). Diaz
Balsera sefiala la equiparacidn entre la castracion del maguey, cuando
se remueve su quiote, y el sacrificio humano por extraccién del cora-
z6n, asi como la comparacién del fluir del pulque con las ldgrimas de
la planta. Sin embargo, se trata de un conjuro bastante inocuo, poco
susceptible de una condena eclesidstica, tanto mds que no aparece en
él el proceso de identificacién con una deidad.

Muy diferente es el siguiente conjuro para cazar venado con arco
y flechas. All{ si nos encontramos con un conjuro rico en referencias
mitoldgicas y en identificaciones del que lo enuncia con distintas dei-
dades. La autora describe cémo el cazador se identifica con Centéotl,
el dios del maiz, quien, con la ayuda del arco y de la flecha fabricados
por las diosas Tonacacthuatl y Xochiquétzal, va en busca del venado,
llamado 7 Flor o Piltzintecuhtli. Ahora bien, “the conjuration for



1846 RESENAS

hunting deer with bow and arrows feeds then on the passions of
erotic and filial love, desire, and perhaps also hatred” (p. 103). En
efecto, ademas del necesario convenio con el duefio de los animales, los
cazadores establecen una relacion casi amorosa con sus futuras presas,
como lo sefiala la autora a partir de datos histéricos y etnogréficos.
También describe con detalle los distintos mitos en los cuales aparecen
los diversos actores divinos citados en el conjuro. Incluso el hecho de
nombrar la punta de flecha Itzpapélotl —es decir, la diosa Mariposa
de Obsidiana- tiene sentido en el marco de los mitos donde aparece
como duefia de animales y maestra de caceria de los mimixcoa. Diaz
Balsera subraya los nexos entre el venado y el maiz, asi como las con-
notaciones sacrificiales de la presa de caza por excelencia, rasgos que
se manifiestan en el conjuro analizado.

Los dos conjuros estudiados en el dltimo capitulo se refieren a dos
practicas adivinatorias: la medicién del antebrazo y el lanzamiento
de granos de maiz en una manta. La autora empieza por recordar la
condena de las pricticas adivinatorias en Europa, aun cuando ciertas
adivinaciones vinculadas con los astros eran toleradas. Es importante
el hecho de que los dos conjuros adivinatorios fueron pronunciados
por especialistas rituales, zicit] en ndhuatl, una palabra que significa a
lavez “médico” y “agorero y echador de suerte” segin el vocabulario
nihuatl de fray Alonso de Molina. Diaz Balsera sefiala con justa razén
el estrecho vinculo entre adivinacién y medicina en el México antiguo
y colonial. También estudia las dos figuras tutelares de estas activi-
dades, Cipactonal y Oxomoco, que aparecen en los mitos como sus
fundadores y con los cuales los enunciadores del conjuro se identifican.
Para completar este estudio, la autora hubiera podido utilizar el trabajo
reciente de Katarzyna Mikulska, sin duda el mds completo a la fecha
sobre estos dos personajes.® Regresando con el conjuro, los granos de
maiz son invocados bajo el nombre de la deidad Chicomecdatl, mien-
tras los dedos o la mano aparecen como los Macuiltonaleque, deidades
solares y guerreras. La autora establece un paralelo entre estas prac-
ticas indigenas coloniales condenadas por Ruiz de Alarcén y Serna y

6 Katarzyna MIKULSKA, Tejiendo destinos. Un acercamiento al sistema de comunicacion
grdfica en los cédices adivinatorios, Zinacantepec, Varsovia, El Colegio Mexiquense,
Universidad de Varsovia, 2015.



RESENAS 1847

algunas pricticas semejantes en Europa. jIncluso menciona que Serna
interrogd a una renombrada ricztf llamada Francisca para saber quién
habfia hechizado a su sirvienta Agustina! (p. 132).

En conclusién, la autora retoma diversos temas analizados a lo largo
del libro, por ejemplo la ausencia de reacciones oficiales antes los es-
critos de Ruiz de Alarcén y de Serna, o los paralelos entre las practica
indigenas y las de las poblaciones europeas de la época. Al respecto,
nos parece sugerente la idea segtin la cual “a very important, perhaps
irreconcilable difference between Christianity and the Postclassic
Mesoamerican epistemology underpinning the conjuros; namely, the
latter allowed and even encouraged crossing boundaries between enti-
ties and species as a source of knowledge and power, whereas this was
(and is) forbidden by the former” (p. 137). En pocas palabras, el libro
de Viviana Diaz Balsera nos ofrece, en su contexto histérico, un buen
acercamiento a las obras de Hernando Ruiz de Alarcén y de Jacinto
de la Serna, al buscar las raices mesoamericanas de los conjuros del
siglo xvi1 y al cotejar de manera sistemdtica las practicas indigenas con
las de sus contemporaneos europeos.

Ethelia Ruiz

Instituto Nacional de Antropologia e Historia

CoRrNELIUS CONOVER, Pious Imperialism: Spanish Rule and the Cult
of Saints in Mexico Ciry, Albuquerque, University of New Mexico
Press, 2019, 296 pp. ISBN 978-0-8263-6026-7

Pious Imperialism entrelaza dos temas en la historia politica y religiosa
del México colonial y republicano temprano. El tema principal busca
los origenes de la relacién entre la religiosidad cristiana y la lealtad a la
monarquia espafiola a partir de la veneracién de los santos, mientras
que la otra linea de investigacién examina el culto fomentado a nivel
local de un hijo nativo, san Felipe de Jests.

Conover argumenta que la corona desempenié un papel clave en la
difusién y el desarrollo del culto a los santos. Y es una historia fasci-
nante, relatada con todo detalle y sustentada en una gama de fuentes



