
Historia Mexicana, lxxi: 3 (283), ene.-mar. 2022, ISSN 2448-6531

DOI: http://dx.doi.org/10.24201/hm.v71i3.3998 

Francisco Quijano Velasco, Las repúblicas de la Monarquía: 
pensamiento constitucionalista y republicano en Nueva España 
1550-1610, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
2017, 318 pp. ISBN 978-607-0296-45-1

El libro se propone reconstruir e interpretar el pensamiento de tres 
autores fundacionales de la filosofía política mexicana de la segunda 
mitad del siglo xvi y principios del xvii: Alonso de la Veracruz, Barto-
lomé de Las Casas y Juan Zapata y Sandoval. Los dos primeros nacidos 
en España, vinieron a Nueva España como misioneros, atestiguaron 
las injusticas contra los indígenas y fueron protagonistas de las con-
troversias más lúcidas e intensas sobre la conquista y la dominación 
española. Juan Zapata y Sandoval, fraile agustino, nació en México y 
asume con orgullo su identidad mexicana.

De la Veracruz y Las Casas se centran en la discusión teológica, 
filosófica y jurídica de la guerra y la dominación española sobre los 
indios americanos, mientras que Zapata y Sandoval reflexiona sobre 
las condiciones que harían posible un dominio justo de la corona de 
España sobre los naturales del Nuevo Mundo.

La perspectiva de investigación de Francisco Quijano se ubica 
dentro de la historia intelectual que a partir de Quentin Skinner y la 
Escuela de Cambridge imprime un importante giro a la historia de las 
ideas y del pensamiento político. De acuerdo a esta perspectiva, que 
el autor conoce ampliamente, la interpretación de los textos de pen-
samiento político debe constreñirse al contexto intelectual y político 
específico del autor para evitar “mitologías” anacrónicas. Además, 
el intérprete tiene que recuperar objetivamente no sólo el contenido 
semántico y cognoscitivo del texto (dimensión locucionaria), sino 
también las intenciones primarias del autor al escribir el texto en su 
contexto original (dimensión ilocucionaria). Lo anterior implica con-
siderar al texto como una red compleja de actos discursivos realizados 
por el autor para incidir en el contexto intelectual y político de su 
tiempo. Es importante recordar que esta tesis básica de considerar a los 
textos como acciones ya había sido propuesta, en otros términos, pero 



	 RESEÑAS

con toda claridad por José Gaos desde los años cuarenta: “[…] la idea 
es una acción que el hombre realiza en vista de una determinada cir-
cunstancia y con una precisa finalidad […] no hay pues ideas eternas. 
Toda idea está adscrita irremediablemente a la situación o circunstancia 
frente a la cual representa su papel activo y ejercita su función”.1

Dentro de esta perspectiva interpretativa, Francisco Quijano pro-
pone con originalidad priorizar las controversias que los autores sos-
tuvieron directa o indirectamente con otros humanistas de su tiempo. 
Para el estudio de las controversias recurre a autores latinoamericanos 
como Marcelo Dascal y Oscar Nudler. Esta integración entre la Escue-
la de Cambridge y los filósofos latinoamericanos constituye sin duda 
una innovación metodológica muy acertada.

El libro está dividido en cinco capítulos además de la introducción 
y las conclusiones. En los dos primeros capítulos se exponen los 
conceptos clave de constitucionalismo y republicanismo, así como 
las principales tradiciones intelectuales que se confrontan en torno 
a la conquista y dominación imperial, destacando la llamada “Segun-
da Escolástica” a la que pertenecen Vitoria, Soto, Las Casas y De la 
Veracruz. Los tres capítulos siguientes están dedicados a cada uno de 
los tres autores centrales del libro y en las conclusiones se presenta un 
agudo y revelador análisis comparativo.

La tesis principal que sostiene Francisco Quijano en el primer 
capítulo es que los conceptos clave de constitucionalismo y republica-
nismo están orientados a cuestionar y limitar el proyecto de expansión 
imperial de la corona española en América, en clara oposición a los 
defensores del poder absoluto del emperador.

De acuerdo con Quijano el constitucionalismo es una concepción 
jurídica e institucional que limita el poder político del monarca con 
base en la idea de un convenio o pacto entre la comunidad y el rey 
que lo obliga a gobernar con leyes justas que procuren el bien común. 
Este pacto puede incluir instituciones republicanas que den origen 
a un gobierno mixto y eviten así el poder absoluto. En contraste, el 
republicanismo se concibe como una tradición marcadamente intelec-
tual, más que un orden jurídico institucional, pero que al igual que el 
constitucionalismo reconoce el origen popular o comunitario de todo 

1  José Gaos, “Historia de las ideas en México”, Obras competas, t. VIII, pp. 277-278.



	 RESEÑAS�

dominio político legítimo, así como el ejercicio del poder por medio 
de leyes justas que favorezcan el bien común. Pero a diferencia del 
constitucionalismo, el republicanismo enfatiza la participación de los 
ciudadanos en la elaboración de las leyes y en la toma de decisiones 
públicas, así como en la supervisión del ejercicio del poder para asegu-
rar la libertad del pueblo y prevenir tiranías.

Si bien el autor señala que el constitucionalismo hispano se desarro
lló durante la segunda escolástica, especialmente por la llamada Escuela 
de Salamanca, a la que pertenecen tanto De la Veracruz como Las 
Casas, su rigor historiográfico lo lleva a afirmar “que no es el objetivo 
de estudio mostrar que en la Nueva España del siglo xvi podemos 
encontrar un verdadero republicanismo o un verdadero constitu-
cionalismo” (p. 63). Probablemente Quijano tiene razón respecto 
a Bartolomé de Las Casas, pero discrepo de su opinión respecto a 
Alonso de la Veracruz, a quien considero un republicano cabal, como 
he argumentado en varios trabajos.2

Si es dudoso que hubiesen existido realmente un constitucionalis-
mo y un republicanismo en la Nueva España, ¿cuál es el sentido de 
desarrollar estos conceptos clave en el capítulo inicial del libro? Al 
parecer, Francisco Quijano considera estos conceptos como recursos 
heurísticos para articular y dotar de significación teórica las contro-
versias al interior de escolástica en el mundo hispanoamericano del 
siglo xvi, tema que desarrolla en el segundo capítulo.

Nuestro autor afirma con certeza que es un error considerar a la 
Escolástica como una doctrina homogénea y dogmática. Por el con-
trario, muestra con evidencia convincente las diferentes corrientes y 
las intensas disputas dentro de la Escolástica renacentista en torno a la 
legitimad de la conquista y el dominio español sobre el Nuevo Mun-
do en el ámbito del pensamiento político, de la teoría jurídica y de la 
teología. El método propio de la escolástica para el desarrollo de estas 
controversias es la dialéctica, que se caracteriza por la ponderación de 
respuestas y argumentos opuestos en torno a alguna duda o cuestión 

2  Véase Ambrosio Velasco Gómez, Republicanismo y multiculturalismo, México, 
Siglo Veintiuno Editores, 2007 y La persistencia del humanismo republicano en la for-
mación del estado y la nación en México, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2009.



	 RESEÑAS

como ¿es justa la guerra de conquista? o ¿tiene el emperador dominio 
justo sobre las Indias occidentales?

Entre los jurisconsultos de la Escolástica hispánica del siglo xvi, 
que argumentan a favor de la conquista y el imperio español, destacan 
Juan López de Palacios Rubios, autor del famoso “Requerimiento” 
para someter a los indios y convertirlos en vasallos del emperador; 
Vasco de Quiroga, quien fuera oidor y obispo de Pátzcuaro y Ginés 
de Sepúlveda, el más afamado intelectual “imperialista”. La mayoría de 
los jurisconsultos defendían el proyecto imperial y eran absolutistas, 
con brillantes excepciones como Vázquez de Menchaca quien soste-
nía posturas constitucionalistas e incluso republicanas. Por lo general 
los jurisconsultos sostenían teorías teocráticas según las cuales Dios 
otorga el derecho de dominio absoluto a los monarcas, ya fuera direc-
tamente o por medio del papa. Las bulas Alejandrinas de 1493 que 
fueron el principal título de legitimidad del imperio español son un 
ejemplo paradigmático del absolutismo teocrático papista.

Por otra parte, Quijano señala que en el ámbito de la teología esco-
lástica, sobre todo la llamada “segunda escolástica” desarrollada princi-
palmente por la Escuela de Salamanca de la primera mitad del siglo xvi, 
se desarrolló un pensamiento crítico a la conquista e imperio español 
mediante grandes académicos como Francisco de Vitoria, Domingo 
de Soto, Alonso de la Veracruz y otros personajes que recibieron su 
influencia como Bartolomé de Las Casas y Juan Zapata y Sandoval. 
Las autoridades filosóficas más importantes de la segunda escolástica 
fueron Aristóteles, Cicerón y desde luego Santo Tomás. Pero también 
recibieron una fuerte influencia del nominalismo y conciliarismo de 
Ockham y Escoto que inclinó a estos escolásticos salmantinos a una 
visión más histórica y plural de los reinos y repúblicas. Respecto a su 
filosofía política, los teólogos salmantinos, al contrario del absolutismo 
de los jurisconsultos teocráticos, sostenían teorías republicanas res-
pecto al origen y ejercicio del dominio político como la tesis de que la 
comunidad es la fuente directa del dominio político y su fin último es el 
bien común; si el gobernante no procura efectivamente el bien común 
y antepone su interés personal, su autoridad puede ser revocada por la 
propia comunidad, incluso por las armas.

Este es a grandes rasgos el panorama que nos presenta Quijano del 
contexto intelectual de las controversias del siglo xvi sobre la conquista  



	 RESEÑAS�

y el imperio español sobre América. Alonso de la Veracruz, Bartolo-
mé de Las Casas y de manera más matizada Juan Zapata y Sandoval 
figuran en la tradición constitucionalista y republicana que cuestio-
na de raíz las pretensiones de legitimidad de la expansión de la corona 
española sobre América. A mi juicio, de estos tres pensadores el más 
radical y riguroso crítico de la conquista es precisamente Alonso de 
la Veracruz.

En el tercer capítulo Francisco Quijano contextualiza y analiza el 
pensamiento político de Alonso de la Veracruz. Destaca en primer 
lugar que, en su formación académica en la Universidad de Salamanca, 
donde logra integrar el iusnaturalismo y el republicanismo de la segun-
da escolástica impulsada principalmente por Vitoria y Soto, así como 
el nominalismo representado por quien fuera su principal profesor de 
lógica y dialéctica, Martínez Silicio. Esta integración permite a Alonso 
de la Veracruz reconocer que las naciones y pueblos indígenas eran a su 
manera plenamente racionales y que sus reinos eran repúblicas justas.

Esta visión republicana que hoy en día y con riesgo de anacronismo 
podríamos caracterizar como multiculturalita, constituye el funda-
mento filosófico más sólido y radical para condenar la injusticia de la 
conquista y la usurpación española del dominio justo que tenían los 
pueblos indígenas sobre sí mismos.

Aplicando con fineza y buen juicio la metodología hermenéuti-
ca de Skinner, Quijano elige como concepto clave del pensamiento 
político alonsino el de dominio y nos explica los diferentes sentidos 
del término en la escolástica del siglo xvi: Dominio sobre las cosas 
(propiedad), sobre sí mismo (libertad o libre albedrio) y el dominio de 
la comunidad sobre sí misma o dominio político. Francisco Quijano 
señala la originalidad de la concepción de Alonso de la Veracruz del 
dominio político al considerarlo en el marco del derecho de gentes, 
del derecho humano positivo y no del derecho natural, como lo hacían 
Vitoria y Soto y menos aún del derecho divino como pretendían los 
teocráticos defensores del imperio. Ciertamente Alonso coincidía con 
sus maestros salmantinos en que todo dominio justo se fundamenta en 
la comunidad sobre el cual se ejerce, pero no como una consecuencia 
del derecho natural inmutable, sino como resultado de un acuerdo, 
convenio o pacto en cada comunidad, pueblo o nación específica y 
por ello está sujeto a variaciones históricas y no a un modelo universal 



	 RESEÑAS

invariable. Gracias a esta aguda interpretación del concepto clave de 
dominio, Francisco Quijano reconstruye acertadamente la intención 
primaria de Alonso de la Veracruz al escribir su relección principal De 
Dominio infidelium et iusto bello como resultado de su curso inaugural 
de teología en la Real Universidad (1553-1554): “[…] lo que Alonso de 
la Veracruz está haciendo es defender de manera más enfática la legiti-
midad de los gobiernos de estos pueblos [indios] y su derecho a decidir 
sobre sí mismos, ante las pretensiones españolas y ante los argumentos 
esgrimidos por los apologistas de la conquista […]” (p. 130).

No obstante, la radical crítica al injusto origen y ejercicio del domi-
nio español sobre los pueblos y reinos de América, Francisco Quijano 
señala que Alonso de la Veracruz llega a formular ciertas condiciones 
que podría tornar justo el dominio ilegítimo de origen. Se trata de 
condiciones esencialmente republicanas que exigirían la libre y explí-
cita voluntad de los gobiernos y pueblos indígenas de formar parte 
de una confederación de repúblicas autónomas bajo la monarquía 
española. Pero históricamente esas condiciones legitimadoras nunca 
se cumplieron.

En el siguiente capítulo del libro se analiza el pensamiento jurídico 
y político de Bartolomé de Las Casas que, si bien coincide en líneas 
fundamentales con Alonso de la Veracruz, difiere también en prin-
cipios básicos concernientes al reconocimiento de la autoridad del 
emperador Carlos V.

Bartolomé de Las Casas, a diferencia de Alonso de la Veracruz no 
tuvo una formación académica en la Universidad, sino que después 
de su actividad como encomendero y su conversión en protector de 
los indios frente a conquistadores y encomenderos, tuvo que hacer un 
esfuerzo autodidacta para defender los derechos de los indígenas ante 
los reyes de España. De acuerdo con nuestro autor, entre los años de 
1520 y 1524 inicia sus grandes obras históricas en defensa de los indios, 
pero la consolidación de su formación coincide con la intensificación 
de su labor en la Corte de Carlos V para lograr la supresión de la enco-
mienda con las Leyes Nuevas promulgadas en 1542, derogadas poco 
después a raíz de la rebelión de los conquistadores y encomenderos en 
Perú. Después de su efímero obispado en Chipas entre 1545 y 1547, 
Las Casas vuelve definitivamente a España y fortalece su formación 
jurídica. En este periodo sostiene su legendaria polémica con Ginés 



	 RESEÑAS�

de Sepúlveda, el más destacado defensor del proyecto imperial de 
Carlos V. Sin embargo, Francisco Quijano señala que la radicalización 
de su pensamiento político corresponde a los últimos años de su vida 
entre 1561 y 1566, años en los que escribe Theasurus, Once dudas y De 
Regia potestate, que son precisamente las obras en las que se pueden 
encontrar con mayor claridad ideas y argumentos constitucionalistas 
y republicanos. Considero pertinente señalar que este periodo coin-
cide con el regreso de Alonso de la Veracruz a España (1562) para 
defenderse de las acusaciones de herejía del obispo Montufar ante el 
Tribunal inquisitorial y durante los siguientes cuatro años mantuvo 
una estrecha colaboración con Bartolomé de Las Casas, hasta su muer-
te. Por ello considero verosímil la hipótesis de que la radicalización 
republicana de Bartolomé de Las Casas se debe en parte a la influencia 
directa de Alonso de la Veracruz durante esos años.

Si bien el padre Las Casas coincide con Alonso de la Veracruz 
sobre el origen y fundamento republicano del poder político y en 
consecuencia en el reconocimiento del carácter legítimo de los reinos 
indígenas, Francisco Quijano señala con sutileza algunas diferencias 
fundamentales del dominico con el fraile agustino. En primer lugar, 
Las Casas reconoce el fundamento del poder político en el derecho 
natural e incluso en el derecho divino. Sin embargo, en cuanto a la 
determinación de la forma específica de gobierno y las personas que 
lo ejercen coincide en que corresponde exclusivamente a los acuer-
dos de la comunidad fundados en derecho humano. Pero quizá la 
diferencia más importante entre Las Casas y De la Veracruz es que el 
primero sustituye el concepto clave de dominio por el de jurisdicción, 
para enfatizar que el poder político legítimo no es algo que posea el 
gobernante sino que es una facultad concedida por la comunidad: “La 
insistencia de Las Casas en distinguir entre dominio y jurisdicción 
al hablar del poder político, cobra especial relevancia en tanto que , 
para él, el rey y todos los gobernantes no eran dueños, amos o señores 
(domini) de sus reinos, ni de sus súbditos, sino solamente, en cuanto 
que depositarios de la jurisdicción, rectores, prepósitos y administra-
dores de las repúblicas” (p. 176).

Francisco Quijano sostiene que el concepto lascasiano de juris-
dicción, permite conciliar el poder político con la libertad personal 
y comunitaria, pues el rasgo distintivo de la libertad es la ausencia de 



	 RESEÑAS

dominio arbitrario, o en términos de Las Casas “La Facultad natural, 
esto es la posibilidad de hacer aquello que a cualquiera le agrada hacer, 
salvo que la fuerza o el derecho se lo prohíba” (p. 187). Consciente 
de incurrir en el anacronismo que Skinner denomina “prolepsis”, 
considero que este concepto de libertad coincide con el concepto 
hobbesiano de libertad que él mismo distingue de la libertad de los 
antiguos y que posteriormente Isaia Berlín denominó “libertad nega-
tiva” (ausencia de constreñimiento físico u legal) y considera que es 
la categoría fundamental del liberalismo político moderno en con-
traposición del concepto “positivo de libertad” que Berlin asocia con 
la tradición republicana. Si es correcta esta interpretación, entonces 
podríamos considerar a Las Casas como un antecedente fundacio-
nal del liberalismo político. Más allá de esta polémica de la filosofía 
política contemporánea que me parece relevante, a pesar que Quentin 
Skinner la deplore, considero que el movimiento retórico de Las Casas 
al sustituir dominio por jurisdicción como concepto clave, responde 
primordialmente al interés de Las Casas por hacer compatible el reco-
nocimiento de la autoridad del rey de España con la libertad de las 
naciones y reinos americanos.

El último capítulo del libro corresponde al estudio del pensamiento 
político del agustino mexicano Juan Zapata y Sandoval, especialmente 
de su obra Justicia Distributiva y la acepción de personas, publicada 
en la Ciudad de Valladolid, España en 1609. A diferencia de los dos 
autores anteriores, Zapata y Sandoval ya no cuestiona la legitimad de 
la conquista y el dominio español sobre América, por lo cual no goza 
de la fama y radicalidad de Alonso de la Veracruz y Bartolomé de Las 
Casas. Incluso en algunos pasajes, Zapata y Sandoval justifica la con-
quista en cuanto sus fines evangélicos y civilizatorios con argumentos 
semejantes a los expuestos por Ginés de Sepúlveda.

Como bien señala Francisco Quijano, la situación social y políti-
ca de la Nueva España a principios del siglo xvii es diferente a la de 
mediados del siglo anterior. La cuestión central no es ya la justicia 
de la conquista y el dominio español, sino la justicia de la relación 
entre gobierno y pueblo, esto es el problema de la justicia distributiva, 
incluyendo la asignación de cargos y la imposición de tributos. En el 
tratamiento de este problema Zapata y Sandoval recupera principios 
teóricos republicanos, principalmente el relativo al origen popular del 



	 RESEÑAS�

poder y la exigencia de gobernar con base en leyes que procuren el 
bien común. Pero la singularidad de Zapata y Sandoval que destaca 
Quijano es la introducción de un concepto que vincula a la comunidad 
con su gobierno como representante: “La autorización que la comu-
nidad daba al príncipe no era para que tomara decisiones a su arbitrio, 
sino para que lo hiciera en nombre y representación de la comunidad 
misma” (p. 233).

La crítica de Zapata y Sandoval al gobierno de la corona española 
reside precisamente en que no se ejerce una adecuada representación 
de los ciudadanos de la Nueva España, porque se da preferencia injus-
tificada a los europeos sobre los naturales nacidos en América; indios, 
criollos mestizos y la diversidad de castas. En esto consiste precisa-
mente la injusticia (distributiva) de acepción de personas, que entre 
otras cosas genera maltrato y abuso sobre los indios, y convierte al 
gobierno español en tiránico. Para remediar este mal gobierno Zapata 
y Sandoval considera necesario otorgar los cargos civiles y eclesiásticos 
a los ciudadanos nacidos en la Nueva España, incluyendo desde luego a 
los criollos, pues además de ser personas virtuosas, son quienes mejor 
conocen las costumbres y formas de vida de las comunidades sobre las 
quien se ejerce el gobierno y por ello pueden cumplir mejor la repre-
sentación que le otorga la república para el bien común.

Al comparar los tres autores en las conclusiones del libro, Francisco 
Quijano señala una diferencia fundamental entre los humanistas del 
siglo xvi nacidos en España, pero con una amplia experiencia vital en 
América, sobre todo Alonso de la Veracruz, y el fraile agustino de prin-
cipios del siglo xvii nacido en México. Los dos primeros cuestionan 
el hecho mismo de la conquista y la dominación española sobre los 
indios y los abusos que sufren a manos de los encomenderos españoles, 
mientras que Zapata y Sandoval ya no condena la guerra de conquista 
ni el dominio de la corona española sino la forma en que se ejerce el 
gobierno por los españoles con exclusión de los nacidos en América, 
especialmente los criollos.

En suma, el libro de Francisco Quijano no sólo es una minuciosa 
reconstrucción histórica del pensamiento de tres grandes humanistas 
que debatieron sobre la conquista y el imperio español en la Nueva 
España, sino también una excelente interpretación de los orígenes y 
fundamentos del pensamiento republicano mexicano (novohispano) 



	 RESEÑAS

que tiene tanta relevancia en la historia intelectual y política de Méxi-
co y en general en Iberoamérica, como otras tradiciones republicanas 
han tenido en Italia, Francia y el mundo anglosajón y que han sido 
ampliamente estudiadas por figuras como Quentin Skinner y John 
Pocock. De aquí la gran importancia de la publicación de este libro 
que contribuye destacadamente a la historia de nuestras tradiciones 
intelectuales olvidadas.

Ambrosio Velasco Gómez
Univers idad Nacional  Autónoma de México


