
	 RESEÑAS� 625

Haydeé López Hernández, En busca del alma nacional. La arqueo-
logía y la construcción del origen de la historia nacional en México 
(1867-1942), México, Instituto Nacional de Antropología e Histo-
ria, 2018, 389 pp. ISBN 978-958-42-7345-1

Cuando hace años comenté el libro de Margarita Díaz-Andreu sobre 
la historia universal de la arqueología en el siglo xix,1 advertía del 
vertiginoso crecimiento de este campo, lo que he matizado luego di-
ciendo que la reflexión historiográfica crece con cierta lentitud.2 Este 
fenómeno intelectual es bastante común en la metaciencia, aunque 
hoy los historiadores le prestan mayor atención. Esto viene a mientes 
por la excelente contribución de Haydée López Hernández, quien 

1  Margarita Díaz-Andreu, “La historiografía arqueológica toma la delantera”, en 
Desacatos. Revista de Ciencias Sociales, 37 (2011), pp. 199-202.
2  Luis Vázquez León, “La historiografía de la antropología como historia: entre la 
pluralidad y la ortodoxia extremas”, en Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Hu-
manidades, 81 (2016), pp. 9-39.

A la invitación e intención de los autores del volumen de sumar 
esfuerzos e interlocución entre aquellos historiadores dedicados al 
mundo del trabajo del periodo novohispano con los dedicados a la 
primera mitad del siglo xix, conjugar aspectos como son la raza y el 
género, así como no dejar de lado la relación economía y sociedad en 
los estudios, importaría agregar la continuación de la discusión del 
concepto clase, tomar en cuenta la cultura sin caer en excesos que nos 
impidan ver la experiencia humana del trabajo y de la producción, y 
realizar comparaciones no solo entre países o etapas históricas, sino 
también entre localidades, regiones y estados dentro de las naciones. 
Se trata de aspectos que desde estas líneas historiográficas se tendrán 
como retos de pesquisas futuras. Enhorabuena a este libro, pues mues-
tra que todavía tiene mucho que revelarnos la investigación sobre las 
experiencias de los trabajadores y el mundo laboral.

Rosalina Ríos Zúñiga
Univers idad Nacional  Autónoma de México



626	 RESEÑAS

nos brinda el escenario adecuado para esta índole de discusiones 
interdisciplinarias. En esta oportunidad los arqueólogos han venido 
a reunirse con los historiadores. La autora misma compagina ambos 
intereses de conocimiento de manera muy creativa. López Hernández 
nos proporciona una novedosa historia de la arqueología mexicana, 
tal como fue instrumentada entre 1867 y 1942. Novedosa porque se 
aleja de las historias hagiográficas y hasta apologéticas comunes en la 
historia de la ciencia hechas por sus propios interesados, donde lo más 
usual, metodológicamente hablando, no es tanto el mal llamado pre-
sentismo como la visión de tunel que provocan, a modo de exaltación 
del “antropólogo como héroe”.3

El libro de Haydeé López Hernández no es de fácil lectura. Como 
buena historiadora nos provee de abundancia de referencias puntuales 
sobre fuentes primarias, sin mencionar las secundarias. Casi no hay 
páginas sin este aparato de referencias. Pero el lector interesado sabe 
que no puede prescindir de tales citas, so pena de perderse de autores e 
ideas del contexto en que discurre la historia; asimismo del contexto en 
que discurre ella misma. Como relato, su argumento central es impe-
cable: el cambio generacional subyace en las mudables preocupaciones 
propias de la autodeterminación cultural de un nacionalismo confuso, 
que no puede admitir sus raíces negras y que se proyecta difuso hasta la 
peculiar distribución de los monolitos olmecas, que habiendo sido des-
estimados del altar del alma nacional (entiéndase Museo Nacional de 
Antropología) han sido casi todos relegados al estado de Tabasco, don-
de lo olmeca colma su alma poética, amén de trasponer aquello de “por 
mi espíritu hablará mi raza”, para devenir en el Juchimán pétreo. Y de 
por medio, ya metidos en la materia proteica del nacionalismo, una 
“cultura madre” que no consigue ser una idea fuerza porque es claro 
que los mexicanos no tenemos madre simbólica, aunque Cuauhtémoc 
bien podría pasar por padre, algo así como el King Alfred de Anglia. 
Aquí subyacen regionalismos que no admiten la narración única del 
origen materno.

3  Clifford D. Conner, A People’s History of Science. Miners, Midwives and “Low 
Mechanicks”, Nueva York, Nation Books, 2005; Susan Sontag, El antropólogo como 
héroe, Barcelona, Seix Barral, 1984.



	 RESEÑAS� 627

El momento en que López Hernández escribe (su propio pre-
sente) es el que sigue a las dudas que nos polarizan. Desde el campo 
de la historia del arte, lo olmeca se percibió como mito. Estaba en 
marcha un proceso de diversificación interpretativa (cada académico, 
un mundo aparte) que sobrevaloramos, pero que es propio de una 
sociedad que se complejiza hasta la partícula individual. Siguiendo 
el relato de la autora, en un primer momento fue cautivador suponer 
unas migraciones africanas con Votan como héroe civilizador, una 
especie de Quetzalcóatl temprano que los frailes milenaristas del 
siglo xvi atribuyeron a Jesús mismo, o sea, a otra migración tribal. 
Ya que se buscaba algo propio, la “negritud” no fue digna de orgu-
llo. Igual ocurrió con las migraciones del poblamiento asiático, que 
siguen siendo desdeñadas por nuestro nacionalismo declinante, y no 
se diga por la oración fúnebre en la desaparición del Departamento 
de Prehistoria del inah, a pesar del “hombre de Tepexpan”, sin 
mencionar a Naia (“la primera americana”) en Yucatán. Los cambios 
en los imaginarios culturales, como bien muestra Haydeé López 
Hernández en un epílogo próximo a la sociología del conocimiento 
(“A la sombra del siglo xix” lo titula), han impactado de profundis a 
la arqueología profesional, no a la inversa. Puede ser, para efectos del 
relato histórico, que la genealogía de la “negritud” se reduzca de José 
María Melgar a Ramón Mena, excepto que los pensadores difusionis-
tas de hoy no se resignan a morir, y otro “olmeca negro” ha revivido 
con el afrocentrismo, y más recientemente con el reconocimiento de 
la población afromexicana por un multiculturalismo de impacto limi
tado, regional también.4 Cabe por último la pregunta de si la genó-
mica en boga concitará la imaginación cultural.5 Quizá no, porque el 

4  El afrocentrismo cobró fuerza con la “Atenea Negra” de Martin Bernal, que ya de 
por sí molestó a los creadores de la Atenea occidentalizada. Pero la “cuestión negra”, en 
palabras de John Stuart Mill, volvió hacia los monolitos olmecas; Martin Bernal, “All 
Not Quiet on the Wellesley Front: A Review of Not Out of Africa”, en Black Athena 
Writes Back, Durham, Duke University Press, 2001, pp. 371-395; Luis Vázquez “El 
dulce encanto del difusionismo arqueológico. El caso pendiente de México y Perú en la 
antigüedad”, en Efraín Cárdenas García (ed.), Migraciones e interacciones en el septen-
trión mesoamericano, Zamora, El Colegio de Michoacán, 2017, pp. 41-49.
5  Otra historiadora, antes antropóloga social, se encargó de disminuir el mito chihua-
hense del colono norteño para mostrar el mestizaje efectivo ocurrido en los minerales; 



628	 RESEÑAS

mestizaje (entendido como intercambio de genes entre poblaciones) 
es tan amplio que salpica hasta los que se ostentan como “pueblos 
originarios”, sin serlo genéticamente.

Buena parte de la obra de López Hernández se dedica entonces a 
mostrar la historia del auge y caída de la llamada cultura madre, de filia-
ción propiamente arqueológica y con atributos personales. Hablamos 
de Alfonso Caso, su creador. Gracias a su detallado análisis, la autora 
reconstruye segmentos del personaje que lo hacen más asequible a pe-
sar de sus reiterados desplantes autoritarios, temo que ligados a lo que 
se llamó la “escuela mexicana de arqueología”, también considerada 
como la edad de oro de la arqueología nacionalista. En todo caso, no 
podemos hablar del inah y sus prácticas sin mencionar su impronta. 
Pero es muy interesante saber que el consenso exhibido al inicio por 
los miembros de la Sociedad Mexicana de Antropología mostrara 
cuarteaduras como voces disidentes y por lo mismo marginadas. Hace 
tiempo que Haydeé López Hernández insiste en apreciar las ideas 
desviantes de Enrique Juan Palacios, pero hay otras más.6 Caso no 
solo insistió en ignorar a los “pueblos primitivos” (“sin historia” en 
la antropología social de Eric Wolf) para concentrarnos en la eclosión 
civilizatoria mesoamericanista, sino que se esforzó en dotar de centra-
lidad discursiva a esa cultura madre arcaica. En términos heurísticos, 
sí consiguió impulsar la exploración arqueológica en Veracruz y 
Tabasco. Mas sus elecciones positivas conllevaron otras negativas. La 
“arqueología de lo primitivo” del México no monumental quedó en 
el completo olvido.7 Se entiende por qué el descuido de la prehistoria 
o de las aproximaciones materialistas en torno a la revolución urbana o 
la domesticación del maíz.

Termino con un caso extendido sobre “la sombra del siglo xix” que 
pesa aún sobre nuestra mentalidad, como dijera Marx. Excepto que la 

Rómulo Pardo Urías (comp.), Margarita Urías Hermosillo. Obra histórica, Xalapa, 
Universidad Veracruzana, 2017.
6  Haydeé López Hernández, Los estudios histórico-arqueológicos de Enrique Juan 
Palacios, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2016.
7  Margarita Díaz-Andreu, A World History of Nineteenth-Century Archaeology. 
Nationalism, Colonialism, and the Past, Oxford, Oxford University Press, 2007, pp. 
285-293.



	 RESEÑAS� 629

presencia del pasado nos enceguece.8 Cualquiera puede hacer este ejer-
cicio mental. De por sí es raro que lo olmeca no tenga la preeminencia 
que supondría en el discurso exhibido en el Museo Nacional de Antro-
pología. Por eso digo que Haydeé López Hernández incursiona en la 
sociología del conocimiento. Si seguimos el argumento ad absurdum 
resultaría en la paradoja de que Eulalia Guzmán triunfó al final sobre 
Alfonso Caso. Nuestro padre es un príncipe azteca, si a la “guerra 
de imágenes” vamos. Pero mi ejercicio también es práctico. Ocurre 
que el biólogo evolucionista Neil Losin hizo un documental que subió 
a un canal científico de Youtube.9 En él habla de una “colaboración 
inesperada” entre genetistas y arqueólogos. No aparecen arqueólogos 
mexicanos porque antes la prehistoria fue disuelta, pero tampoco se 
rastrea lo olmeca a fondo como frentes de difusión; lo que tenemos en 
abundancia son emulaciones espectaculares del fabuloso saqueo del 
cenote sagrado de Chichén Itzá, donde Naia no aparece ni por error.10 
La colaboración científica a que Losin hace referencia es la domestica-
ción del maíz, motivo de una revolución profunda en América, incluso 
civilizatoria. Aconsejados por los genetistas, esos arqueólogos llegaron 
a una cueva cercana al río Balsas, en Guerrero. No fue Tabasco, no fue 
Tehuacán ni fue Tamaulipas. La carencia monumental del pasado es 
solo modestia de la propia realidad, pero así pudo ser el origen de la 
ansiada alma nacional, modesta.

Luis Vázquez León
Centro de Invest igaciones  y  Estudios  Superiores  

en Antropología Social-Occidente

8  Enrique Krauze, La presencia del pasado, México, Tusquets Editores, 2005.
9  HHMI BioInteractive Video, “Estalló el secreto: el misterioso origen del maíz”, 
Youtube.com 
10  Pedro Castro, El fabuloso saqueo del cenote sagrado de Chichén Itzá, México, Uni-
versidad Autónoma Metropolitana, 2016.


