
	 RESEÑAS� 2137

Gabriel Entin (ed.), Rousseau en Iberoamérica. Lecturas e interpre-
taciones entre monarquía y revolución, Buenos Aires, SB Editores, 
2018, 206 pp. ISBN 978-987-443-410-4

El tema de la influencia de las ideas de Rousseau en el pensamiento 
revolucionario hispanoamericano tiene larga data en la historiografía 
local. Esa interpretación fue originalmente difundida por los sostene-
dores del sistema monárquico, quienes defendieron la idea de que la 
lectura de Rousseau había inflamado la mente de los criollos, siendo 
así una de las causas de los movimientos antimonárquicos e indepen-
dentistas. Y esta idea fue adoptada también por las interpretaciones 
liberales y recogida luego por la historiografía de ideas, convirtiéndose 
pronto en una especie de lugar común en ella.

Los trabajos reunidos en el libro editado por Gabriel Entin se apar-
tan claramente de este supuesto. Ya no se interrogan por la “influencia” 
de Rousseau en Iberoamérica, sino por sus “usos”. Como explica bien 
Clément Thibaud en su texto incluido en él, ello supone una inversión 
de las perspectivas. Ya no se va de Rousseau a los pensadores iberoame-
ricanos, sino, por el contrario, de éstos a aquél; es decir, a cómo estos 
últimos se apropiaron de las ideas del ginebrino y las adaptaron a sus 
propios fines presentes, los cuales fueron, en realidad, de naturaleza 
muy variada y compleja.

La pregunta que entonces surge es: ¿qué se encontraría en cada 
caso detrás de la invocación a Rousseau? Dicho de otro modo, ¿qué 
se escondería detrás de estas apelaciones a su figura?, ¿qué se pondría, 
en cada caso, en disputa alrededor de ella? En fin, ¿de qué problemas 
y cuestiones serviría de índice el nombre de Rousseau?

Algo que señala muy bien Jorge Myers en el prólogo, un primer 
problema que aparece en el intento de abordar aquellas preguntas, 
es que esos usos que se harían de él en Hispanoamérica recogerían, 
a su vez, otros usos anteriores, los cuales habían sido muy amplios y 
muchas veces contradictorios entre sí. Habría una suerte de cadena de 
apelaciones a la figura de Rousseau por la cual se va a fijar una cierta 
imagen suya, la cual va a condicionar irremediablemente toda apro-
piación subsecuente que se hiciere de ella en la región. Dos hechos 
fueron claves en este sentido. El primero fue la condena de la misma 
por parte de la Inquisición, lo que la convierte en una figura maldita. El 



2138	 RESEÑAS

otro fue su apropiación por parte de los sectores jacobinos, quienes lo 
van a consagrar como una suerte de ideólogo de la revolución francesa. 
Todo uso posterior deberá así confrontarse con esta visión establecida, 
cuyo proceso de formación tuvo, en realidad, algo de azaroso, e incluso 
arbitrario, pero a la que, una vez que se impuso, ya no podría ignorarse 
en cualquier invocación a su figura.

El personaje de Rousseau va a quedar entonces estrechamente aso-
ciada a la idea de “contrato social” y a su otro concepto asociado: el 
de “voluntad general”. Esta suerte de sinonimia que se establece tuvo, 
como se señaló, algo de arbitrario. Si se me permite pecar de autorre-
ferencial, quisiera citar algo que ocurrió con un libro de mi autoría, 
ya que creo que puede ilustrar el punto. El primer libro que publiqué 
se titulaba Giro lingüístico e historia intelectual, el cual tuvo bastante 
difusión en Argentina. A partir de ese momento, y por algún tiempo 
más, mi nombre quedaría allí asociado a la idea de “giro lingüístico”. 
Toda referencia a esta idea, explícita o implícitamente, aludiría a mí. 
Se debatirá en torno de ella, muchas veces sin siquiera haber leído el 
libro, ni sabiendo qué decía yo al respecto. El título había sellado ese 
destino, lo quisiera o no. Si le hubiese puesto cualquier otro título, 
esto ya no habría sido así, aun cuando su contenido no hubiese cam-
biado en absoluto.

Bien, algo parecido ocurriría con Rousseau. En realidad, la idea de 
“contrato social” existía hacía mucho tiempo, y fue muy discutida por 
infinidad de autores antes, durante y después de él. Pero el hecho de 
que le hubiese puesto dicho título a uno de sus libros sirvió, de hecho, 
como un modo de apropiarse para sí de tal concepto, haciendo que se 
perdiera muchas veces de vista, o se dejase de lado, esa densa trama 
semántica entretejida en torno del mismo.

El punto es que ésta existió y le dio a este concepto un carácter 
equívoco. Y, como muestra Gabriel Torres Puga en su estudio de la re-
cepción temprana de esa obra, ello es clave para comprender cómo la 
misma fue leída. Según muestra, antes de la independencia, las lecturas 
de la misma fueron mayormente fragmentarias, a partir de traduccio-
nes parciales, de glosas o de comentaristas suyos. Normalmente, los 
lectores van a reponer dicho concepto a partir de estos fragmentos 
con ideas de cosecha propia, mezclando así motivos de muy distinta 
índole y procedencia. En fin, éstos no siempre estarían en condiciones 



	 RESEÑAS� 2139

de distinguir el concepto rousseauniano de contrato social de aquellas 
otras versiones del mismo (un motivo más que muestra lo estéril de 
todo el debate acerca de las “influencias”, así como de los intentos 
de trazar la supuesta genealogía de las ideas revolucionarias). Cabe 
aclarar, por otro lado, que, contrariamente a lo que suele afirmarse, 
estos equívocos no tienen que ver con cierta supuesta “hibridez” del 
pensamiento latinoamericano, sino que son, en realidad, inherentes a 
todo proceso de circulación social y apropiación de ideas, inevitable-
mente mucho más complejo que lo que el tópico de las “influencias”, 
así como también el de la “mezcla de influencias”, pueden alcanzar a 
expresar. Por otro lado, las “fuentes originales” nunca son entidades 
singulares y homogéneas. Como muestra aquí Catherine Larrère para 
el caso de El contrato social, ellas mismas están atravesadas por tramas 
discursivas que conjugan elementos tomados, a su vez, de distin-
tas fuentes, no siempre compatibles entre sí.

Hay, de todas formas, una problemática que subyace a todas estas 
apelaciones tempranas a la figura de Rousseau, y que explica la centra-
lidad entonces de su texto El contrato social. Todas estas lecturas par-
tirían de un mismo principio genérico, como era la idea de la necesidad 
de adecuar la legislación positiva a la ley natural. El supuesto de base 
era que, según se pensaba, los males que aquejaban al imperio hispano 
tenían su raíz en el hecho de que, por obra del despotismo, el sistema 
actual se había apartado de esa ley natural, a cuyos fundamentos habría 
que regresar a fin de regenerar el orden monárquico. Sin embargo, este 
postulado genérico va a ser pasible, a su vez, de infinidad de interpre-
taciones diversas y aun contradictorias entre sí.

Lo dicho, en realidad, es válido para las colonias americanas. En la 
península se observa cierta inflexión particular en tal postulado. Lo que 
allí se planteará no será tanto la necesidad de adecuar el orden político a 
una supuesta ley natural, sino a una constitución tradicional española, la 
que incluirá a la monarquía como uno de sus componentes esenciales. 
Supuesto que también se abre, a su vez, a diversidad de interpretacio-
nes. El punto es que el núcleo problemático se instalará allí en torno 
del segundo de los términos involucrados: el de “voluntad general”.

Como muestra José María Portillo Valdés, allí la pregunta no era 
acerca de la monarquía misma, a la cual, en principio, nadie cuestio-
naba. Ni siquiera refería a cómo regenerar el sistema monárquico. 



2140	 RESEÑAS

Aunque este punto sería ampliamente debatido, el núcleo proble-
mático remitiría más bien a la cuestión de quién debía hacerlo. Esto 
expresaba, a su vez, la emergencia de un nuevo sujeto: la nación (la 
voluntad general) en tanto que depositaria última de la soberanía. Y 
ello suscitaría un conflicto inevitable desde el momento en que, si bien 
no cuestionaba la monarquía, instauraba la presencia simultánea de dos 
soberanías contradictorias entre sí, la nacional y la real. En definitiva, 
si una era la soberana, entonces la otra ya no lo era, y viceversa. Ambas 
soberanías, pues, no podían coexistir en un mismo nivel de realidad; 
una necesariamente debería subordinar a la otra. A pesar de los inten-
tos de conciliación, el conflicto entre ambas era inevitable.

Nicolás Ocaranza analiza, a partir de la obra de Camilo Henríquez, 
el proceso de resemantización del lenguaje político en torno a este nue-
vo eje instaurado por el principio de la soberanía nacional o popular. Su 
sola emergencia, la presencia de este nuevo sujeto, dislocaría, en efecto, 
todo el discurso político del Antiguo Régimen, puesto que, al instaurar 
la figura de una “voluntad general” articulada al margen del aparato de 
Estado absolutista, dislocaba las premisas sobre las cuales se sostenía 
ese discurso, reordenándolo así en torno de las nuevas coordenadas 
que ahora dicho principio instaura. Tras la independencia, tal concepto 
pierde su anterior carácter revulsivo volviéndose la base a partir de la 
cual se alza todo el discurso político.

Entonces, el que se colocará en el centro de las disputas será el 
capítulo 8 del libro 4 de El contrato social, en el cual Rousseau trata 
acerca de la religión. Noemí Goldman analiza la traducción que realiza 
Mariano Moreno de dicha obra, afirmando que, en realidad, se basó en 
otra anterior que realizó en 1799 el abate Marchena, aunque la reformó 
parcialmente utilizando la versión original en francés. El punto es que 
Moreno excluiría el capítulo mencionado afirmando que, en cuestiones 
religiosas, Rousseau había delirado. Ello muestra la poca disposición 
por parte de los revolucionarios para confrontar las ideas católicas do-
minantes en el medio hispánico. Sin embargo, las explicaciones usuales 
que enfatizan la raigambre católica del pensamiento hispánico resultan 
vagas e insuficientes. Más importante que el peso de la tradición cultu-
ral sería la necesidad de ganarse el favor del clero local, el cual era, sin 
duda, muy poderoso e influyente.



	 RESEÑAS� 2141

Lo cierto es que la ruptura con España abriría la posibilidad de una 
mucho más amplia difusión de su obra en las ahora ya excolonias. Y 
ello será clave en la recepción de Rousseau porque permitirá que su 
figura se inscriba en diversidad de registros. Como señala Jorge Myers 
en su prólogo, su obra se despliega por variedad de terrenos, volviendo 
su figura algo equívoca, imposible de ceñir a una única fórmula.

Algo que suele olvidarse es que, en su tiempo, la obra más popular 
de Rousseau no fue realmente El contrato social, sino una novela ro-
mántica, normalmente considerada una de las primeras en su género, 
La Nueva Heloísa. En su capítulo dedicado a analizar la lectura que 
Bolívar hace de Rousseau, Ángel Almarza relata un hecho que revela 
ya la popularidad de esta obra. Cuenta cómo un coronel inglés al 
mando de Bolívar le perdió a éste todo el respeto cuando, mientras 
él estaba diseñando estrategias militares, aquél se la pasaba tirado en 
su hamaca leyendo dicha novela, una historia romántica. Lo cierto 
es que esa publicación desató una suerte de “rousseaumania”, lo que 
constituía un fenómeno absolutamente novedoso. Allí se revelaba, en 
última instancia, el surgimiento de un público burgués. Hasta enton-
ces, la cultura era una cultura cortesana. Voltaire, por ejemplo, todavía 
escribía en un palacio para su mecenas, Madame du Châtelet. El giro 
que entonces se produjo en los modos de circulación de los bienes 
culturales se asociaría, a su vez, a un profundo cambio en la sensibili-
dad, lo que podemos llamar la emergencia de una nueva “estructura de 
sentimientos”, frente a la cual los contemporáneos no podrían evitar 
cierta perplejidad. Muchos comentarán asombrados el hecho de que 
Rousseau recibiera entonces cantidad de encendidas cartas de mujeres, 
incluso mujeres casadas, jurándole amor. En esos mismos años se decía 
en Alemania que la publicación de Las desventuras del joven Werther 
había desatado una oleada de suicidios entre jóvenes enamorados 
despechados (que es el tema de aquella obra). Esta suerte de nueva 
“economía de las pasiones” se encontraba, en fin, en la base, no sólo del 
surgimiento de ese nuevo género literario, la novela romántica, sino de 
toda la producción cultural del siglo xix, un siglo sumamente creativo 
en el terreno artístico y también filosófico. Y la figura de Rousseau 
se instalará aquí también en su centro, siendo una de los iniciadores 
fundamentales de este fenómeno nuevo.



2142	 RESEÑAS

Otra de sus obras que fue clave en su tiempo, el Emilio, se instala 
también en el centro de otra problemática fundamental que aparece 
tras la independencia: la necesidad de educar al nuevo sujeto sobera-
no, el ciudadano. Esta vocación por la educación cívica se desplegará 
en los más diversos terrenos, incluso algunos que hoy nos resultan 
sumamente curiosos, y también reveladores, como el que relata Sarah 
Bak-Geller. En su capítulo analiza cómo la dieta patriótica se converti-
ría, incluso antes de la independencia, en una política de Estado, desa-
tando una disputa entre aquellos que verán en ella un mecanismo para 
regenerar la raza indígena (Carlos María de Bustamante) y aquellos 
que, por el contrario, reivindicarán sus pautas alimenticias señalando, 
como una de sus consecuencias, las superiores aptitudes morales y 
físicas de dicha raza (José Joaquín Fernández de Lizardi).

La cuestión de la educación cívica nos devuelve así a la segunda de 
las categorías antes mencionadas que se encontrarían estrechamente 
asociadas a la figura de Rousseau, la de “voluntad general”, la cual 
revelaría entonces aquel problema fundamental que se debatirá en 
torno de ella a lo largo del siglo xix. En la medida en que se supondría 
que tal voluntad general no existía aún, sino que debía ser conformada, 
la cuestión que ello planteaba era cuál sería esa otra voluntad, distinta 
de la voluntad general, y al mismo tiempo su verdadera expresión, a la 
cual le correspondería conformar la misma. Este dilema, como seña-
lamos, cruzará todo el pensamiento político del periodo, instalándose 
aquí también la figura del ginebrino en su centro.

Finalmente, llegamos al que será el más controvertido de todos sus 
libros, Las confesiones. En él, el propio Rousseau fijaría una imagen 
suya como la de un personaje perverso y cínico. Aquel que pretendía 
educar al género humano confiesa haber regalado a sus hijos recién na-
cidos, y cosas aún peores. Esto ayudará, sin duda, a quienes buscaron 
defenestrarlo, pero, en todo caso, hará de su figura algo aún más com-
plejo y controvertido, definitivamente indefinible, difícil de capturar 
en alguna fórmula, sea cual fuere.

La pregunta que surge aquí, en fin, es aquella que Gabriel Entin 
plantea en el texto con que concluye el libro que se reseña: ¿cuál es 
el legado último de Roussesau? Esto me recuerda un cuento de Juan 
José Saer. Es la historia de un inmigrante africano en París, que trabaja 
de barrendero, y le cuenta a un compañero las costumbres de su tribu 



	 RESEÑAS� 2143

nativa. En los campos de batalla, dice, el rey marcha siempre rodeado 
de los griots, que son los cantores que relatan las hazañas de su mo-
narca. Lo cierto es que, en medio de esta madeja de relatos, llega un 
momento en que no se sabría si realmente había ya un rey en el centro; 
“no sólo era invisible en medio de esa muchedumbre, sino que también 
había llegado a una condición incierta de existencia, difícil de apre-
hender, a causa de lo epítetos innumerables que lo describían y de los 
atributos variados, y a menudo contradictorios, que los diferentes 
versos le adjudicaban”.1 Con Rousseau podemos preguntarnos si no 
ocurre algo similar, si en medio de esta madeja de relatos diversos en-
tretejidos en torno de su figura subyace algún núcleo que permanece. 
Esto nos conduce a nuestra pregunta inicial: ¿qué es lo que designa el 
nombre de “Rousseau”?

La respuesta que ofrece Entin resulta iluminadora al respecto. Lo 
que permanece por detrás de toda esta compleja y contradictoria ma-
raña de apropiaciones y usos es una cuestión fundamental, aquel pro-
blema último que su nombre designa: el de la conformación de pueblo 
soberano. Y ello explica la centralidad que sigue teniendo El contrato 
social entre su vasta obra. Rousseau, en última instancia, será el nombre 
puesto a ese fenómeno nuevo que entonces irrumpe dislocando todo 
el discurso político de la época.

Encontramos aquí el aporte más importante del libro que reseña-
mos. Éste ayuda a recolocar el debate en torno a la historia conceptual 
de la independencia arrancándolo del atasco en que se encuentra atra-
pado actualmente. Debido, sobre todo, a la influencia de la obra de 
François-Xavier Guerra,2 éste ha girado en los últimos años alrededor 
de la oposición entre “soberanía del pueblo” y “soberanía de los pue-
blos”, la cual se asociaría, a su vez, a la oposición entre “modernidad” y 
“tradición”, respectivamente. Esto conduciría a enfocar los estudios en 
la tarea de tratar de distinguir los supuestos elementos que perviven de 
marcos conceptuales tradicionales y que se superponen con referencias 
conceptuales modernas. Una discusión mayormente inconducente, y 
en todo caso secundaria respecto a aquella otra cuestión mucho más 

1  Juan José Saer, “Traoré”, en Lugar, Buenos Aires, Seix Barral, 2000, p. 45.
2  Véase François-Xavier Guerra, Modernidad e independencias. Ensayos sobre las 
revoluciones hispánicas, México, Mapfre, Fondo de Cultura Económica, 1992.



2144	 RESEÑAS

fundamental que es la de la soberanía misma. Como señaló Tulio 
Halperin Donghi:

Si, tal como se ha visto, la originalidad de un pensamiento político reside 
sólo excepcionalmente en cada una de las ideas que en él se coordinan, 
buscar la fuente de cada una de ellas parece el camino menos fructífero (a la 
vez que el menos seguro) para reconstruir la historia de ese pensamiento.3

Al centrarse en la procedencia de los elementos ideológicos que 
se conjugaron en el discurso político, dejando de lado cómo se alteró 
la lógica de articulación de los mismos, la mencionada discusión ha 
llevado a ocultar el punto crucial que plantea una historia conceptual 
de las revoluciones de independencia. Esto es, cómo el concepto de 
“soberanía popular” que entonces irrumpe instala un nuevo terreno, 
redefine completamente las coordenadas en función de las cuales se 
va a ordenar ahora el debate político, más allá de la procedencia de 
los distintos elementos que se van a conjugar en él. Según muestra, 
nuevamente, Halperin Donghi:

[buscando la continuidad en el plano de las ideas] corren el peligro de su-
brayar la afinidad entre el mundo de las ideas revolucionarias y el vigente 
antes de la revolución, olvidando un hecho más esencial que esa afinidad 
misma: que —como se ha señalado ya— con esas ideas se estructura una 
ideología revolucionaria, un instrumento ideológico para negar y condenar 
todo un pasado.4

En definitiva, tal debate ha hecho perder de vista precisamente 
aquello que el nombre de Rousseau sirvió para designar, el hecho bru-
tal con cuya recordación Halperin Donghi cierra su libro Tradición po-
lítica española e ideología revolucionaria de Mayo: la afirmación, en el 
fondo tautológica pero cargada de sentido, de que la revolución fue, en 
efecto, una revolución. La ruptura del régimen colonial señaló un quie-
bre irreversible, alterando profundamente la sociedad, la economía, 

3  Tulio Halperin Donghi, Tradición política española e ideología revolucionaria de 
Mayo, Buenos Aires, Prometeo Libros, 2010, p. 35.
4  Tulio Halperin Donghi, Tradición política española e ideología revolucionaria de 
Mayo, p. 12.



	 RESEÑAS� 2145

la política, y también el discurso político de la época. El recobrar la 
figura de Rousseau, y traerla al debate hispanoamericano, analizando 
los usos de las que el mismo fue objeto, resulta así fundamental para 
rescatar aquel núcleo que subyace a su invocación y reinstalarlo en el 
debate historiográfico en el lugar central del que el debate en torno a 
“soberanía del pueblo”, “soberanía de los pueblos”, lo había despla-
zado y del que nunca debería haber salido.

Elías J. Palti
Univers idad de Buenos  Aires

Univers idad Nacional  de Quilmes

conicet

Tomás Pérez Vejo y Pablo Yankelevich (coords.), Raza y política 
en Hispanoamérica, México, Bonilla Artigas Editores, El Colegio 
de México, Iberoamericana Vervuert, 2017, 384 pp. ISBN 978-607-
8450-90-9

do 
con ello a las doctrinas ideológicas sobre las diferencias entre los seres 

El lector encontrará en Raza y política en Hispanoamérica diez ensayos 
que muestran la complejidad que circunda al concepto de “raza”, sus 
múltiples acepciones e interpretaciones, sus usos variados en distin-
tos contextos temporales y espaciales, sus funciones cambiantes, flexi-
bles, ambivalentes, incluso en un mismo contexto espacial y temporal, 
y su vinculación con el ejercicio del poder. Como afirma Devoto en 
su ensayo, la noción de “raza” es ambigua, elusiva e inestable (p. 278). 
Los autores no realizan un análisis semántico, ni tampoco observan los 
cambiantes usos que ha tenido el concepto de “raza” en el tiempo,1 
sino que se refieren primordialmente al papel que han tenido las ideas 
sobre raza y racismo en los procesos de construcción nacional de los 
países latinoamericanos. Retomando a Tzvetan Todorov, algu nos au-
tores utilizan la noción de racialismo más que de racismo, aludien 

1 Véase para ello Carlos López Beltrán, “Para una crítica de la noción de raza”, en 
Ciencias, 60-61 (oct. 2000-mar. 2001), pp. 98-106.


