
RESEÑAS� 1553

Ariadna Acevedo Rodrigo y Paula López Caballero (eds.), Be-
yond Alterity. Destabilizing the indigenous other in Mexico, Tucson, 
Arizona University Press, 2018, 312 pp. ISBN 978-081-653-546-0

En El susurro del lenguaje, Roland Barthes1 previene sobre algo 
crucial: si la idea de autor está en crisis, es porque el original no existe. 
Ninguna escritura, ningún gesto sígnico, esto es, ninguna representa-
ción, es original. Está basada en escrituras previas, es siempre de algún 
modo una tachadura, una sobreescritura. Será Michel Foucault quien 
tome esta perspectiva y nos enseñe que, si el original no existe, lo que 

1  Roland Barthes, El susurro del lenguaje, Barcelona, Paidós, 1987.

como las siguientes: ¿cómo entender los paralelismos entre el pri y el 
Partido del Congreso?, ¿entre el nativismo del impulso swadeshi de las 
décadas iniciales del siglo xx y el nacionalismo revolucionario?, ¿entre 
el impacto de las trayectorias paralelas de transformación económica 
—etiquetadas en México como neoliberalismo y en India como libe-
ralización—? En definitiva, ¿cómo comenzar a pensar que, tal vez, 
para pensar en el México del siglo xx el contraste con India sea mucho 
más provechoso que el de Brasil, Colombia, Argentina o Perú, y ya no 
digamos que el de Estados Unidos o España?

Por todo esto, es indudable que la lectura del presente volumen 
servirá de apoyo a estudiantes, investigadores y docentes para com-
plementar el estudio de la India, y de figuras de su presente e historia 
reciente. Finalmente, y en términos de lo que aún está por hacerse, es 
grato ver el gran nivel de reflexión de algunas de las contribuciones a la 
colección. Esperemos que esto siente un estándar de calidad y reflexión 
y nos obligue a exigir, en el fututo, del investigador interesado en India, 
ir más allá de lo meramente descriptivo y de los panoramas generales y 
atreverse a apostar por entablar diálogos con la rica tradición de estu-
dios que desde hace décadas se produce sobre (y desde) India.

Daniel Kent Carrasco
Univers idad de Sonora



1554 RESEÑAS

sí tiene plena existencia en la arena de la política es el gesto de fijar ese 
original, de patentar su inauguración en una casi siempre pomposa 
trama de efectos. En su célebre texto “Nietzsche, la genealogía y la 
historia”; 2 el pensador francés urde argumentos para mostrar que el 
origen siempre es accidente y que el gesto de monumentalizarlo, de 
inscribirlo en un momento inaugural de la historia, es redituable para 
las instancias del poder y, en el caso específico de la historia-disciplina, 
para el Estado moderno.

Me atrevería a plantear que Beyond Alterity, el libro colectivo 
coordinado por Paula López Caballero y Ariadna Acevedo Rodrigo, 
publicado en inglés por Arizona University Press, hace eco de estas 
dos premisas. En las dos partes (1. Tierra y gobierno; 2. Ciencia) que 
integran los 12 capítulos y un epílogo, los análisis demuestran que nin-
gún origen —identitario en este caso— es puro ni estable más allá del 
gesto político que lo hace aparecer como tal. Y ese gesto político de 
fijación es profundamente efectivo como producción de subjetividades, 
como estética de la existencia y como práctica de gubernamentalidad.

la alteridad y el archivo

En la introducción, las autoras marcan una premisa, una tesis y una 
pregunta (entre varias) que resaltaría. Por un lado, dicen “este libro 
cuestiona las formas en que la identificación de ciertas personas como 
indígenas ha sido tácitamente y casi automáticamente, asociada con la 
alteridad” (p. 1). Páginas más adelante formulan la tesis y la pregunta:

[…] en términos más abstractos, la contribución de este libro radica en 
separar analíticamente la categoría de la experiencia. Cuando considera-
mos a la gente que solemos agrupar o que se autoagrupan bajo la categoría 
de indígenas, es necesario que nos preguntemos: ¿qué hacen juntos, más 
allá de la identificación que la categoría induce? ¿Cuál es la historicidad de 
la categoría misma, más allá de la población que de esa manera es designa-
da? (p. 19).

2  Michel Foucault, Nietzsche, la genealogía, la historia, Valencia, España, Pretextos, 
1988.



RESEÑAS� 1555

Desde aquí se urde la noción de que “más allá de la alteridad –be-
yond alterity” significaría poder asumir que “ser otros” es una de las 
tantas formas posibles —socialmente determinadas— en que pue-
de existir la población denominada (y autodenominada) “indígena”. 
En definitiva, me parece analíticamente desafiante que el libro se pre-
ocupe no centralmente de los modos en los que la otredad indígena es 
excluida, jerarquizada, racializada, vitrinizada o glorificada en México, 
sino por las modulaciones discursivas (en las disciplinas, en las institu-
ciones) y las prácticas institucionales e instituyentes por medio de las 
cuales la otredad es moldeada, hecha existir como perdurable y en la 
mayoría de los casos, más o menos estabilizada.

Diría además que los antropólogos e historiadores que escriben 
este libro parecen desnaturalizar esa premisa por medio de una lectura 
crítica de las tres características con las que Derrida3 explicaba el poder 
ilusorio y fantasmático del archivo: el arconte, la autoridad y la con-
signación. Por el arconte Derrida se refería al lugar, al espacio que se 
torna disputa y trasiego de las posibilidades de la historia. Los autores 
de este libro, a partir de escudriñar en fuentes no necesariamente tradi-
cionales y con el ojo puesto en destronar la solemnidad de la evidencia 
—sin por eso dejar de trabajar con un corpus empírico impresionante, 
indagando por ejemplo en revistas de antropología, como hace Paula 
López mostrando claramente que, mientras el primer indigenismo pa-
recía haber señalado prima facie quién era indígena, durante la década 
de 1940 el debate todavía era no sólo candente sino altamente disonan-
te entre los intelectuales de Estado sobre qué explanandum designa ese 
explanans; esto es, no había ninguna claridad acerca de qué atributo era 
suficiente o necesario para que algunos fueran considerados indios y 
desde qué perspectivas.

Sobre la autoridad, como sabemos, Derrida hablaba de la fuerza 
de ley que el archivo introducía: una práctica cuya iteración, cuya re-
petición, era capaz de producir aquello que en efecto se suponía que 
indagaba. Con una sutileza peculiar, autores como José Luis Escalona, 
Gabriela Torres Mazuera y Vivette García, hacen una desnaturaliza-
ción de esa autoridad a partir de preguntas singulares. Centrándose en 
el Proyecto Chiapas de Harvard y en la obra específica del antropólogo 

3  Jacques Derrida, Mal de archivo. Una impresión freudiana, Madrid, Trotta, 1997.



1556 RESEÑAS

Evon Vogt, Escalona indaga en la construcción casi mitificada del 
mundo maya como una “historia encapsulada” que permite com-
prender los imaginarios dominantes sobre la persistencia india en 
tanto reliquia del pasado al sur del país. Torres Mazuera muestra con 
profusa evidencia histórica y etnográfica de qué forma la autoridad 
que unía casi inequívocamente a algo como “cosmovisión indígena” 
con la propiedad comunal y el uso colectivo que suturaría los pueblos 
de indios con los ejidos posrevolucionarios no se sostiene y, en todo 
caso, coloca a la premisa que sustenta ese argumento en el terreno de la 
ideología. A su vez, desde un texto para mí fascinante por lo ajeno que 
me resulta ese terreno, el capítulo de Vivette García muestra la circu
laridad peligrosa que rodea las argumentaciones aparentemente tan 
bien autorizadas científicamente alrededor del “genoma mexicano”. 
Este texto muestra a cabalidad, con un análisis de los procedimien-
tos protocolares que rodean al proyecto del genoma, de qué forma 
la concepción inicial de éste ya es, de algún modo, “culturizada”. Y 
presupone la ancestralidad —y la primacía temporal de la prístina 
pureza— en la selección de la muestra que pretende. En palabras de 
García, “la ciencia institucional sigue concediendo un lugar para la 
alteridad indígena en la genómica mestiza contemporánea” (p. 268). 
A su vez, la autora evidencia cómo la circularidad del “problema in-
dio” —esa que Roger Bartra ya había señalado como la esquizofrenia 
de glorificar al indio monumento y denostar como padre de todos los 
males al indio presente—4 se hace cabal en la ciencia contemporánea: 
la alteridad prehispánica es glorificada como fuente de excepcionalidad 
genética, a la vez que su presencia en el genoma mexicano contempo-
ráneo es considerado un motivo de intervención biomédica: el indio  
prehispánico, como no podía ser de otra manera, es la causa matriz 
de la diabetes y la obesidad.

Finalmente, el poder de consignación quizá sea el más difícil de 
destronar —por más opaco a su develamiento—. El poder de con-
signación del archivo estaría dado, para Derrida, en la capacidad de 
organizar, clasificar y sistematizar que todo archivo cultiva para que 
aquello que se estructura en torno a la fluidez, a la contradicción y al 

4  Roger Bartra, “Sonata etnográfica en no bemol”, en El Museo Nacional de 
Antropología. 40 Aniversario, Mexico, Conaculta-Equilibrista, 1994.



RESEÑAS� 1557

caos en el poder social de significar, aparezca en la superficie como un 
todo más o menos ordenado a partir de la intervención de una acción 
que es eminentemente política. En este sentido, la acción de consigna-
ción produce un sistema posible de enunciados sobre aquello que se 
pretende, “acervo para bucear una vez producido el objeto”. Todos los 
textos de este libro develan de forma crucial el poder de la consignación 
y no sólo eso, sino que, me atrevería a decir, crean rutas metodológicas 
para futuras investigaciones aludiendo al poder de destronar.

identidad y alteridad

Uno de los elementos que rescataría como “punto alto” de este libro 
es la sagacidad para pensar el problema de la identidad no a partir de 
los atributos (a un sujeto, a una comunidad, a un pueblo) sino a partir 
de las circunstancias eminentemente políticas que conducen a la atri-
bución de identidad y a la producción de diferencia. Mientras leía el 
libro, no pude dejar de recordar el gran texto de Stuart Hall, “¿Quién 
necesita identidad?”.5 Fundamentalmente porque el sociólogo ja-
maiquino llamaba la atención sobre un doble proceso alrededor de la 
noción de identidad: por un lado, su inadecuación con la fluidez de 
la historia, con el campo de apertura nunca resuelto que significa el 
trabajo de representarnos (y de ser representados) ante los demás. Hall 
proponía la noción de identificación en este punto, y no de identidad. 
La identificación como un proceso discursivo nunca acabado pero que, 
además, permite pensar en la identidad como un hecho social y político 
que se puede ganar, perder, sostener, abandonar, y que está en inextri-
cable relación con la heteroglosia constitutiva del discurso político: las 
disciplinas, las instituciones, los actores sociales y políticos están en 
una constante pugna por lo que llamaría yo una “administración de los 
recursos significantes”. Diría que este libro se posiciona en este marco 
teórico, pero con una salvedad clave para comprender los procesos 
contemporáneos: duda abiertamente de la ingenuidad a partir de la 
cual sería posible la espontánea invención de las identidades por parte 

5  Stuart Hall, “¿Quién necesita identidad?”, en Paul Du Gay y Stuart Hall (eds.), 
Cuestiones de identidad cultural, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.



1558 RESEÑAS

de grupos, de pueblos o de comunidades. Indagando de forma perti-
nente en casos específicos, tanto el trabajo de Paula López como el de 
Peter Guardino, el de Diana Lynn y el de Emilio Kourí, nos permiten 
acercarnos a la dificultad incluso de considerar a la comunidad como el 
sustrato último que proporcionaría la legitimidad de un “hablar por” 
los sujetos indígenas. Paula López pone un signo de interrogación a 
la comunidad como una unidad significante creada en un esfuerzo 
particular de una etapa del Estado posrevolucionario para pasar de 
los aspectos lingüísticos que definirían “lo indígena” a aquellos que los 
harían culturalmente aglutinantes. Aquí, el texto de Guardino a partir 
de diferentes casos permite leer también de qué modo lo comunal es 
un recurso político que se adapta y se define en contraposición (pero 
no necesariamente con anterioridad) al Estado moderno. El de Kourí, 
a su vez, destaca la imposibilidad de hablar en una perspectiva de larga 
duración sobre la cohesión y la función-comunidad (desde un pue-
blo de indios) sin alteraciones.

Si bien no forma parte de un argumento central del libro —quiero 
decir, no es un libro que esté destinado a discutir la noción de co-
munidad—, sí creo que en momentos como este, en que asistimos 
algunas veces a reflexiones algo romantizadas o atávicas sobre lo 
comunal, la comunalidad y la comunidad, es preciso el ejercicio de 
lectura de Beyond Alterity que muestra, justamente, que la pregunta 
por lo político tiene que ir siempre en dirección a una historización 
crítica que eluda la búsqueda de sujetos prístinos. En este mismo 
tono, el texto de Elsie Rockwell es uno de los que evidencian a cabali-
dad, a partir de un caso específico de un pueblo indígena de Tlaxcala, 
cómo la oralidad y la escritura no fueron en absoluto la criba que 
escindía la permanencia y la fuerza de la escritura (el logos) contra la 
fugacidad, la ausencia de “firma” y la opacidad de la tradición oral (el 
mito). Rockwell evidencia a sujetos que combinaron desde el tardío 
siglo xix formas de escritura y códigos de la oralidad para volverse 
sujetos al —y sujetos del— Estado y la modernidad con una capaci-
dad política notable.

En este sentido diría que se trata de un libro en algún punto icono-
clasta. Sus páginas concentran ideas que quizá ciertos representantes 
de movimientos sociales o de grupos definidos tomarían como irreve-
rentes. Y eso es exactamente lo que me interesa rescatar. Porque si hay 



RESEÑAS� 1559

algo que el multiculturalismo liberal produjo de manera conflictiva es 
la solemnización de la noción de identidad: la producción incesante 
de grupos indígenas (aunque no solamente) como reliquias a ser reco-
nocidas, vitrinizadas y organizadas en cuadros sinópticos como una 
enumeración de beldades o de sostenidas condenas (como muestra 
claramente el texto de Laura Cházaro en su análisis histórico sobre las 
pelvis de las mujeres indígenas mexicanas, cuyos avatares de persisten-
cia en las mujeres mestizas condenaron, en el discurso médico, ciertas 
características de la “mujer mexicana” o sirvieron para mostrarse en el 
museo como “testigos de un pasado inexorable”). Los historiadores 
sabemos lo que esa vitrinización puede producir: una apertura ilimita-
da a la extensión de soberanía por parte de las acciones de estatalidad. 
Nada más útil para la gubernamentalidad que la domesticación de los 
ciudadanos en la definición precisa de sus contornos de existencia. O 
para decirlo más simple, nada más útil que gobernar la manera en que 
son representados (y mucho mejor si es con su consentimiento). Es en  
este sentido que Beyond Alterity deja al descubierto las formas como 
la producción de comunidad, sujeto indígena y colectividad, estuvo 
siempre en tensión, negociación, adaptación y transacción con los 
poderes de Estado, con las fórmulas de la modernidad y con sus ma-
trices de producción de subjetividades.

alteridad y nación

Las compiladoras de esta colección nombran con claridad los traba-
jos que muestran, por ejemplo, cómo la presencia del Estado en las 
comunidades indígenas de Chiapas se logró consolidando —y no 
eliminando— las tradiciones locales y los usos y costumbres. Tam-
bién posicionan analíticamente el esfuerzo de varios de los capítulos 
como una manera de entender la producción de lo indígena como 
un “efecto de Estado” en las palabras del clásico texto de Timothy 
Mitchell. En este mismo sentido, los textos harían eco de la tradición 
latinoamericana emprendida por antropólogas como Rita Segato6 y  

6  Rita Segato, La nación y sus otros, Buenos Aires, Prometeo, 2007.



1560 RESEÑAS

Claudia Briones,7 que hablaron hace tiempo de “matrices nacionales 
de alteridad” y “economías simbólicas de la producción estatal de 
la diferencia”, respectivamente. Sin embargo, considero que en este 
mismo punto hay un aporte original, clave, que este libro devela en 
sus diferentes capítulos. Para estas autoras y muchos otros, habría de 
algún modo un “viraje” desde aquel Estado productor de una comu-
nidad imaginada con intención de ser más o menos homogénea como 
plantearon en su momento Benedict Anderson, Ernest Gellner, Eric 
Hobsbawm y Terence Ranger, entre otros, hacia una forma-Estado 
que se posiciona como altero-fílica y altero-fóbica simultáneamen-
te (Segato, 2007) desde finales de los años setenta. Diría que lo que 
este libro propone centrándose en México es que el Estado moderno 
latinoamericano fue siempre un productor de alteridades y que ésa fue 
justamente su manera de tutelar poblaciones, su forma de consolidar 
el occidentalismo como una matriz estable a partir de la producción 
en diferido de sus alteridades. Digo en diferido porque si algo ayudó 
a Deleuze a pensar8 en las ciencias sociales es que en el tiempo sólo 
se mantiene la repetición en la diferencia, en la capacidad de mutar 
manteniendo más o menos incólumes, si no las formas, sí los actores 
y las matrices de la dominación. Quizá ahí radicaría lo que reclama 
Paul Eiss, el autor del excelente epílogo del libro —cuya lectura se re-
comienda ampliamente—, cuando habla de la forma “poscolonial” de 
la matriz mexicana en sus maneras de reproducir jerarquía, raza y di-
ferencia. Eso es justamente lo que Beyond Alterity abre: la posibilidad 
de emprender futuras investigaciones donde la historia desnaturalice la 
riqueza de las relaciones subalternos-Estado, tanto como la maquinaria 
generadora de diferenciación y jerarquía que constituyó siempre —aun 
junto con, contra y a pesar del discurso del mestizaje— la posibilidad 
de existencia y de reproducción de la nación mexicana como construc-
to político y estético.

7  Claudia Briones, “Madejas de alteridad, entramados de estados-nación: diseños 
y telares de ayer y hoy en América Latina”, en Daniela Gleizer y Paula López 
Caballero (comps.), Nación y alteridad. Mestizos, indígenas y extranjeros en el proceso 
de formación nacional, México, Universidad Autónoma Metropolitana, Ediciones EyC, 
2015.
8  Gilles Deleuze, Diferencia y repetición, Madrid, Amorrortu, 2002.



RESEÑAS� 1561

No sólo a raíz de su riqueza erudita y de su inscripción en el vasto 
campo de estudios de la identidad y la diferencia, este libro merece ser 
leído. En la coyuntura que vivimos, la letanía repetida hasta la extenua-
ción de que la historia debe ayudar a pensar el presente está seriamente 
puesta en cuestión. El ascenso ya no simplemente de las derechas 
sino del fascismo histórico tal y como lo (re)conocemos en al menos 
tres de los cinco continentes, nos abofetea la adormecida condición 
de la academia para cuestionarnos seriamente qué y cómo estamos 
haciendo lo que hacemos en la investigación y en la universidad con 
eso que llamamos “el legado del pasado”. En esa tónica, actualmente 
diversos autores apuntan a que la “era multicultural” (floreciente desde 
la década de 1980) está en su ocaso. Y a pesar de los pesares, aun en sus 
peores versiones, esa era se presenta como preferible a lo que parece 
avecinarse: un recrudecimiento generalizado de los fundamentalismos, 
de los esencialismos y de los discursos sustancialistas sobre la perte-
nencia y el origen, y sobre el valor de ambos constructos. Los textos 
que componen este libro son una apuesta epistemológica y política 
por incidir en el campo evidenciando justamente las economías de esos 
discursos, sus complicidades con los proyectos políticos, y la incesante 
e históricamente comprometida acción de los sujetos de la historia.

Las palabras del ya referido Stuart Hall podrían resumir a cabalidad 
el espíritu de Beyond Alterity:

Aunque parecen invocar un origen en un pasado histórico con el cual con-
tinúan en correspondencia, en realidad las identidades tienen que ver con 
las cuestiones referidas al uso de los recursos de la historia, la lengua y la 
cultura en el proceso de devenir y no de ser [… en consecuencia] se consti-
tuyen dentro de la representación y no fuera de ella y nos obligan a pensar 
que la pregunta urgente no es «quiénes somos» o «de dónde venimos», sino 
en qué podríamos convertirnos.9

Mario Rufer
Univers idad Autónoma Metropol i tana-Xochimilco

9  Stuart Hall, “¿Quién necesita identidad?”, p. 17.




