
1052 RESEÑAS

nacionales como locales y regionales. El libro de Pablo Alabarces 
escapa de las narrativas míticas y de las generalizaciones más 
elemen-tales, muestra a la vez los rasgos comunes del desarrollo del 
deporte en  América Latina y lo específico de cada uno de los países 
que la confor-man, y sobre todo da cuenta de la necesidad de 
conocer la historia de otras escenas futbolísticas para comprender 
mejor la nuestra.

Daniel Efraín Navarro Granados
El Colegio  de México

Mario Sznajder, Historia mínima de Israel, México, El Colegio de 
México, Turner, 2017, 287 pp. ISBN 978-607-628-216-8

En un recorrido por la historia milenaria del pueblo judío y del Estado 
de Israel, Mario Sznajder muestra que desde tiempos bíblicos y hasta la 
actualidad diferentes historias han sido elaboradas y legitimadas por 
las élites políticas, ideológicas, religiosas y militares. Estas narrativas 
trascienden momento y lugar, recuperando mitos, rituales, símbolos 
y lenguaje con fines políticos. Negociación, cooptación, control e 
improvisación han sido estrategias del Estado para construir identi-
dad, cohesión social, movilización y el debilitamiento de la oposición 
(pp. 140, 145).

El libro despliega los distintos relatos y los mitos movilizadores 
sobre Israel, el conflicto árabe-israelí y palestino-israelí, remontán-
dose incluso al periodo bíblico. En los siglos xix y xx, el sionismo 
moderno recuperó el relato heroico, glorioso y romántico del periodo 
de los reyes David y Salomón (pp. 14-15). Sin embargo, nos dice el 
autor, este relato contiene únicamente algunos elementos históricos 
confirmados por fuentes primarias exteriores a la Biblia. Historias 
que surgen en el periodo de las aliyot (olas inmigratorias) comprenden 
la figura del “nuevo hombre de la revolución sionista”: agricultor-
pionero, combatiente y laico, imagen que contrasta con la del judío de 
la diáspora: habitante del gueto, barrio judío, que era urbano, pequeño 
comerciante o artesano, religioso y víctima de la violencia antisemita. 
Siguiendo al ideólogo A. D. Gordon, el liderazgo judío pretendía 



	 RESEÑAS� 1053

crear una sociedad productiva y autónoma, de base agrícola y luego 
industrial (pp. 42-43).

Nuevas realidades en Palestina/Israel dieron lugar a nuevas cróni-
cas. Ante la confrontación bélica de 1947-1949 y el surgimiento de la 
cuestión de los refugiados palestinos, la explicación sionista sostuvo 
que este problema había resultado de una combinación de factores: 
la guerra, las divisiones internas del liderazgo árabe y palestino, y el 
llamado del liderazgo árabe para que la población de Palestina evacuara 
el terreno de la contienda ante una invasión árabe, para luego retornar 
a sus hogares. El autor explica que para la imagen del sionismo e Israel, 
evitar la culpa de haber sido los causantes del éxodo palestino fue y 
sigue siendo esencial en su legitimidad política. En la parte palestina, la 
versión central de la Naqba (catástrofe) argumenta que las autoridades 
sionistas utilizaron sus cuerpos armados (Leji, Etzel y Haganá), y lue-
go el Estado de Israel su ejército, para expulsar a la población palestina 
de Israel durante la guerra de 1947-1949. Inculpar a la parte sionista 
e Israel ha sido necesario para justificar el derrotero asumido por los 
movimientos palestinos (pp. 97-98).

Uno de los objetivos centrales del libro es deconstruir estas cró-
nicas populares mediante el método de investigación crítica: reunir 
y evaluar la información (y su veracidad), las ideas y las premisas, la 
precisión contextual, para producir un análisis razonado. Sznajder 
es así doblemente crítico: frente a relatos sionistas y también ante 
historias postsionistas. Para el autor, la versión más precisa sobre las 
causas del problema de los refugiados palestinos “probablemente” se 
encuentra en el libro de Benny Morris, The Birth of the Palestinian 
Refugee Problem Revisited (2001). De acuerdo con Morris, los árabes 
palestinos iniciaron la guerra de 1947-1949 tras la decisión de partición 
de la onu para abortar el establecimiento de Israel. El problema pa-
lestino es así resultado directo de esa guerra y no del designio Israelí. 
Sin embargo, el desplazamiento de las poblaciones árabes fuera de lo 
que sería el Estado de Israel era inherente a la ideología sionista; como 
práctica en pequeña escala fue realizada desde las primeras décadas 
de la inmigración sionista mediante la compra de tierras y el desalojo 
“legal” de los inquilinos. Estos hechos y el pensamiento de “trans-
ferencia de población” de los líderes sionistas prepararon el terreno 
para el desenlace de 1948. En contraste, Sznajder descarta la tesis de 



1054	 RESEÑAS

“limpieza étnica” de Walid Khalidi e Ilán Pappé —en cuyo centro se 
encuentra el Plan Dalet y sus implicaciones— por no considerarla una 
interpretación verificable a nivel documental ni a nivel de los hechos 
(pp. 96-97, 103-104).

Seguridad y amenaza existencial se volvieron componentes fun-
damentales de la narrativa sionista. Tanto las inmigraciones previas 
a 1948 como las posteriores a la creación del Estado de Israel encon-
traron un “refugio seguro” o “quizá” un “Estado refugio” (p. 107). 
Esto fue así para los sobrevivientes del Holocausto y para los judíos 
que habían habitado históricamente en el mundo árabe / musulmán 
pero que a raíz de las guerra de 1947-1949 se vieron obligados a emi-
grar. Hace falta remarcar que la idea de un refugio seguro en Israel 
era aún más potente para las víctimas del nazismo en un contexto 
de posguerra en el que habitaban en campos de desplazados, espe-
rando emigrar cuando la mayoría de los países mantenía sus puertas 
cerradas (Ouzan y Gerstenfeld, Postwar Jewish Displacement and 
Rebirth, 1945-1967, 2014). Si bien el primer ministro David Ben 
Gurión negoció reparaciones económicas con Alemania Federal 
para las víctimas judías del nazismo, el gobierno instaló una política 
de memoria de la Shoá; nos queda como tarea pendiente conocer 
con mayor profundidad qué tipo de condiciones —seguras o no— le 
proporcionó el Estado a los sobrevivientes (Tom Segev, The Seventh 
Million, 1991, y Hanna Yablonka, Survivors of the Holocaust. Israel 
after the War, 1994).

La idea de un Estado conflicto surge en el contexto de una guerra 
doble: intercomunitaria (judía y árabe-palestina) y con los países ára-
bes vecinos. El papel de Israel como Estado refugio se vio acompañado 
desde el inicio por su antagonismo como Estado en conflicto frente a la 
cuestión árabe (p. 124). Sznajder examina de manera crítica la ecuación 
Estado refugio-Estado conflicto mostrando que históricamente las 
comunidades judías no siempre vivieron discriminación y violencia y 
que, en cambio, llegaron a desarrollarse y a florecer en entornos segu-
ros en Europa y en el Medio Oriente (pp. 25-26, 30). Y si bien Israel 
se gestó en un Medio Oriente hostil, tuvo múltiples acercamientos 
directos con sus contrapartes palestina (familia Nashashibi) y árabe 
(emir Abdala de Transjordania, Avi Shlaim, Collusion Across the Jor-
dan, pp. 62-63, 76, 145, 155).



RESEÑAS� 1055

El libro no logra deslindar por completo realidad e historia en 
situaciones en las que los hechos son irrefutables y constituyen patro-
nes observables; cuando emergen realidades simultáneas o paralelas, 
conectándose entre sí; y en contextos de violencia simbólica combi-
nados con intenciones no verificables del Otro en conflicto. Sznajder 
sugiere que, dado que no se podía saber con exactitud qué tan real era 
la intención (y capacidad) árabe y palestina de ‘liquidación del proyec-
to sionista’ o de ‘echar a los judíos al mar’ (pp. 58, 77), la idea de una 
amenaza existencial era plausible para David Ben Gurión y el liderazgo 
sionista. Otro hecho irrefutable es el entorno hostil en el que se encon-
traba Israel en su primera década de existencia. Por ello, la amenaza que 
enfrentaba Israel por parte de los estados árabes “se tornaba creíble y 
casi real”. A esta realidad concreta de inseguridad/amenaza refiere el 
autor en varios momentos de la historia de Israel: “Tras la firma de 
los armisticios en 1949, el cierre de las fronteras terrestres de Israel 
se probó como altamente permeable e inseguro […] Las infiltraciones 
desde los países árabes vecinos a Israel se multiplicaron y se transfor-
maron en violentas hacia 1952 […]” (p. 132); a pesar de los diez años 
de tranquilidad y estabilidad que siguieron al fin de la Campaña del 
Sinaí, la perspectiva de una guerra entre Israel y su entorno árabe se 
volvió “real” (p. 154).

La violencia simbólica expresada discursivamente –como la decla-
ración de la olp para “liberar Palestina” y “revertir los resultados de 
la guerra de 1947–1949” mediante la “lucha armada” —o los “raudales 
de propaganda” palestina (del líder Haj Amin al Husseini) y árabe 
reforzaron la narración sionista de supervivencia del Holocausto 
y reconstrucción judía tras la guerra de 1947-1949 (p. 145). Aun cuan-
do la propaganda árabe no tuviese equivalencia con la capacidad real 
militar y política de los gobiernos, Sznajder señala que no puede ser 
analizada al margen del contexto: se dio solamente tres años después 
del Holocausto (p. 82).

Un aporte adicional del libro es el despliegue de relatos alternativos 
al establishment (semanario Ha Olam Hazé —Este Mundo, o Shalom 
Ajshav— Paz Ahora) y que bajo ciertas condiciones cuestionaron y 
quebrantaron las posturas/relatos dominantes (por ejemplo, la idea 
de que no existía un interlocutor palestino). Por el otro lado, una des-
cripción vista como problemática, que emerge como alternativa 



1056 RESEÑAS

al relato mainstream y que adquiere cada vez más fuerza es la del 
sionismo revisionista y el mito movilizador del mesianismo. Sznaj-
der señala que el sector nacionalista-religioso interpreta las guerras 
árabe-israelíes no sólo como heroicas y milagrosas, sino como “… el 
tañir de las campanas que anuncian la venida del mesías” (p. 78). Los 
resultados de la guerra de 1967 dieron lugar a otra agenda que rápi-
damente cobró significados sociales, políticos y económicos: la del 
nacionalismo religioso-mesiánico”, promovida ideológicamente por 
el rabino Avraham Kook (p. 167).

El libro nos acerca con sensibilidad crítica a las historias de los 
Otros en Israel. En cuanto a la minoría oriental judía (judíos inmigra-
dos del mundo árabe a Israel), nos habla de una discriminación inten-
cional, versión que ha sido rechazada por el Estado (p. 143). Un relato 
de discriminación es también el de la minoría árabe, señala Sznajder 
que, si bien el Estado judío les otorgó ciudadanía Israelí (1952), los ára-
bes israelíes enfrentaban limitaciones de movimiento, toques de queda 
y detenciones administrativas. Varias leyes (propiedades ausentes y 
adquisición de tierras) sirvieron de base legal para la expropiación de 
tierras árabes, aunque fuese con fines públicos legítimos (p. 119). Otras 
minorías son mencionadas —druzos, circasianos y beduinos— como 
parte de la estrategia de cooptación que ejerció el Estado (pp. 115, 132); 
sin embargo, sus crónicas permanecen ausentes en el libro.

Finalmente, el libro señala que la cultura israelí ha supuesto la 
existencia de una amenaza existencial que se remedia con “seguridad” 
al tiempo que las élites se vuelven prisioneras de su propia historia, 
haciendo con ello muy difícil cualquier cuestionamiento en la esfera 
pública. Su hipótesis: el votante promedio israelí expresa su voluntad 
electoral y pública sobre una realidad que conoce muy poco, a pesar 
de que Israel opera fomalmente de manera democrática desde la época 
pre-Estado (pp. 10-11). De lo anterior se desprenden reflexiones re-
levantes acerca de la sociedad israelí y también sobre otras sociedades 
democráticas; en concreto, sobre las condiciones y los mecanismos que 
permiten que las historias construidas por las élites sean internalizadas 
por amplios sectores de la población sin ser cuestionadas. Asimismo, 
sobre los relatos alternativos de los Otros y las condiciones —la 
existencia de una ciudadanía informada y crítica— que permiten el 



RESEÑAS� 1057

quebranto de relatos dominantes que nos apartan de una visión hu-
manista y universalista (epílogo).

Yael Sandra Siman Druker
Univers idad Anáhuac


