
1912	 reseñas

Fernando Betancourt Martínez, Historia y cognición. Una 
propuesta de epistemología desde la teoría de sistemas, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Universidad Ibe-
roamericana, 2015, 344 pp. ISBN unam: 978-607-026-586-0; ISBN 
uia: 978-607-417-316-1

Todo libro requiere de claves, y todo lector busca y encuentra aquellas 
que marcan su lectura. Una de las muchas claves evidenciadas por 
Fernando Betancourt en Historia y cognición es la teoría de sistemas. 
Llegar a pensar la historia como sistema social, observar las operacio-
nes dentro de este sistema y las unidades de distinción que lo consti-
tuyen en el tiempo; indagar por el cómo de la historia más que por el 
qué, y autoobservarse en ello, no es más que el principio, y resulta ya 
de una enorme densidad. Desde el inicio, el autor se distancia de lo 
“convencional”, y aclara en una de las primeras notas a pie que “el 
grado de convencionalismo refiere a la imposibilidad de acceder a 
la unidad de la diferencia”, remitiendo a los tres ámbitos propios de la 
reflexión a lo largo de este libro: la teoría de la historia, la filosofía de 
la ciencia y la epistemología.

Fernando Betancourt se ha caracterizado por la complejidad que 
distingue sus estudios a partir de la obra de autores como Foucault, 
Luhmann, Freud, Blumenberg, De Certeau, entre otros –autores, 
justamente, no convencionales. Para el caso de este libro, el pensa-
miento no convencional implicará pensar desde la discontinuidad y 
las diferencias. Plantear, en estas condiciones, algo como las grandes 
líneas que atraviesan el libro, resulta literalmente imposible, menos 
por la brevedad de una reseña que por lo contradictorio que resultaría, 
dada la importancia que el autor le otorga, justamente, a las diferencias 
como unidades de reflexión, es decir, como estrategias de exposición 
y argumentación.

Como historiador que es, Betancourt requiere, no obstante, de 
un punto de partida, y lo sitúa en lo que describe como el gran cam-
bio en la filosofía clásica y el surgimiento de la ciencia moderna que 
acompaña este cambio. Ciertamente, hay un antes y un después, es 
decir, una diferencia temporal cuya unidad implica historicidad. Pero 
más importante para la manera de pensar y argumentar es entender 
este cambio como discontinuidad. A ello se debe agregar la aparente 



	 reseñas� 1913

tautología, hecha explícita casi a la mitad del libro (la racionalidad sólo 
se puede pensar desde la racionalidad), tautología que para la teoría de 
sistemas resulta ser constitutiva: la diferencia no se puede pensar sino 
desde la diferencia. Más aún: “[…]es necesario utilizar para describir la 
unidad de la distinción del sistema –por ejemplo, la distinción histórico 
/no histórico– la propia unidad de la distinción y no otra cualquiera”.

Si bien Betancourt concentra en los primeros dos capítulos su lec-
tura de la teoría de sistemas, a partir de Luhmann y otros, como Matu-
rana y Alfonso Mendiola, y a lo largo del resto del libro desarrolla la 
propuesta epistemológica en torno a la historia y el conocimiento, me 
parece que es la manera de argumentar desde las distinciones y la dis-
continuidad lo que le da cuerpo al texto en su conjunto. Las diversas 
modalidades de la historia moderna se basan en tres distinciones: 
temporal o antes-después; formal (categorías) o interior/exterior; y 
comunicativo o ego-alter; estas distinciones son asimétricas, es decir, 
no están sujetas a soluciones dialécticas. El conjunto tiene que ver con 
el sistema de conocimiento que, necesariamente, tiene que operar en el 
modus sentido para una comunidad. Las decisiones que se toman por 
un lado u otro de una distinción no implican que se abandone el otro, 
ya que éste sigue formando parte del conocimiento, en especial del 
conocimiento histórico. No obstante, toda decisión, toda selección 
implica, siempre, un riesgo. Para la lectura, este procedimiento obliga 
a cuestionar continuamente la exposición, a partir de conocimientos 
previos propios, y a reintroducir aspectos dejados atrás, afuera, o con-
siderados ajenos –algo que también se observa en toda operación his-
tórica. Allí radica la importancia de mantener funcionales los 
elementos que se constituyen en distinciones. Uno de los ejemplos más 
“tempranos”, por así decirlo, es la racionalidad del pensamiento histó-
rico moderno y sus operaciones, en el que se recurre una y otra vez a 
aspectos prerracionales.

A grandes rasgos, la teoría de sistemas, al pensar la historia como 
conocimiento, permite observar cómo parte de la propia historia el 
surgimiento de conceptos como formas de concentrar las condiciones 
de conocer y hacer ciencia, y explicar cómo afecta eso la propia for-
ma de la historia, considerando o no los postulados dentro del queha-
cer científico y filosófico. Para la teoría de la historia, eso significa que 
sus transformaciones no se vean simplemente en función de cambios 



1914	 reseñas

o sustituciones paradigmáticas, sino en vista de la dispersión teórica 
que se desarrolla en el interior del sistema. En otras palabras, no se 
trata de la imposición de nuevos modelos teóricos, sino de la pérdi-
da de centralidad del modelo imperante previamente. Así, las condicio
nes del trabajo teórico se ven desplazadas hacia una operación del 
propio sistema eminentemente reflexiva. Y surge la pregunta: “¿cómo 
tratar teóricamente una ciencia como la historia, que opera producien-
do observaciones de segundo orden sobre la sociedad?”.

Desplazamientos y pérdidas de centralidad similares se obser-
van, desde este enfoque, también en los planos metodológicos y en 
la práctica de las operaciones históricas: cuando damos cuenta, por 
ejemplo, del cambio de valor del método documental y la pérdida de 
centralidad del documento como testimonio; o cuando planteamos la 
ampliación del territorio de la historia con nuevos objetos de investi-
gación: locura, mentalidades, historia de género, subalternidad, no son 
sistemas distintos al de la historia, sino que expresan “una suerte de 
colonización del campo histórico por partes de temáticas trabajadas 
desde tiempo atrás por otras disciplinas sociales”.

Esta “colonización” se puede ver asimismo como transversalidad 
en función de otras disciplinas sociales, otros sistemas sociales, como 
lo hará el autor más adelante. Hacia finales del siglo xx, distintos tipos 
de historia muestran que la reflexión epistemológica que fundamen-
taba la disciplina, ha perdido su predominio, favoreciendo ahora sus 
vínculos con las operaciones de la investigación social en su conjunto. 
Casi de paso, Betancourt presenta así su aportación a las discusiones 
en torno a la multi y la transdisciplinariedad: la historia es un complejo 
operativo que puede ampliarse continuamente para reproducirse de 
manera autorreferencial.

La dispersión paradigmática se explica a partir de la capacidad del 
sistema de autoobservarse y de autorreproducirse, y es esta capacidad 
la que acerca el sistema historia a las ciencias sociales.  La dispersión, 
por lo tanto, no sólo se puede ver como riqueza analítica; Betancourt 
afirma que es también una de las condiciones de emergencia social de 
un orden cognitivo.

Pero volvamos una vez más sobre las distinciones asimétricas que 
se transforman en el tiempo, característica que el autor aprovecha al 
retomarlas una y otra vez desde el momento en que determinados 



	 reseñas� 1915

conceptos y nociones empiezan a usarse de manera diferenciada, 
marcando así su discontinuidad. Si bien no se trata de aspectos que 
observa desde la historia conceptual, sí utiliza las estrategias de ésta 
para fines de diferenciación en el propio sistema.

Del amplísimo espectro de distinciones, diferenciadas a lo largo de 
temporalidades históricas, sólo puedo mencionar unas cuantas que 
me parecen de la mayor trascendencia para los propósitos de Historia 
y cognición. A partir de la noción de ciencia moderna, diferenciada 
como sistema de la filosofía clásica, no habrá verdades científicas 
independientes de la acción, con lo que se introducen tanto los ámbitos 
de lo social como la historicidad a las operaciones científicas. Eso se 
entiende mejor cuando se reflexiona en torno a las acciones posibles 
ante la experiencia de una expectativa frustrada: al mantener la expec-
tativa, pese a la frustración, se establecen normas que responden a 
una determinada cosmovisión, mientras que, al cambiarla en vista de 
la experiencia, se abre a la cognición, a la transformación del sistema 
ciencia. Según Luhmann, esta disyuntiva no depende de acciones de 
sujetos, sino que es propia del sistema en el que se presenta: un sistema, 
justamente, con la capacidad de autorreproducirse y de aprender, es 
decir, un sistema que es capaz de producir información sobre sí mismo 
y su entorno.

De aquí deriva una segunda distinción entre las ciencias humanas o 
del espíritu y las ciencias sociales; desde el momento en que las accio-
nes mencionadas no se adscriben a sujetos, sino al sistema, incluso 
ciencias como la historia se desplazan para convertirse en un sistema 
social en cuyo interior operan. No solo es una empresa de la sociedad 
que produce conocimiento, sino que su funcionalidad se define desde 
el sistema social. Betancourt habla de un proceso de desantropologi-
zación de la historia, un proceso, podemos entender, que es cercano a 
aquel otro que racionaliza las operaciones de la historia moderna, 
quitándole centralidad a sus aspectos de moralización (las enseñanzas 
de la historia), para privilegiar o seleccionar y enlazar aquellos otros 
que resaltan sus condiciones cognitivas. En este contexto, el autor 
califica la relación entre ciencias humanas e historia como “equívoco 
de origen”, por lo que busca “liberar” la historia de las ciencias huma-
nas como única línea rectora, y del hombre como sujeto productor de 
la historia vivida y la historia explicada. Incluso ciencias modernas 



1916	 reseñas

como la sociología o la psicología, plantea Betancourt, estudian 
las conductas humanas no desde la moral o la ética, sino desde opera-
ciones científicas.

En este “equívoco de origen” tenemos que situar también lo que el 
sujeto percibe como acontecimientos, vinculados convencionalmente 
ya sea por lógica causal, por verosimilitud narrativa, o por alguna otra 
condición metodológica. En la lógica de las operaciones del sistema de 
la ciencia moderna, el acontecimiento es objeto de una transformación 
(una distinción) significativa: rearticula continuamente la diferencia 
temporal pasado-presente. Los acontecimientos son vistos no como 
entes temáticos de un relato, sino como elementos que mantienen la 
estructura autopoiética del sistema historia y permiten su autorre-
producción. Estructura se entiende como capacidad de seleccionar y 
enlazar los elementos de un sistema “con el fin de permitir la operación 
continua del sistema en su conjunto”. La función de los acontecimien-
tos es múltiple: forman parte del saber histórico, y a la vez indican la 
condición temporal o historicidad del propio sistema. El conjunto de 
acontecimientos no representa, por ende, uana realidad histórica 
determinada; las ideas que tenemos acerca de acontecimiento, realidad 
y representación se transforman, por lo que se tienen que reconsiderar 
como operaciones de un sistema autopoiético.

El mundo es uno, observaciones, entendidas no como percepción 
sino como comunicación, hay muchas. Ciertamente, la comunicación 
es social, pero en la teoría de sistemas no se entiende como acto entre 
dos, sino como continuación de la operación comunicativa. Y aún 
falta otra precisión: las observaciones son contingentes (ni necesarias 
ni imposibles), las operaciones, sistémicas. En otras palabras, estamos 
ante una nueva distinción asimétrica en la que la realidad es construc-
ción y pierde consistencia ontológica. Las descripciones posibles de 
esta realidad son “radicalmente históricas”.

Posiblemente sea a partir de estas últimas precisiones que estemos 
en condiciones de afirmar, como lo hace Betancourt en su propuesta 
epistemológica, que la ciencia histórica es “un orden cognitivo emer-
gente”. No obstante, se nota un ligero cambio en el último subcapítu-
lo del libro, con términos como “quizás”, “posiblemente”, “a lo 
mejor”. Pero incluso eso no parece ser una forma arbitraria de suavizar 
la argumentación: entre las distinciones no seleccionadas a lo largo del 



reseñas� 1917

libro, equivalentes a las distinciones no seleccionadas dentro del siste-
ma historia, se encuentran las “semánticas heredadas”. No contamos, 
en todos los casos, con las operaciones de comunicación adecuadas 
para expresar, con toda certeza, un orden cognitivo emergente, por lo 
que recurrimos a algunas que dejaron de ser pertinentes. Lo que sí se 
puede afirmar desde la teoría de sistemas es la pertinencia de observa-
ciones de tercer orden que “confrontan directamente el factor de 
inseguridad autoproducida propio del sistema de la ciencia y resultan-
te de la contingencia involucrada, no para limitarlo sino para encua-
drarlo en marcos manipulables para las operaciones autopoiéticas”, 
extendiendo la tarea de la ciencia que, siguiendo a De Certeau, no está 
en resolver problemas, sino en formular nuevos problemas. Con His-
toria y cognición, Fernando Betancourt presenta una propuesta de 
epistemología en forma de sistema autorreferencial, capaz de descri-
birse a sí misma y a otras propuestas, y dar cuenta de sí misma y de su 
entorno.

Silvia Pappe
Univers idad Autónoma Metropol i tana-Azcapotzalco

Jean starobinski, La tinta de la melancolía, primera edición en espa-
ñol, traducción de alejandro Merlín, revisión de Fausto José 
Trejo, epílogo de Fernando Vidal, México, Fondo de Cultura 
económica, 2016, 552 pp. IsBN 978-607-164-025-3

en las páginas liminares del tercer capítulo de esta obra, Jean sta-
robinski expone una sugestiva reflexión acerca de la historia de las 
emociones, la cual sintetiza de manera ejemplar no sólo el enfoque 
metodológico de la veintena de ensayos que conforman el volumen, 
sino también el objetivo central de éste. Para el médico suizo, sólo es 
posible convertir en objeto de estudio dichas expresiones humanas 
“a partir del instante en que [éstas] se manifiestan, verbalmente o a 
través de otro medio […]. La historia de los sentimientos, por ende, 
no es otra cosa que la historia de las palabras a través de las cuales se 
enuncian las emociones. La tarea del historiador, en cuanto este 
campo”, advierte 


